L’Avenir de ’Europe, un projet qui a réconcili¢ Habermas avec Derrida

S5l sl s
(bt 3)1 05l Anals

Abstract:

This article examines the complex relationship between Habermas and Derrida
by shedding light on the shift from a less pleasant interaction in the 1980s to a
rather friendly and collaborative affiliation later in an attempt to highlight
comparable areas of interest as well as evaluate areas of convergence among the
two great minds. In this paper | try to reveal a deep assessment of the two
philosophers’ stances politics which could be the reason behind their
reconciliation and their collaboration, as they share comparable fundamentals,
and inspect the fruit of that effort, which achieved not only political reform but
legal in the shape of a Reform of International Law.

Mey words: Europe; Law; philosophy of right; politics, peace; cosmopolitism.

Introduction:

La thése principale de cet essai se base sur I’hypothése suivante : apres une
longue période de critique et de contre-critique qui a marqué le rapport entre le
penseur allemand Jirgen Habermas et le philosophe franco-algérien Jacques
Derrida tout au long des années 1980 et 1990, seules certaines questions
politiques ont réconcilié ces deux adversaires en les motivant a collaborer. Il
s’agit du role politique de I’Europe dans le monde, du cosmopolitisme et de la
réforme du droit international.

Mes recherches sur ce sujet m’ont conduit de distinguer trois phases successives
qui marquent le rapport complexe entre les deux philosophes : 1- la période de
silence. 2- la période de controverse. 3- la période de réconciliation. La premiére
période a duré des années 1960 aux années 1980. Tout au long de cette période,
chacun des deux philosophes a gardé le silence sur I’autre et il n’y a pas de
traces d’échange philosophique entre eux. La deuxiéme période est celle des
années 1980, qui ont été marquées par la querelle franco-allemande autour de la
modernité/postmodernité. Au début des anneées 1980 Habermas a critiqué
Derrida a deux reprises : la premiére fois dans son discours de I’an 1981 : « La
modernité : un projet inachevé»!, et la deuxiéme fois en 1985 dans son livre Le
discours philosophique de la modernité dans lequel il consacre deux longs
chapitres a critiquer la déconstruction derridienne. Derrida, de son cOté,
entreprend en 1988 de répondre a trois reprises, aux critiques de Habermas.
Dans Mémoires- Pour Paul de Man?, puis dans Limited Inc® et enfin dans un
entretien qui a pour titre « Y-a-t-il une langue philosophique ?»* Enfin, la



troisieme période est celle qui commence a la crépuscule des années 1990 et qui
se poursuivra jusqu’a la mort de Jacques Derrida en octobre 2004. Au cours de
cette derniére étape, on remarque une sorte de rapprochement, de courtoisie,
voire de collaboration entre eux ; le ton polémique qui a marqué leur relation
dans les années 1980 céde alors la place a un ton plutét amical.

Que s’est-il passé pour que les rapports conflictuels entre les deux philosophes
se changent en amiti¢ ? Si mon hypothese est valide, ¢’est donc le domaine de la
politique en premier lieu qui fait croiser leurs chemins tres divergents. Je vais
donc essayer dans les pages suivantes d’analyser cette hypothése en analysant
les idées politiques de chacun de nos deux philosophes.

- Habermas : un profil philosophique et politique

Admettons de prime abord qu’il est difficile de cerner la pensée politique de
Habermas, qui n’a cessé d’analyser les grands événements politiques depuis sa
jeunesse jusqu’a aujourd’hui. Aujourd’hui, il rédige encore d’articles de presse
sur ’actualité et il continue a participer a des débats publics sur la politique
allemande, européenne et internationale ; En depit de son grand age (88 ans), il
nous surprend toujours par sa capacite infatigable de voyager pour prononce des
discours un peu partout dans le monde sur I’actualité. Ses positions politiques
font de lui un philosophe engagé a juste titre. Parmi celles-ci on peut citer le
débat qu’il a mené au cours des années 1950sur la réforme des universités ; son
attitude intransigeante durant les années 1980 vis-a-vis de ce qu’il qualifie de
néo-conservatisme politique, mais aussi contre les historiens (Historikerstreit).
Au début des années 1990, il s’est prononcé sur la Guerre du Golfe ; en 2001,
sur le terrorisme, en 1I’occurrence 1’attaque terroriste du 11 septembre ; en 2003,
il s’est opposé, entre beaucoup d’autres intellectuels du monde, a la guerre
menée par George W. Bush contre I’Irak ; en 2004, il intervient pour I’Euro et la
constitution européenne, etc.°Sur ses engagements politiques et sociales
Stéphane Haber souligne : « Le sentiment de la responsabilité sociale du
philosophe, la conviction que celui-ci peut et doit participer a 1’élucidation de
I’histoire en train de se faire, non pas en maitre-penseur, mais en interpréte
faillible et responsable, ont des racines profondes chez lui. En ce sens, il n’est
pas anormal qu’un théoricien pour qui I’appartenance active a un présent
historique singulier ne doit pas seulement importer a I’homme privé ou public,
mais aussi déterminer dans une certaine mesure sa pensée, soit connu et reconnu
au-dela du cercle des spécialistes, et, en fin de compte, assez largement
discuté.»®. De la sorte chez Habermas la question politique se présente tantot
sous la forme d’un engagement personnel dans des combats politiques, tantot
comme objet d’une théorisation philosophique, en I’occurrence la reconstruction
délibérative de la politique démocratisée. Cependant, mon intérét dans ce papier
portera seulement sur ses écrits politiques au cours des années 1990 et 2000. Si
je choisis cette période, c’est parce que je crois que les idées et les projets



politiques pour lesquels Habermas se mobilise recoupent, d’une maniere ou
d’une autre, certains de ceux pour lesquels s’engage Derrida. Par ailleurs, c’est
pendant cette période que Habermas intensifie sa production sur la démocratie
contemporaine, les droits de ’'Homme, la souveraineté du peuple, la politique
post-nationale, le multiculturalisme et I’'impact de la globalisation sur la
politique européenne et cosmopolitique, sujets qui croisent les préoccupations
politiques, juridiques chez le vieux Derrida.

- L’Europe et le cosmopolitisme:

Des les années 1990, les écrits politiques de Habermas ont tendance a traiter ce
qu’il qualifie de crise de I’Etat-nation. 1l indique & ce propos : « Les sciences
politiques et sociales ont analysé sans détour ni parti pris le phénomene ; leur
constat est trés clair : les capacités défensives de I’Etat nation pris isolément ne
suffisent pas plus a maintenir le statu quo a I’intérieur de ses frontiéres — que ce
soit de point de vue de I’Ftat de droit, du point de vue démocratique, mais
surtout de point de vue social — qu’a garantir la sécurité de sa propre population
vis-a-vis de I’extérieur. L’Etat-nation est donc d’autant moins en mesure de faire
valoir ses propres principes face au développement rapide du droit international
et de ’ordre économique mondial et d’exercer 1’ascendant politique que 1’on est
en droit d’attendre de lui. »’ Habermas n’est ni le seul ni le premier penseur qui
a diagnostiqué la crise de I’Etat-nation. C’est une idée qui s’est imposée a la
pensée politigue contemporaine (y compris chez Derrida) comme une
conséquence inévitable de la « mondialisation ». Or, aller au-dela de 1’Etat-
nation signifie une transition, sinon un changement radical dans la pensée
politique de Habermas, lui qui a longtemps incarné I’intellectuel par excellence
de ’Etat-nation allemand d’aprés-guerre. Stéphane Haber reléve cette évolution
dans la pensée de Habermas en notant: « dans les textes des années quatre-vingt-
dix, s’opére [chez Habermas] donc une sorte de changement d’échelle.»®Deés
lors il commence & constater qu’a 1’épreuve de la mondialisation, I’Etat-nation (
fils légitime de la modernité européenne ) s’affaiblit ou sa forme étatique tend a
se dépasser en direction d’une organisation supra-étatique comme 1’Europe unie.
Habermas a conscience du fait que c’est en aiguisant les identités nationalistes
que les partis fascistes ont envahi la scéne politique européenne durant la
premiére moitié du XX°®™ siécle. Contre cette tendance nationaliste rigide et
dangereux, Habermas déclare en 1990, a la suite de la chute du mur de Berlin : «
Si nous ne voulons nous défaire des représentations diffuses sur I’Etat nation, si
nous ne nous débarrassons pas de ces béquilles pré politiques que sont la
nationalité et la communauté de destin, il nous sera impossible, sans avoir a
partager une lourde charge, de rester sur la voie que nous avions depuis
longtemps choisie, la voie d’une société multiculturelle, d’un Etat fédéral
largement diversifié du fait des régions et avec des compétences fedératives
fortes, et surtout la voie vers 1’Etat plurinational d’une Europe unie. »° Cette



citation annonce sans détour le changement étant en train de s’opérer dans la
pensée de Habermas, qui commence & rechercher, au-dela de ’Etat-nation, les
solutions de la crise politique issue de la mondialisation. Cet « au-dela » veut
dire deux choses pour lui : 1- I’Europe unie pour les Etats nations européens ; 2-
le cosmopolitisme pour tout le monde.

1. L’Europe

Dans son dialogue avec Giovanna Borradori a propos de 1’attaque terroriste du
11 septembre, Habermas salue les grandes alliances continentales qui
commencent a se mettre en place, telles que I’'UE, ’ASEAN (Association des
nations du Sud- Est asiatiques) ou ’ALENA (Accord de libre-échange nord
américain), etc. Il indique a ce propos, « ce n’est que lorsque ce genre de global
players sera en mesure d’offrir un contrepoids politique a I’expansion galopante
des marchés que I’ONU trouvera un socle capable de supporter la mise en ceuvre
de programmes et de politiques au service d’idées généreuses. »° Donc,
Habermas a pleinement conscience que I’économie mondiale de Ia
mondialisation change les régles du jeu en politique. A ses yeux, ¢’est I’Europe
unie qui pourrait représente unglobal player, voire la solution unique de la crise
de I'Etat-nation européen soumis & I'épreuve de la mondialisation. Cette crise de
la politique étatique a I'épreuve de la mondialisation qui restructure la carte
politigue mondiale, que cela soit au sein du droit international ou des
organismes supranationaux, constitue I’axe de son texte Aprés I’Etat-nation ou il
confirme « méme dans un Etat fédéral européen, la seconde Chambre, celle des
représentants gouvernementaux, conservait une position plus forte que le
Parlement directement élu des représentants du peuple, parce que les aspect
aujourd’hui seuls déterminants de la négociation et des accords multilatéraux
entre Etats membres ne peuvent disparaitre sans laisser de trace, serait-ce méme
dans une Union dotée d’une constitution politique. En revanche, il faut que les
politiques coordonnées, qui ont des effets sur la redistribution, soient soutenues
par une formation de la volonté politique a I’échelle de 1’Europe; or, une telle
formation de la volonté ne saurait exister sans une solidarité a la base.»!!
Cependant, malgré la pression de la mondialisation qui pése sur I'Etat-nation, il
revient a lui la tdche de former ses citoyens a l'idée de créer une solidarité
sociale a I'échelle mondiale.

Habermas est toujours trés (peut-étre trop) enthousiasmé par le projet d’une
Constitution européenne, a tel point qu’il « est intervenu, avant, pendant et apres
le vote sur ce projet [...]»'%; il a méme qualifié les résultats issus des
référendums francais et néerlandais de « plus grande catastrophe électorale
raisonnablement prévisible... »*3. Avant méme qu’ils votent, Habermas avait
mis en garde les Européens, en les prévenant des périls qui attendront I’Europe,
si elle n’est pas unifiée sous une constitution commune pour tous les Européens.
Il s’exprime ainsi, «L’Europe ne peut pourtant plus se permettre de rester dans
I’expectative si elle ne veut pas que sa destinée politique et les décisions



relatives a ’avenir de son modele social tombent dans d’autres mains. [...] Pour
la premic¢re fois dans le processus d’unification européenne, nous sommes
confrontés au risque d’une régression politique — d’une rechute a un stade
d’intégration antérieur. »* Juste avant que les frangais votent sur le projet de
Constitution européenne, Habermas écrit sur un ton apocalyptique en alertant les
Européens que si le projet de Constitution échoue, « I’Europe deviendra
ingouvernable ; il n’y a donc qu’une seule alternative : ou nous parvenons a
forger une identité européenne, ou le vieux continent disparaitra de la scene

politique mondiale. »*°

Pour Habermas, I’Europe a immanquablement besoin de s’unifier afin de
combattre la brutalité économique mondialisée, mais aussi et surtout afin de
résister a la politique dominante des superpuissances, avec a leur téte les Etats-
Unis. C’est pour ces raisons qu’il souligne la nécessité d’unifier I’Europe. Celle-
ci, selon lui, « doit utiliser ses atouts, a savoir son potentiel autocritique, sa
capacité d’autotransformation ; elle doit le faire plus radicalement qu’elle ne I’a
jamais fait. C’est le contraire de 1’eurocentrisme. Il reste que c’est a nous de
surmonter cet eurocentrisme et que nous n’y parviendrons qu’en nous inspirant
du meilleur de D’esprit européen. »® C’est justement sur le modéle de ces
alliances fédérales telles que I’Europe unie qu’on peut concevoir une politique
cosmopolite, d’aprés Habermas.

2. Le cosmopolitisme

A D’occasion du bicentenaire de la parution du Projet de paix perpétuelle de
Kant, Habermas écrit un petit texte dont il révise le projet du cosmopolitisme
kantien sur la base de laquelle il concgoit son propre projet concernant la réforme
du droit international. En prenant en considération les changements qu’a connus
le champ politique contemporain par rapport au XVI11°™ siécle, Habermas juge
qu’il est temps de concevoir le droit cosmopolitique d’une manic¢re nouvelle,
différente de celle que Kant avait adoptée deux cents ans plus tot. Sur ce point,
Habermas indique, «gréce aux connaissances complémentaires dont la postérité
bénéficie sans avoir pour cela de mérites particuliers, nous savons aujourd’hui
que la construction proposée par Kant pose des problémes conceptuels et qu’en
outre, elle n’est plus guére conciliable avec les connaissances historiques qui
sont les notres. »'7 Si Habermas critique ici le projet kantien, il ne le sous-estime
point pour autant. Tout au contraire. Simplement, il veut continuer ce projet,
mais aprés 1’avoir mis a jour selon les conditions politiques qui ont beaucoup
changé depuis I’époque de Kant. Cette évolution historique rend le projet
kantien tel quel inapplicable aujourd’hui. Habermas indique les aspects majeurs
de I’évolution politique qui a eu lieu entre le XVIII®™ et le XX*™ sigcle dans les
termes suivants : « les relations internationales perdent leur caractére belliqueux
dans la mesure ol les Etats adoptent des gouvernements de type républicain ; en



effet, la population des Etats de droit démocratiques ont intérét a inciter leur
gouvernements a mener une politique pacifique. »'® Habermas qualifié ce
dépassement de certaines conditions politiques de 1’époque de Kant d’ «univers
classicomoderne»'®. Mais a partir de quel point de vue Habermas voudrait
reformer le projet kantien ? La réponse n’est pas difficile a prévoir pour un
lecteur familier des ceuvres du philosophe allemand; il s’agit de « la validité
juridique des Droits de ’homme » qu’il consideére universels. Autrement dit, le
cosmopolitisme congu par Kant sur la base d’un accord idéal, a savoir « entre la
politique et la morale » sera remplacé dans la version habermassienne par la «
juridicisation de 1’état cosmopolitique ». A propos de celle-ci Habermas
souligne : « C’est précisément la juridicisation de I’état de nature existant entre
les Etats qui sert de garantie contre une dé-différenciation morale du droit.»? II
est vrai que la morale dans le sens kantien demeure une «doctrine du droit »,
mais 1’idéalité dans cette pensée (qui marque d’ailleurs la pensées des Lumieres
en général) se dévoile un peu trop utopique dans le XX®™ siécle. En d’autres
termes, I’ancienne conception kantienne du cosmopolitisme exige, aux yeux de
Habermas, une sorte de revisons et de réadaptation juridique et procedurale pour
qu’elle soit réalisable aujourd’hui. Sur la nécessité de poursuivre le projet
kantien, mais aussi de s’appuyer sur « un ordre juridique étatique » plutot que
des « criteres moraux », Habermas indique a ce propos: « En effet,
I’établissement d’un état cosmopolitique signifie que les infractions aux droits
de I’homme ne sont pas directement jugées et combattues selon des critéres
moraux, mais poursuivies, dans le cadre d’un ordre juridique étatique, selon des
procédures judiciaires institutionnalisées, tout comme des actions criminelles.»?
Si le développement et la réforme des institutions du droit international sont les
seules possibilités qu’entrevoit Habermas pour cet objectif, c¢’est parce qu’il
n’est pas convaincu ni de leur situation actuelle ni des raisons pour lesquelles
elles ont réagi comme elles 1’ont fait a diverses reprises telles que I’intervention
de ’OTAN au Kosovo et la déclaration de guerre au terrorisme international.
Habermas conteste la domination exercee par les super powers sur ’ONU et sur
le Conseil de sécurité. Cette manipulation des institutions du droit international
n’est pas seulement destinée a favoriser les propres intéréts stratégiques et
économiques des superpuissances dans telle ou telle région du monde, puisque
elle représente un obstacle devant la justice lorsque les Nation-Unies sont
appelées a intervenir militairement pour empécher des crimes contre I’humanité
ou lorsqu’il s’agit d’appliquer les lois sur lesquelles ces institutions
internationales sont fondées. Apres avoir salué la création et les objectifs de
I’ONU, Habermas déclare, « I’Organisation des Nations unies n’est bien souvent
qu’un tigre de papier. Elle dépend de la coopération des grandes puissances. Le
Conseil de sécurité peut se révéler tres sélectif dans sa maniére de faire respecter
par la communauté internationale les principes déclarés, méme apres le tournant
de 1989. [...] Cette disparité entre le devoir et le pouvoir, entre le droit et la
force, met sous un bien mauvais jour a la fois la crédibilit¢ de ’ONU et la



pratique interventionniste des Etats qui n’en font qu’a leur téte, lesquels, en
agissant de la sorte — et serait-ce pour de bonne raisons —, usurpent un mandat
puisqu’ils pervertissent, pour en faire une guerre, ce qui serait justifi¢ en tant
qu’action de police.»?? Or, Habermas propose une solution de cette crise. I
s’agit de I’éthique de la discussion qui s’impose encore une fois dans les
résonnements habermassiens. Celle-ci revendique ainsi sa place dans la politique
apres gue Habermas lui a accordé une place prédominante dans la théorie sociale
et celle du droit. Le penseur de la communication considére qu’une nouvelle
conception éthique pourrait sauver et réorienter le droit international et redonne
ainsi vie a I’utopie normative ancien de Kant, a savoir une paix perpétuelle et
universelle que Habermas qualifie de nécessité indispensable. En répondant a
Giovanna Borradori et apres avoir critiqué I’idée existentialiste de Carl Schmitt
qui ontologise la relation ami/ennemi, Habermas souligne qu’ « on ne peut
cependant pas faire abstraction du fait que les régimes totalitaires du XX siécle
ont infligé un démenti sans précédent, par leurs horreurs et la criminalite
politique de masse dont ils ont été les auteurs, a la présomption d’innocence sur
laquelle repose le droit international classique. C’est pour cette raison historique
que, depuis un certain temps déja, nous nous trouvons dans une transition entre
le droit international classique et ce que Kant avait anticipé comme une situation
cosmopolitique. C’est la un fait et, méme d’un point de vue normatif, je
n’entrevois pas d’autre possibilit¢ sensée que ce développement. Il y a
naturellement le revers de la médaille, qu’il ne faut pas non plus occulter.»?

II- Derrida et la déconstruction des questions politiques

Derrida ne s’est pas fait connaitre en premier lieu pour ses textes ou ses
engagements politiques. Contrairement a Habermas, le jeune Derrida s’est tenu a
distance des engagements politiques. Il est vrai que, avant les années 1990,
quelques prises de position politiques personnelles de Derrida sont indéniables.
Sa position pour I’indépendance de I’Algérie est bien connue ; nous savons
¢galement qu’il a explicitement soutenu la cause palestinienne. N’oublions pas
non plus qu’il a été en 1981 un des fondateurs de 1’Association Jan Hus pour
soutenir les intellectuels tchéques dissidents ou persécutés et qu’il a été arrété en
1982 en Tchécoslovaquie suite a sa participation a un séminaire clandestin. Il a
alors été accusé par la police de trafic de drogue avant d’étre libéré et expulsé de
Tchécoslovaquie a la suite de I’intervention énergique de Frangois Mitterrand.
On n’oublie pas non plus sa participation a I'exposition « Art contre Apartheid »,
au projet de création d’une Fondation culturelle contre l'apartheid, et au comité
d'écrivains pour Nelson Mandela, etc. Tout cela est connu, mais un Derrida
engagé politiquement et publiquement ne s’aveére pas avant la phase connue
comme « le virage éthico-politique dans la déconstruction derridienne »?.

Durant les deux derniers décennies de sa vie, les écrits politiques s’enchainent a
un rythme croissant : Spectres de Marx (1993) ; Politiques de I'amitie (1994) ;



Cosmopolites de tous les pays ; encore un effort (1997) ; Marx en jeu (1997) ;
De I'hospitalité (1997) ; Le siecle et le pardon (2001) ; Marx & Sons (2002) ; Le
concept du 11 septembre (2003) ;Voyous (2003). Ainsi, les themes politiques qui
¢taient absents dans ses ceuvres précédentes, domineront la production
derridienne des les années 1990 jusqu’a sa mort en 2004. C’est comme s’il
essayait de remplir la lacune des écrits pratiques qu’il a longtemps mis de cOteé.
Le vieux Derrida qui savait que ses jours étaient comptés a la suite d’un cancer
du pancréas, multiplie les prises de position qui ont un trait direct avec la
politique européenne et internationale, en course contre la mort?>.

Ce qui m’intéresse a ce stade dans les ecrits politiques de Derrida, ce sont deux
sujets : 1- I’avenir de I’Europe et 2- le cosmopolitisme. Si ces deux questions
retiennent en particulier mon attention, c’est parce que je vais les comparer avec
les mémes questions que j’ai étudiées plus haut chez Habermas. A ce propos, Je
voudrais signaler qu’en dépit de 1’absence claire dans les textes de Derrida des
questions relatives a la philosophie pratique avant les annees 1990, le tournant
de la pensée derridienne vers la philosophie pratique s’enracine dans les travaux
antérieurs. Cela revient a dire, méme si je suis convaincu qu’il y a bel et bien un
tournant dans la pensée de Jacques Derrida, que ce tournant ne constitue pas une
rupture decisive, mais tout simplement une ouverture de la déconstruction en
direction de la philosophie pratique. Un dernier point est a signaler concerne
cette dernieres. Le tournant pratique de la pensée derridienne révele un nouveau
profil de Derrida, a savoir son affinité avec I’héritage des Lumicres, méme s’il
est un hériter a la fois fidele et infidéle a leur projet.

1- L’Europe derridienne : de ’eurocentrisme a I’espoir...

Ce qui n’a pas plu Derrida dans la structure de I’Etat-nation, c’est I’idée de
I’identité exclusive qui fait d’une communauté politique une nation se repliant
sur elle-méme, c’est-a-dire une identité exclusive qui exclut 1’autre, 1’étranger.
La déconstruction de I’identité exclusive et excluante représente I’axe des
préoccupations de Derrida, que cela soit dans Politique de [’amitié ou dans De
[’hospitalité (pour ne citer que ces deux textes). L’hospitalité pure est, pour
Derrida, celle qui accepte, voire qui accueille a bras ouverts 1’étranger qui vient
soudain sans rendez-vous. L’hospitalité pure n’impose pas ses conditions, ses
normes ou ses critéres a I’étranger. Elle ’accueille sans conditions ni questions.
De son c6té, la politique de I’amitié, c’est la reconnaissance de 1’amitié¢ de
I’autre. C’est de la sorte que Derrida déconstruit la notion de la fraternité dans
I’¢éthique, le droit et la politique. Ainsi, afin de sortir du renfermement sur soi ou
sur son identité, il faut sortir de ce que le philosophe de la déconstruction
appelle ailleurs les « limites frontaliéres »%6. Cela revient a dire, aller au-dela de
I’Etat-nation et au-dela de I’Etat souverain vers des organisations politiques
moins repliées sur les identités nationales des Etats membre de telle ou telle
organisation entre-étatique.



Si je risque un mot pour décrire la pensée politique de Derrida, je dirai : la
politique de I’amitié de l'autre. Avec cet « autre » et contre toute identité
renfermée sur elle-méme qui menace tout concept de démocratie et c’est le cas
de I’Etat-nation. Avec cette ouverture a «I’ Autre», Derrida vise sortir de la cage
de I’Etat-nation souverain en direction d’une politique cosmopolitique, plus au
moins a la maniére kantienne. C’est ainsi qu’il déconstruit dans L Autre cap le
concept d’une culture nationale figée dans son identité ou il souligne, « le propre
d'une culture, c'est de n'étre pas identique a elle-méme. Non pas de n‘avoir pas
d'identité, mais de ne pouvoir s'identifier, dire ‘moi’ ou ‘nous’, de ne pouvoir
prendre la forme du sujet que dans la non-identité a soi ou, si vous préférez, la
difference avec soi. [...] Il n'y a pas de rapport a soi, d'identification a soi sans
culture, mais culture de soi comme culture de l'autre, culture du double génitif et
de la différence a soi. La grammaire du double geénitif signale aussi qu'une
culture n'a jamais une seule origine. La monogénéalogie serait toujours une
mystification dans [I'histoire de la culture. »?* Mais comment peut-on
comprendre que le philosophe qui n’a cessé de déconstruire I’eurocentrisme soit
le méme qui proclame une politique a 1’échelle de I’Europe? Voila encore un
signe de ce que je qualifie de transaction derridienne. Derrida, sans nier
explicitement ce changement, le justifie de la maniere suivante: « ce que
j'appelle "déconstruction”, méme quand c'est dirigé contre quelque chose de
I'Europe, c'est européen, c'est un produit, un rapport a soi de I'Europe comme
experience de l'altérité radicale. Depuis I'époque des Lumieres, I'Europe
s'autocritique en permanence, et dans cet héritage perfectible, il y a une chance
d'avenir. Du moins voudrais-je l'espérer, et c'est ce qui nourrit mon indignation
devant des discours qui condamnent I'Europe définitivement, comme si elle
n'était que le lieu de ses crimes. »?® Donc I’Europe derridienne est celle qui
existe déja, mais elle est aussi et surtout I’Europe de 1’espoir, c’est-a-dire
I’Europe a venir. Pour comprendre ce que cela veut dire, je me permets a ce
stade de citer un long passage du discours que Derrida a prononcé le 8 mai 2004
au Palais des Sports a Paris a I’occasion du cinquantiéme anniversaire du Monde
diplomatique. Trois mois avant son départ deéfinitif, Derrida proclame que
I’Europe de I’espoir trouvera sa place vis-a-vis de I'hégémonie américaine, la
montée en puissance de la Chine et les théocraties arabes ou musulmanes. Il
confie son testament a I’Europe : « Je ne passe pas pour un philosophe
eurocentriste. Depuis quarante ans, on m’accuserait plutét du contraire. Mais je
crois que, sans illusions et sans prétentions eurocentriques, sans le moindre
nationalisme européen, sans méme trop de confiance dans I’Europe telle qu’elle
est, ou semble en train de se faire, nous devons lutter pour ce que représente ce
nom aujourd’hui, avec la mémoire des Lumicres, certes, mais aussi avec la
conscience coupable et assumée des crimes totalitaires, génocidaires et
colonialistes du passé. Nous devons lutter, donc, pour ce que I’Europe garde
d’irremplacable dans le monde a venir, pour qu’elle devienne plus qu’un marché
OU une monnaie unique, plus qu’un conglomeérat néo-nationaliste, plus qu’une



nouvelle force armée, bien que, sur ce point, je sois tenté de penser qu’elle a
besoin d’une puissance militaire et d’une politique extérieure capable de
soutenir une ONU transformée, avec son siége en Europe, et ayant les moyens
de mettre en ceuvre ses résolutions sans s’en remettre aux intéréts ou a
’opportunisme unilatéral de la puissance techno-économico-militaire des Etats-
Unis. »% Derrida reprend ici le « oui » des résistances préconisé par Ignacio
Ramonet en vue de voir une nouvelle Europe. Le « oui » de Derrida s’enchaine
dans ce fameux discours, « Oui [...] @ une Europe plus sociale et moins
marchande. Un «oui» que je développerai en un «oui» a une Europe qui, sans se
contenter de rivaliser avec les superpuissances et sans, pour autant, leur laisser le
champ libre, devienne, dans I’esprit au moins de sa Constitution et dans sa
pratique politique, un moteur de 1’altermondialisation, son laboratoire, méme,
son pouvoir d’intervention, par exemple, en Irak ou dans le conflit israélo-
palestinien. Une Europe qui montre I’exemple de ce que peuvent étre une
politique, une réflexion et une éthique, héritieres des Lumieres passées et
porteuses des Lumiéres a venir, capable de discernements non binaires. Une
Europe ou I’on puisse critiquer la politique israélienne, et notamment celle de
Sharon et de Bush, sans étre accusé¢ d’antisémitisme ou de judéophobie. Une
Europe ou I’on puisse soutenir les aspirations 1égitimes du peuple palestinien a
recouvrer ses droits, sa terre et un Etat, sans approuver pour autant les attentats-
suicides et la propagande antisemite qui tend si souvent —trop souvent—, dans le
monde arabe, a ré-accrediter le monstrueux protocole des sages de Sion. Une
Europe ou I’on puisse simultanément s’inquiéter de la montée de I’antisémitisme
et de I'islamophobie. Sans doute, M. Sharon, avec sa politique, n’est-il ni
responsable ni coupable directement d’un retour intolérable de 1’antisémitisme
en Europe. Mais on doit revendiquer le droit de penser qu’il n’y est pas pour
rien, et qu’il y trouve quelque profit pour appeler les juifs d’Europe au retour en
Israél »*°,

2- Une politique cosmopolite :

Dans Voyous Derrida demasque la contradiction qui affecte le rapport de la
démocratie a la souveraineté étatique dont 1’une est condamnée par I’autre. Ce
rapport contradictoire dont parle Derrida se manifeste ainsi: si la déemocratie
domine, elle affaiblira la souveraineté de I’Etat sans laquelle celui-ci ne peut
exister. Cependant, si la souveraineté étatique domine, elle risque de transformer
n’importe quel gouvernement une tyrannie. Que faire ? Derrida, dans I’esprit
kantien®!, cherche, tout comme Habermas d’ailleurs, la solution dans une
politiqgue cosmopolitique. 1l suggere a ce propos, « pour que la démocratie soit
effective, pour donner lieu a un droit qui fasse valoir son idée, c¢’est-a-dire aussi
a un pouvoir effectif, elle exige la -cratie du demos, ici du demos mondial. Elle
requiert donc une souveraineté, a savoir une force plus forte que toutes les autres
forces au monde. Mais si la constitution de cette force est en effet, en principe,



destinée a représenter et a protéger cette démocratie mondiale, en fait, elle la
trahit et la menace d’entrée de jeu, de fagcon auto-immunitaire. » Ce qui incite
Derrida a préconise le cosmopolitisme, ce n’est pas uniquement un devoir a
faire, mais aussi une réalité en train d’advenir. En d’autres termes, ce n’est pas
uniquement les crises des démocraties contemporaines qui nous obligent a
adopter le modele cosmopolitique, mais ce modéle s’impose maintenant. Il est
ici et maintenant plus possible et nécessaire que jamais selon le pére de la
déconstruction qui trouve que le terme grec « polis » qui correspond & un Etat
dont la souveraineté s’étend sur un territoire national est en train de se disloquer
et de se délocaliser. Citant Carl Schmitt, qui souligne que « le politique ne se
réduit pas a I’étatique »*, Derrida note de son c6té une dislocation générale du
champ du politique contemporain qui affectera également le politique a venir.3*
Selon lui la souveraineté de 1’Etat-nation n’est plus donc liée a un territoire
donné*® car la mondialisation accompagnée par la  révolution
technoscientifique®®sont en train de transforme ce vieux concept de polis
territoriale. Ainsi, dans Spectres de Marx, Derrida qualifie ce changement et
cette transformation qui affecte la politique mondiale de mouvement « en cours
que nous serions tenté de décrire comme une déconstruction des concepts
traditionnels d'Etat, et donc de parti et de syndicat. »*. Donc, tout comme
Habermas, Derrida pense la possibilité du cosmopolitisme grace a (mais aussi a
cause de) la mondialisation. Or, si Derrida critique 1’identité nationale repliée
sur elle-méme et figée dans ses limites, il ne considére pas que la «
mondialisation » génére spontanément ou obligatoirement une justice
cosmopolitique. Donc, contrairement a 1I’idée de la non-identité nationales de la
mondialisation selon laquelle celle-ci traverse les cultures et les organisations
politiques nationales, Derrida dénonce la domination culturelle de la culture
chrétienne latine sur la mondialisation, phénoméne qu’il appelle «
mondialatinisation ». C’est donc au moyen de la déconstruction que Derrida
essaye de comprendre le présent et ce qui est en train de se mettre en ceuvre et
de changer, c’est-a-dire de comprendre ce qui arrive. Il nous accorde ainsi un
nouvel angle a partir duquel on peut observer de prés ce qui est en train d’étre
déconstruit en politique.

Le cosmopolitisme derridien est-il une lecture kantienne de ce concept ? La
réponse est oui et non a la fois. Oui, parce que Derrida revient a Kant sur qui il
s’appuie pour travailler ce concept. Non, parce qu’il déconstruit le concept
kantien afin de 1’actualiser, en vue d’aller au-dela du cosmopolitisme kantien.
En ce qui concerne son affinité avec Kant, mais aussi le besoin qu’il a ressenti
d’aller au-dela de sa politique cosmopolite, Derrida déclare : « 1’idéal
cosmopolitique de Kant, pour lequel j’ai le plus grand respect, supposait encore
que le citoyen fiit citoyen du monde ‘en tant que citoyen’, c¢’est-a-dire en tant
que sujet d’un Etat-nation. Lorsque Kant définit les conditions de 1’hospitalité
universelle, il se référe néanmoins & une multiplicité d’Etats qui ne feront jamais
un Etat universel. Ces Etats, et leurs sujets citoyens, doivent définir les lois de



I’hospitalité. Ils doivent faire respecter ces regles et donc poser des limites a
I’accueil du citoyen étranger : pour un temps bref, comme visiteur et non pas
comme résident [...]. Ce concept d’hospitalité cosmopolitique, tout respectable
qu’il est, et toujours perfectible, me parait encore li¢ a une figure de la
citoyenneté de I’Etat-nation, celle qui se trouve en voie de dislocation, de
transgression, de transformation. »% Aller au-deld de I’Etat nation vers une
politique cosmopolite exige, selon Derrida, la création d’un espace juridico-
politique international qui se libére de la domination des superpouvoirs
étatiques, notamment de la domination des Etats-Unis sur P’ONU et sur les
interventions militaires de Conseil de Sécurité3®. Cet espace juridico-politique
espéré ne sera donc pas, d’aprés Derrida, une sorte de souveraineté au-dela des
souverainetés étatiques, mais une souveraineté qui ne cesse de s’innover et de
s’inventer. En d’autres termes, une souveraineté contre les souverainetés. De la
sorte, notre philosophe salue, sous certaines conditions, le droit d’ingérence
contre les I’Etat voyous. Dans Spectres de Marx, Derrida avait appelé cet espace
juridico-politique une « nouvelle internationale ».

Chez lui, « la démocratie impossible » ne peut arriver, advenir ou étre possible
qu’au-dela de I’Etat-nation. Méme s’il critique la souveraineté de celui-ci, il
confirme aussi ’importance de la souveraineté pour n’importe quel Etat. Il
s’exprime a ce sujet comme ce qui suit, « personnellement, quand j’ai a prendre
position sur ce vaste sujet de la souveraineté, de ce que j’appelle sa nécessaire
déconstruction, je suis trés prudent. Je crois qu’il faut, par une analyse
philosophique, historique, déconstruire la theologie politique de la souveraineté.
C’est une énorme tache philosophique, et 1a il faut tout relire, de Kant a Bodin,
de Hobbes a Schmitt. Mais en méme temps il ne faut pas croire qu’on doit
militer pour la dissolution pure et simple de toute souveraineté : ce n’est ni
réaliste ni méme souhaitable. Il y a des effets de souveraineté qui sont encore a
mes yeux politiguement utiles pour lutter contre certaines forces ou
concentrations de forces internationales qui se moquent bien de la souveraineté.
»" La tension (que j’ai souligné un peu plus haut) entre démocratie et
souverainet¢ chez Derrida trouve sa solution dans ce qu’il appelle «
transpolitique », en 1’occurrence une politique qui dépasse I’Etat nation en
direction d’une ou de plusieurs organisations plus vastes comme I’Europe, voire
en direction d’une politique cosmopolitique. Derrida met en lumiére cette
question dans les termes suivants, « quand je parle de démocratie a venir — cette
chose qui peut paraitre un peu folle ou impossible — je pense a une citoyenneté.
La encore, je reviens a la méme contradiction apparente : je ne suis pas contre la
citoyenneté, elle est nécessaire et il faut méme lutter pour que certains étres
humains, qui en sont privés, puissent enfin I’acquérir. Mais les droits de
I’homme doivent aussi étre étendus au-dela de la citoyenneté. Tel est ‘I’esprit’
des Déclarations des droits de I’homme (au-dela des déclarations de I’homme et
du citoyen), méme si cet ‘esprit’ reste, dans son inspiration, entravé par 1’état de
la lettre ou la lettre de I’Etat. »*



C’est ainsi que Derrida nous invite a €tre attentifs a la conscience croissante des
responsabilités politiques a partager dans 1’avenir pour une nouvelle Europe a
venir, mais aussi pour un cosmopolitisme a venir.

I11- Conclusion

Aprés une querelle et une controverse sur le débat modernité/postmodernité,
voici enfin le domaine de la politique qui rapproche la pensée de Habermas a
celle du dernier Derrida. J’ai essayé de démontrer dans cet article comment
certaines questions politiques croisent la pensée politique de Habermas avec les
derniers travaux de Derrida comme leur vision commune de 1’avenir de I’Europe
et d’une politique cosmopolite. L’un comme 1’autre souligne la nécessité d’aller
au-dela de I’Etat-nation qui affronte une crise a ’épreuve de la mondialisation.
Les deux philosophes européens partagent donc une méme vision de 1I’Europe a
venir, de son avenir et de son rble vis-a-vis de I’hégémonie américaine, de
I’autocratie de la Russie et de la Chine et de la théocratie dans les pays arabes et
musulmans.

Enfin, Habermas et Derrida confirment la nécessite de poursuivre le projet
kantien d’une paix perpétuelle pour tous les pays. Ils confirment tous les deux,
chacun a sa maniére, I'urgence qu’il y a a réformer et réactualiser le projet
kantien afin de I’adapter a des conditions politiques qui se sont transformées
depuis deux siécles. Cela implique bien sar pour ces deux philosophes le besoin
de réformer les institutions internationales comme I’ONU et le Conseil de la
sécurité. Cela revient a dire qu’ils partagent le projet d’une réforme du droit
international.

Les vues politiques de Derrida sont-elles la raison qui ont poussé Habermas a
aborder Derrida dans cette fameuse party a Evanston*®et a lui proposer une
discussion qui se traduira par une collaboration sur des fins et des projets
politiques en I’occurrence? Ma réponse est affirmative. Cela a aidé a dissiper
I’ancien malentendu entre Habermas et Derrida.

! Habermas, « La modernité : un projet inachevé », trad. Gérard Raulet, in Critique, n° 413, «
Vingt ans de pensée allemande », oct. 1981.

2 Jacques Derrida, Mémoires- pour Paul de Man, Galilée, 1988.

3 Jacques Derrida, Limited Inc, présentation et traduction par Elisabeth Weber, Galilée, 1990.
“Jacques Derrida « A quoi pensent les philosophes ? », entretien avec J. Message, J. Roman et
E. Tassin, Autrement, Paris, novembre 1988. Cet entretien a été repris dans Points de
Suspension- Entretiens Jacques Derrida, Galilée, 1992, p. 229-240.

®Les articles de presse rédigés par Habermas sur I’actualité et la lutte sociale et culturelle sont
rassemblés dans dix volumes intitulés KleinepolitischeSchriften.



®Stéphane Haber, Jirgen Habermas une introduction, Pocket/ La Découverte, 2001, p. 6.

7). Habermas, Sur [’Europe, trad. Christian Bouchindhomme et Alexandre Dupeyrix, Bayard,
2006, p. 7.

8Jiirgen Habermas: une introduction, op.cit., p. 237.

® Jirgen Habermas, Ecrits politiques. Culture, droit, histoire, trad. Christian Bouchindhomme
et Rainer Rochlitz, Les Editions du Cerf, 1990, p. 285.

Borradori, Giovanna, Le « concept » du 11 septembre. Dialogues & New York (octobre-
décembre 2001) avec Giovanna Borradori, trad. Christian Bouchindhomme et Sylvette Gleize,
Galilée, 2004, p. 74-75.

11 3. Habermas, Apreés I’Etat-nation. Une nouvelle constellation politique, trad. Rainer Rochlitz,
Paris, Fayard, 2000, p. 105.

12 \oir le mot sur la couverture de ’ouvrage: Jiirgen Habermas, Sur [’Europe, trad. Christian
Bouchindhomme et Alexandre Dupeyrix, Bayard, 2006.

13 Voir sa réaction intitulée : « Europe : la plus grande catastrophe électorale raisonnablement
prévisible — nouvelle essor ou paralysie ? », in Sur [’Europe, op. cit., p. 57- 70.

18Sur I’Europe, op. cit., p. 6-7.

15« Européens, encore un effort... », in Sur I’Europe, op. cit., p. 15.

16 « Europaszweite Chance », dans J. Habermas, VergangenheitalsZukunft, p. 127-128 cité dans
: Le « concept » du 11 septembre, op. cit., p. 86.

17 Jirgen Habermas, La Paix perpétuelle. Le bicentenaire d’une idée kantienne, trad. Rainer
Rochlitz, Paris, Cerf, 2005, p. 9.

81bid., p. 28.

1bid., p. 25.

201 bid., p. 96.

211 bid., p. 95-96.

22| e « concept » du 11 septembre, op. cit., p. 73-74.

23|bid., p. 72.

24 En hommage a Jacques Derrida « le militant », Etienne Balibar écrit ce qui suit : « Enfin je
me souviens de toutes les circonstances dans lesquelles depuis le secours aux intellectuels
‘dissidents’ au sein de l'association Jan Hus jusqu'aux prises de position pour les droits du
peuple palestinien et la réconciliation entre les adversaires dans le conflit israélo-palestinien, en
passant par la défense du droit d'asile en Europe contre les politiques sécuritaires et la
stigmatisation des ‘étrangers’, j'en passe évidemment — nous avons tenté de contribuer, en tant
gu'intellectuels sans attaches sinon sans engagements, a I'émergence de ce qu'il a appelé un
‘nouvel internationalisme’. Non pas que nous ayons toujours été entierement d'accord dans nos
analyses et dans nos références historiques. Mais, la encore avec beaucoup d'autres, et souvent a
son initiative, nous avons partagé la conviction que les intellectuels et les artistes ont un role
propre a jouer dans la constitution d'une résistance multiforme et multipolaire a I'emprise des
souverainetés d'Etat ou de marché qui engendrent la violence de masse et s'en nourrissent en
retour. Ce qui passe par la déconstruction de leurs discours et par le dialogue constructif entre
leurs adversaires (comme il venait d'en donner I'exemple en joignant ses forces avec celles de
son vieil ‘ennemi’ Habermas pour démonter la machine de propagande de la guerre sans fin
contre le terrorisme et les ‘Etats voyous’) ». Etienne Balibar, “A bientdt, Jacques Derrida”,
[’Humanité, 11 octobre 2004.

2% Cela s’aveére clair dans la question qui lui a posé le journalistedans son dernier interview en
lui demandant : « Depuis I'été 2003, votre présence n'a jamais été plus manifeste. Vous avez
non seulement signé plusieurs nouveaux ouvrages, mais aussi couru le monde pour participer
aux nombreux colloques internationaux organisés autour de votre travail — de Londres a
Coimbra en passant par Paris, et, ces jours-ci, Rio de Janeiro. On vous aura également consacré



un deuxiéme film (Derrida, par Amy Kofman et Kirby Dick, aprés le tres beau D'ailleurs
Derrida, de Safaa Fathy en 2000) ainsi que plusieurs numéros spéciaux, notamment du
Magazine littéraire et de la revue Europe, ainsi qu'un volume des Cahiers de I'Herne
particulierement riche en inédits, dont la parution est attendue a l'automne. Cela fait beaucoup
en une seule année, et pourtant, vous ne vous en cachez pas, vous étes...

- Dites-le donc, assez dangereusement malade, c'est vrai, et & I'épreuve d'un traitement
redoutable. Mais laissons cela, si vous voulez bien, nous ne sommes pas ici pour un bulletin de
santé public ou secret... ». in Jacques Derrida, "Je suis en guerre contre moi-méme", Le Monde,
18.08.2004.

26 Dans Apories, Derrida distingue ainsi « les limites frontaliéres » : qui sont « ... d'une part
celles qui séparent les territoires, les pays, les nations, les Etats, les langues et les cultures (et les
disciplines politico-anthropologiques qui leur correspondent), d'autre part les partages entre les
domaines du discours, par exemple la philosophie, les sciences anthropologiques voire la
théologie, domaines qu'on a pu figurer comme des régions ou des territoires ontologiques ou
onto-théologiques, parfois comme des savoirs ou des recherches disciplinaires, dans une
encyclopédie ou dans une université idéale, [...] enfin, et troisiemement, [...] les lignes de
séparation, de délimitation ou d'opposition entre les déterminations conceptuelles, les formes du
bord entre ce qu'on appelle des concepts ou des termes qui recoupent et surdéterminent
nécessairement les deux premiers types de terminalité. » in Jacques Derrida, Apories, Galilée,
1996, p. 50-51.

27 Jacques Derrida, L ’Autre cap, Minuit, 1991, p. 16-17.

28 Jacques Derrida, "Je suis en guerre contre moi-méme", Le Monde, 18.08.2004.

29 Jacques Derrida, « Une Europe de I’espoir », Le Monde diplomatique, (Paris. 1954), 608
(12/2004).

1hid.

31 Dans une de ses derniéres interviews intitulée « Pour une justice & venir » et aprés avoir
souligné I’importance des institutions internationales comme les Nations-Unies et le Conseil de
Sécurité, Derrida met en évidence la nécessité de déconstruire cette politique internationale en
quéte de justice a venir pour tous les pays sans étre a la merci de grande puissances mondiales.
Son interlocuteur reléve cette perspective kantienne et lui demande s’il se situe dans la vision de
Kant? Derrida réplique ainsi: « Au moins dans I'esprit de Kant, car j’ai aussi au sujet du concept
kantien de cosmopolitisme quelques questions. C’est dans cette perspective que je crois que des
initiatives comme la votre (ou des initiatives analogues) sont symboliquement trés importantes
pour appeler a la prise de conscience de ces transformations nécessaires » (« Pour une justice a
venir. Entretien avec Jacques Derrida », recueilli par Maiwenn Furic, Ris Orangis, Jeudi 19
février 2004). 1l faut noter que dans Voyous, Derrida discute attentivement la pensée politique
de Kant notamment la notion de I’alliance entre les peuples (Volkerbund). Voir Jacques
Derrida, Voyous. Deux essais sur la raison, Paris, Galilée, 118-125.

%2voyous, op. cit., p. 143.

33 Avec Elisabeth Roudinesco, De quoi demain, Flammarion, 2001, p. 159.

% Derrida va jusqu’a se demander si dans I’avenir le vieux mot « démocratie » conservera un
sens : « Qu'est-ce qui reste ou résiste encore dans le concept déconstruit (ou déconstructible) de
la démocratie pour nous orienter sans fin ? Pour nous ordonner non seulement d'engager une
déconstruction mais de garder le vieux nom? et de déconstruire encore au nom d'une démocratie
a venir ? C'est-a-dire encore pour nous enjoindre encore d'hériter de ce qui, oublié, refoule,
méconnu ou impensé dans le ‘vieux’ concept et dans toute son histoire, veillerait encore, livrant
des signes ou des symptdmes de survivance a venir a travers tous les traits anciens et fatigués ?
[...] Y aura-t-il encore du sens a parler de démocratie la ou il ne serait plus question (plus
question pour l'essentiel et de facon constitutive) de pays, de nation, d'Etat méme et de citoyen,



autrement dit, si du moins I'on tient encore a l'acception recue de ce mot, ou il ne serait plus
question de politique ? » in Politiques de [’amitié, Galilée, 1994, p. 127.

% Derrida confirme cette idée dans son dernier entretien, « Je suis en guerre contre moi-méme »
: « Quand on dit politique, on se sert d'un mot grec, d'un concept européen qui a toujours
supposé I’Etat, la forme polis liée au territoire national et & l'autochtonie. Quelles que soient les
ruptures a l'intérieur de cette histoire, ce concept du politique reste dominant, au moment méme
ol beaucoup de forces sont en train de le disloquer : la souveraineté de I'Etat n'est plus liée a un
territoire, les technologies de communication et la stratégie militaire non plus, et cette
dislocation met effectivement en crise le vieux concept européen du politique. Et de la guerre, et
de la distinction entre civil et militaire, et du terrorisme national ou international. Mais je ne
crois pas qu'il faille s'emporter contre le politique. De méme pour la souveraineté, dont je crois
qu'elle a du bon dans certaines situations, pour lutter par exemple contre certaines forces
mondiales du marché. La encore, il s'agit d'un héritage européen qu'il faut a la fois garder et
transformer. C'est aussi ce que je dis, dans Voyous (Galilée, 2003), de la démocratie comme
idée européenne, qui en méme temps n'a jamais existé de fagon satisfaisante, et reste a venir. Et
en effet vous retrouverez toujours ce geste chez moi, pour lequel je n'ai pas de justification
ultime, sauf que c'est moi, c'est la ou je suis. » Je suis en guerre contre moi-méme, op. Cit.

% 38 Voir De quoi demain, op.cit., p. 160.

87 Jacques Derrida, Spectres de Marx, Galilée, 1993, p. 167.

%De quoi demain, op.cit., p. 160-161. Sur ce point voir aussi : Jacques Derrida, cosmopolites de
tous les pays, encore un effort !, Galilée, 1997.

39 Spectres de Marx, op.cit., p. 138-139. Voir aussi sa confirmation de la nécessité de reformer
les institutions du droit international : « Je pense aussi bien aux Nations-Unies qu’au Conseil de
Sécurité, qui sont des institutions respectables, mais dont la structure, la charte, les procédures
devront étre reformées, surtout le Conseil de Sécurité. La crise qui vient de se produire le
confirme: il faudra bien que ces institutions internationales soient transformées. La,
naturellement, je plaiderais pour une transformation radicale — dont je ne sais pas si elle se
développera a bréve échéance — qui remettrait en question méme la Charte, c’est-a-dire le
respect des souverainetés états-nationales et le non-partage des souverainetés. Il y a une
contradiction entre le respect des droits de ’homme en général qui font aussi partie de la Charte
et le respect de la souveraineté état-nationale. Les Etats sont en effet représentés en tant qu’Etats
aux Nations-Unies et a fortiori au Conseil de Sécurité, qui rassemble les vainqueurs de la
derniere guerre. Tout ¢a appelle a une transformation profonde. Je tiendrais a ce que soit une
transformation et non pas une destruction car je crois a 1’esprit des Nations-Unies » (« Pour une
justice a venir. Entretien avec Jacques Derrida ».

40 Ce théme est capital dans ce texte intitulé : « L'Etat de la dette, le travail du deuil et la
nouvelle Internationale ».

41 « Pour une justice a venir. Entretien avec Jacques Derrida ».

“1bid., p. 161.

3 Dans un mot fait en anglais a ’occasion de 75éme anniversaire de Habermas, Derrida décrit
leur fameuse réconciliation dans les termes suivants : « A la fin des années 1990 — et le premier
gage de ma gratitude a ’égard de Habermas tient a cela — nous nous rencontrames a une party
aprés une lecture que je prononcais & Evanston aux Etats-Unis. Avec un sourire amical il vint
vers moi et proposa que nous ayons une “discussion”. Sans hésitation j’acceptais. “Il est temps,
dis-je, n’attendons pas qu’il soit trop tard.” Notre rencontre suivante a, peu de temps apres, eu
place a Paris. Pendant un repas particulierement amical, Habermas, avec une décence
exemplaire, & qui j’en suis toujours reconnaissant, a fait son mieux afin de se débarrasser de
toutes traces de la polémique ancienne. A nouveau le fantdme de Nietzsche apparut et murmura
a mon oreille : Honesty. »voir :« Honesty of Thought. Each in his country, but both in Europe:



the history of a friendship with obstacles — on Jirgen Habermas’s 75th birthday », in Lasse
Thomassen, Derrida-Habermas Reader, The University of Chicago Press, 2006, p. 303. Hormis
les fragments de ce texte de Derrida traduits en francais par Pierre Bouretz dans son livre D un
ton guerrier en philosophie, je n’en ai trouvé, malgré mes efforts, ni une version frangaise ni
une traduction complete en frangais ; raison pour laquelle je me suis trouvé invité de traduire
moi-méme certains passages de ce texte.



