
L’Avenir de l’Europe, un projet qui a réconcilié Habermas avec Derrida 

 

 

 د. خلدون النبواني

 )فرنسا(1جامعة السوربون 

 

 

Abstract: 

   This article examines the complex relationship between Habermas and Derrida 

by shedding light on the shift from a less pleasant interaction in the 1980s to a 

rather friendly and collaborative affiliation later in an attempt to highlight 

comparable areas of interest as well as evaluate areas of convergence among the 

two great minds. In this paper I try to reveal a deep assessment of the two 

philosophers’ stances politics which could be the reason behind their 

reconciliation and their collaboration, as they share comparable fundamentals, 

and inspect the fruit of that effort, which achieved not only political reform but 

legal in the shape of a Reform of International Law. 

Mey words: Europe; Law; philosophy of right; politics, peace; cosmopolitism. 

 
 

Introduction: 

La thèse principale de cet essai se base sur l’hypothèse suivante : après une 

longue période de critique et de contre-critique qui a marqué le rapport entre le 

penseur allemand Jürgen Habermas et le philosophe franco-algérien Jacques 

Derrida tout au long des années 1980 et 1990, seules certaines questions 

politiques ont réconcilié ces deux adversaires en les motivant à collaborer. Il 

s’agit du rôle politique de l’Europe dans le monde, du cosmopolitisme et de la 

réforme du droit international.   

Mes recherches sur ce sujet m’ont conduit de distinguer trois phases successives 

qui marquent le rapport complexe entre les deux philosophes : 1- la période de 

silence. 2- la période de controverse. 3- la période de réconciliation. La première 

période a duré des années 1960 aux années 1980. Tout au long de cette période, 

chacun des deux philosophes a gardé le silence sur l’autre et il n’y a pas de 

traces d’échange philosophique entre eux. La deuxième période est celle des 

années 1980, qui ont été marquées par la querelle franco-allemande autour de la 

modernité/postmodernité. Au début des années 1980 Habermas a critiqué 

Derrida à deux reprises : la première fois dans son discours de l’an 1981 : « La 

modernité : un projet inachevé»1, et la deuxième fois en 1985 dans son livre Le 

discours philosophique de la modernité dans lequel il consacre deux longs 

chapitres à critiquer la déconstruction derridienne. Derrida, de son côté, 

entreprend en 1988 de répondre à trois reprises, aux critiques de Habermas. 

Dans Mémoires- Pour Paul de Man2, puis dans Limited Inc3 et enfin dans un 

entretien qui a pour titre « Y-a-t-il une langue philosophique ?»4 Enfin, la 



troisième période est celle qui commence à la crépuscule des années 1990 et qui 

se poursuivra jusqu’à la mort de Jacques Derrida en octobre 2004. Au cours de 

cette dernière étape, on remarque une sorte de rapprochement, de courtoisie, 

voire de collaboration entre eux ; le ton polémique qui a marqué leur relation 

dans les années 1980 cède alors la place à un ton plutôt amical.  

Que s’est-il passé pour que les rapports conflictuels entre les deux philosophes 

se changent en amitié ? Si mon hypothèse est valide, c’est donc le domaine de la 

politique en premier lieu qui fait croiser leurs chemins très divergents. Je vais 

donc essayer dans les pages suivantes d’analyser cette hypothèse en analysant 

les idées politiques de chacun de nos deux philosophes.  

   

I- Habermas : un profil philosophique et politique 

 

Admettons de prime abord qu’il est difficile de cerner la pensée politique de 

Habermas, qui n’a cessé d’analyser les grands événements politiques depuis sa 

jeunesse jusqu’à aujourd’hui. Aujourd’hui, il rédige encore d’articles de presse 

sur l’actualité et il continue à participer à des débats publics sur la politique 

allemande, européenne et internationale ; En dépit de son grand âge (88 ans), il 

nous surprend toujours par sa capacité infatigable de voyager pour prononce des 

discours un peu partout dans le monde sur l’actualité. Ses positions politiques 

font de lui un philosophe engagé à juste titre. Parmi celles-ci on peut citer le 

débat qu’il a mené au cours des années 1950sur la réforme des universités ; son 

attitude intransigeante durant les années 1980 vis-à-vis de ce qu’il qualifie de 

néo-conservatisme politique, mais aussi contre les historiens (Historikerstreit). 

Au début des années 1990, il s’est prononcé sur la Guerre du Golfe ; en 2001, 

sur le terrorisme, en l’occurrence l’attaque terroriste du 11 septembre ; en 2003, 

il s’est opposé, entre beaucoup d’autres intellectuels du monde, à la guerre 

menée par George W. Bush contre l’Irak ; en 2004, il intervient pour l’Euro et la 

constitution européenne, etc.5Sur ses engagements politiques et sociales 

Stéphane Haber souligne : « Le sentiment de la responsabilité sociale du 

philosophe, la conviction que celui-ci peut et doit participer à l’élucidation de 

l’histoire en train de se faire, non pas en maître-penseur, mais en interprète 

faillible et responsable, ont des racines profondes chez lui. En ce sens, il n’est 

pas anormal qu’un théoricien pour qui l’appartenance active à un présent 

historique singulier ne doit pas seulement importer à l’homme privé ou public, 

mais aussi déterminer dans une certaine mesure sa pensée, soit connu et reconnu 

au-delà du cercle des spécialistes, et, en fin de compte, assez largement 

discuté.»6. De la sorte chez Habermas la question politique se présente tantôt 

sous la forme d’un engagement personnel dans des combats politiques, tantôt 

comme objet d’une théorisation philosophique, en l’occurrence la reconstruction 

délibérative de la politique démocratisée. Cependant, mon intérêt dans ce papier 

portera seulement sur ses écrits politiques au cours des années 1990 et 2000. Si 

je choisis cette période, c’est parce que je crois que les idées et les projets 



politiques pour lesquels Habermas se mobilise recoupent, d’une manière ou 

d’une autre, certains de ceux pour lesquels s’engage Derrida. Par ailleurs, c’est 

pendant cette période que Habermas intensifie sa production sur la démocratie 

contemporaine, les droits de l’Homme, la souveraineté du peuple, la politique 

post-nationale, le multiculturalisme et l’impact de la globalisation sur la 

politique européenne et cosmopolitique, sujets qui croisent les préoccupations 

politiques, juridiques chez le vieux Derrida.   

 

- L’Europe et le cosmopolitisme: 

 

Dès les années 1990, les écrits politiques de Habermas ont tendance à traiter ce 

qu’il qualifie de crise de l’État-nation. Il indique à ce propos : « Les sciences 

politiques et sociales ont analysé sans détour ni parti pris le phénomène ; leur 

constat est très clair : les capacités défensives de l’État nation pris isolément ne 

suffisent pas plus à maintenir le statu quo à l’intérieur de ses frontières – que ce 

soit de point de vue de l’État de droit, du point de vue démocratique, mais 

surtout de point de vue social – qu’à garantir la sécurité de sa propre population 

vis-à-vis de l’extérieur. L’État-nation est donc d’autant moins en mesure de faire 

valoir ses propres principes face au développement rapide du droit international 

et de l’ordre économique mondial et d’exercer l’ascendant politique que l’on est 

en droit d’attendre de lui. »7 Habermas n’est ni le seul ni le premier penseur qui 

a diagnostiqué la crise de l’État-nation. C’est une idée qui s’est imposée à la 

pensée politique contemporaine (y compris chez Derrida) comme une 

conséquence inévitable de la « mondialisation ». Or, aller au-delà de l’État-

nation signifie une transition, sinon un changement radical dans la pensée 

politique de Habermas, lui qui a longtemps incarné l’intellectuel par excellence 

de l’État-nation allemand d’après-guerre. Stéphane Haber relève cette évolution 

dans la pensée de Habermas en notant: « dans les textes des années quatre-vingt-

dix, s’opère [chez Habermas] donc une sorte de changement d’échelle.»8Dès 

lors il commence à constater qu’à l’épreuve de la mondialisation, l’État-nation ( 

fils légitime de la modernité européenne ) s’affaiblit où sa forme étatique tend à 

se dépasser en direction d’une organisation supra-étatique comme l’Europe unie.  

Habermas a conscience du fait que c’est en aiguisant les identités nationalistes 

que les partis fascistes ont envahi la scène politique européenne durant la 

première moitié du XXème siècle. Contre cette tendance nationaliste rigide et 

dangereux, Habermas déclare en 1990, à la suite de la chute du mur de Berlin : « 

Si nous ne voulons nous défaire des représentations diffuses sur l’État nation, si 

nous ne nous débarrassons pas de ces béquilles pré politiques que sont la 

nationalité et la communauté de destin, il nous sera impossible, sans avoir à 

partager une lourde charge, de rester sur la voie que nous avions depuis 

longtemps choisie, la voie d’une société multiculturelle, d’un État fédéral 

largement diversifié du fait des régions et avec des compétences fédératives 

fortes, et surtout la voie vers l’État plurinational d’une Europe unie. »9 Cette 



citation annonce sans détour le changement étant en train de s’opérer dans la 

pensée de Habermas, qui commence à rechercher, au-delà de l’État-nation, les 

solutions de la crise politique issue de la mondialisation. Cet « au-delà » veut 

dire deux choses pour lui : 1- l’Europe unie pour les États nations européens ; 2- 

le cosmopolitisme pour tout le monde.     

 

1. L’Europe 

Dans son dialogue avec Giovanna Borradori à propos de l’attaque terroriste du 

11 septembre, Habermas salue les grandes alliances continentales qui 

commencent à se mettre en place, telles que l’UE, l’ASEAN (Association des 

nations du Sud- Est asiatiques) ou l’ALENA (Accord de libre-échange nord 

américain), etc. Il indique à ce propos, « ce n’est que lorsque ce genre de global 

players sera en mesure d’offrir un contrepoids politique à l’expansion galopante 

des marchés que l’ONU trouvera un socle capable de supporter la mise en œuvre 

de programmes et de politiques au service d’idées généreuses. »10 Donc, 

Habermas a pleinement conscience que l’économie mondiale de la 

mondialisation change les règles du jeu en politique. À ses yeux, c’est l’Europe 

unie qui pourrait représente unglobal  player, voire la solution unique de la crise 

de l'État-nation européen soumis à l'épreuve de la mondialisation. Cette crise de 

la politique étatique à l'épreuve de la mondialisation qui restructure la carte 

politique mondiale, que cela soit au sein du droit international ou des 

organismes supranationaux, constitue l’axe de son texte Après l’État-nation où il 

confirme « même dans un État fédéral européen, la seconde Chambre, celle des 

représentants gouvernementaux, conservait une position plus forte que le 

Parlement directement élu des représentants du peuple, parce que les aspect 

aujourd’hui seuls déterminants de la négociation et des accords multilatéraux 

entre États membres ne peuvent disparaître sans laisser de trace, serait-ce même 

dans une Union dotée d’une constitution politique. En revanche, il faut que les 

politiques coordonnées, qui ont des effets sur la redistribution, soient soutenues 

par une formation de la volonté politique à l’échelle de l’Europe; or, une telle 

formation de la volonté ne saurait exister sans une solidarité à la base.»11 

Cependant, malgré la pression de la mondialisation qui pèse sur l'État-nation, il 

revient à lui la tâche de former ses citoyens à l'idée de créer une solidarité 

sociale à l'échelle mondiale.   

Habermas est toujours très (peut-être trop) enthousiasmé par le projet d’une 

Constitution européenne, à tel point qu’il « est intervenu, avant, pendant et après 

le vote sur ce projet […]»12 ; il a même qualifié les résultats issus des 

référendums français et néerlandais de « plus grande catastrophe électorale 

raisonnablement prévisible… »13. Avant même qu’ils votent, Habermas avait 

mis en garde les Européens, en les prévenant des périls qui attendront l’Europe, 

si elle n’est pas unifiée sous une constitution commune pour tous les Européens. 

Il s’exprime ainsi, «L’Europe ne peut pourtant plus se permettre de rester dans 

l’expectative si elle ne veut pas que sa destinée politique et les décisions 



relatives à l’avenir de son modèle social tombent dans d’autres mains. […] Pour 

la première fois dans le processus d’unification européenne, nous sommes 

confrontés au risque d’une régression politique – d’une rechute à un stade 

d’intégration antérieur. »14  Juste avant que les français votent sur le projet de 

Constitution européenne, Habermas écrit sur un ton apocalyptique en alertant les 

Européens que si le projet de Constitution échoue, « l’Europe deviendra 

ingouvernable ; il n’y a donc qu’une seule alternative : ou nous parvenons à 

forger une identité européenne, ou le vieux continent disparaîtra de la scène 

politique mondiale. »15 

 

Pour Habermas, l’Europe a immanquablement besoin de s’unifier afin de 

combattre la brutalité économique mondialisée, mais aussi et surtout afin de 

résister à la politique dominante des superpuissances, avec à leur tête les États-

Unis. C’est pour ces raisons qu’il souligne la nécessité d’unifier l’Europe. Celle-

ci, selon lui, « doit utiliser ses atouts, à savoir son potentiel autocritique, sa 

capacité d’autotransformation ; elle doit le faire plus radicalement qu’elle ne l’a 

jamais fait. C’est le contraire de l’eurocentrisme. Il reste que c’est à nous de 

surmonter cet eurocentrisme et que nous n’y parviendrons qu’en nous inspirant 

du meilleur de l’esprit européen. »16 C’est justement sur le modèle de ces 

alliances fédérales telles que l’Europe unie qu’on peut concevoir une politique 

cosmopolite, d’après Habermas.  

 

2. Le cosmopolitisme 

 

À l’occasion du bicentenaire de la parution du Projet de paix perpétuelle de 

Kant, Habermas écrit un petit texte dont il révise le projet du cosmopolitisme 

kantien sur la base de laquelle il conçoit son propre projet concernant la réforme 

du droit international. En prenant en considération les changements qu’a connus 

le champ politique contemporain par rapport au XVIIIème siècle, Habermas juge 

qu’il est temps de concevoir le droit cosmopolitique d’une manière nouvelle, 

différente de celle que Kant avait adoptée deux cents ans plus tôt. Sur ce point, 

Habermas indique, «grâce aux connaissances complémentaires dont la postérité 

bénéficie sans avoir pour cela de mérites particuliers, nous savons aujourd’hui 

que la construction proposée par Kant pose des problèmes conceptuels et qu’en 

outre, elle n’est plus guère conciliable avec les connaissances historiques qui 

sont les nôtres. »17 Si Habermas critique ici le projet kantien, il ne le sous-estime 

point pour autant. Tout au contraire. Simplement, il veut continuer ce projet, 

mais après l’avoir mis à jour selon les conditions politiques qui ont beaucoup 

changé depuis l’époque de Kant. Cette évolution historique rend le projet 

kantien tel quel inapplicable aujourd’hui. Habermas indique les aspects majeurs 

de l’évolution politique qui a eu lieu entre le XVIIIème et le XXème  siècle dans les 

termes suivants : « les relations internationales perdent leur caractère belliqueux 

dans la mesure où les États adoptent des gouvernements de type républicain ; en 



effet, la population des États de droit démocratiques ont intérêt à inciter leur 

gouvernements à mener une politique pacifique. »18 Habermas qualifié ce 

dépassement de certaines conditions politiques de l’époque de Kant d’ «univers 

classicomoderne»19. Mais à partir de quel point de vue Habermas voudrait 

reformer le projet kantien ? La réponse n’est pas difficile à prévoir pour un 

lecteur familier des œuvres du philosophe allemand; il s’agit de « la validité 

juridique des Droits de l’homme » qu’il considère universels. Autrement dit, le 

cosmopolitisme conçu par Kant sur la base d’un accord idéal, à savoir « entre la 

politique et la morale » sera remplacé dans la version habermassienne par la « 

juridicisation de l’état cosmopolitique ». À propos de celle-ci Habermas 

souligne : « C’est précisément la juridicisation de l’état de nature existant entre 

les États qui sert de garantie contre une dé-différenciation morale du droit.»20 Il 

est vrai que la morale dans le sens kantien demeure une «doctrine du droit », 

mais l’idéalité dans cette pensée (qui marque d’ailleurs la pensées des Lumières 

en général) se dévoile un peu trop utopique dans le XXème siècle. En d’autres 

termes, l’ancienne conception kantienne du cosmopolitisme exige, aux yeux de 

Habermas, une sorte de révisons et de réadaptation juridique et procédurale pour 

qu’elle soit réalisable aujourd’hui. Sur la nécessité de poursuivre le projet 

kantien, mais aussi de s’appuyer sur « un ordre juridique étatique » plutôt que 

des « critères moraux », Habermas indique à ce propos: « En effet, 

l’établissement d’un état cosmopolitique signifie que les infractions aux droits 

de l’homme ne sont pas directement jugées et combattues selon des critères 

moraux, mais poursuivies, dans le cadre d’un ordre juridique étatique, selon des 

procédures judiciaires institutionnalisées, tout comme des actions criminelles.»21 

Si le développement et la réforme des institutions du droit international sont les 

seules possibilités qu’entrevoit Habermas pour cet objectif, c’est parce qu’il 

n’est pas convaincu ni de leur situation actuelle ni des raisons pour lesquelles 

elles ont réagi comme elles l’ont fait à diverses reprises telles que l’intervention 

de l’OTAN au Kosovo et la déclaration de guerre au terrorisme international. 

Habermas conteste la domination exercée par les super powers sur l’ONU et sur 

le Conseil de sécurité. Cette manipulation des institutions du droit international 

n’est pas seulement destinée à favoriser les propres intérêts stratégiques et 

économiques des superpuissances dans telle ou telle région du monde, puisque 

elle représente un obstacle devant la justice lorsque les Nation-Unies sont 

appelées à intervenir militairement pour empêcher des crimes contre l’humanité 

ou lorsqu’il s’agit d’appliquer les lois sur lesquelles ces institutions 

internationales sont fondées. Après avoir salué la création et les objectifs de 

l’ONU, Habermas déclare, « l’Organisation des Nations unies n’est bien souvent 

qu’un tigre de papier. Elle dépend de la coopération des grandes puissances. Le 

Conseil de sécurité peut se révéler très sélectif dans sa manière de faire respecter 

par la communauté internationale les principes déclarés, même après le tournant 

de 1989. […] Cette disparité entre le devoir et le pouvoir, entre le droit et la 

force, met sous un bien mauvais jour à la fois la crédibilité de l’ONU et la 



pratique interventionniste des États qui n’en font qu’à leur tête, lesquels, en 

agissant de la sorte – et serait-ce pour de bonne raisons –, usurpent un mandat 

puisqu’ils pervertissent, pour en faire une guerre, ce qui serait justifié en tant 

qu’action de police.»22 Or, Habermas propose une solution de cette crise. Il 

s’agit de l’éthique de la discussion qui s’impose encore une fois dans les 

résonnements habermassiens. Celle-ci revendique ainsi sa place dans la politique 

après que Habermas lui a accordé une place prédominante dans la théorie sociale 

et celle du droit. Le penseur de la communication considère qu’une nouvelle 

conception éthique pourrait sauver et réorienter le droit international et redonne 

ainsi vie à l’utopie normative ancien de Kant, à savoir une paix perpétuelle et 

universelle que Habermas qualifie de nécessité indispensable. En répondant à 

Giovanna Borradori et après avoir critiqué l’idée existentialiste de Carl Schmitt 

qui ontologise la relation ami/ennemi, Habermas souligne qu’ « on ne peut 

cependant pas faire abstraction du fait que les régimes totalitaires du XXe siècle 

ont infligé un démenti sans précédent, par leurs horreurs et la criminalité 

politique de masse dont ils ont été les auteurs, à la présomption d’innocence sur 

laquelle repose le droit international classique. C’est pour cette raison historique 

que, depuis un certain temps déjà, nous nous trouvons dans une transition entre 

le droit international classique et ce que Kant avait anticipé comme une situation 

cosmopolitique. C’est là un fait et, même d’un point de vue normatif, je 

n’entrevois pas d’autre possibilité sensée que ce développement. Il y a 

naturellement le revers de la médaille, qu’il ne faut pas non plus occulter.»23 

 

II- Derrida et la déconstruction des questions politiques 

 

Derrida ne s’est pas fait connaître en premier lieu pour ses textes ou ses 

engagements politiques. Contrairement à Habermas, le jeune Derrida s’est tenu à 

distance des engagements politiques. Il est vrai que, avant les années 1990, 

quelques prises de position politiques personnelles de Derrida sont indéniables. 

Sa position pour l’indépendance de l’Algérie est bien connue ; nous savons 

également qu’il a explicitement soutenu la cause palestinienne. N’oublions pas 

non plus qu’il a été en 1981 un des fondateurs de l’Association Jan Hus pour 

soutenir les intellectuels tchèques dissidents ou persécutés et qu’il a été arrêté en 

1982 en Tchécoslovaquie suite à sa participation à un séminaire clandestin. Il a 

alors été accusé par la police de trafic de drogue avant d’être libéré et expulsé de 

Tchécoslovaquie à la suite de l’intervention énergique de François Mitterrand. 

On n’oublie pas non plus sa participation à l'exposition « Art contre Apartheid », 

au projet de création d’une Fondation culturelle contre l'apartheid, et au comité 

d'écrivains pour Nelson Mandela, etc. Tout cela est connu, mais un Derrida 

engagé politiquement et publiquement ne s’avère pas avant la phase connue 

comme « le virage éthico-politique dans la déconstruction derridienne »24.   

Durant les deux derniers décennies de sa vie, les écrits politiques s’enchaînent à 

un rythme croissant : Spectres de Marx (1993) ; Politiques de l'amitié (1994) ; 



Cosmopolites de tous les pays ; encore un effort (1997) ; Marx en jeu (1997) ; 

De l'hospitalité (1997) ; Le siècle et le pardon (2001) ; Marx & Sons (2002) ; Le 

concept du 11 septembre (2003) ;Voyous (2003). Ainsi, les thèmes politiques qui 

étaient absents dans ses œuvres précédentes, domineront la production 

derridienne dès les années 1990 jusqu’à sa mort en 2004. C’est comme s’il 

essayait de remplir la lacune des écrits pratiques qu’il a longtemps mis de côté. 

Le vieux Derrida qui savait que ses jours étaient comptés à la suite d’un cancer 

du pancréas, multiplie les prises de position qui ont un trait direct avec la 

politique européenne et internationale, en course contre la mort25.   

Ce qui m’intéresse à ce stade dans les écrits politiques de Derrida, ce sont deux 

sujets : 1- l’avenir de l’Europe et 2- le cosmopolitisme. Si ces deux questions 

retiennent en particulier mon attention, c’est parce que je vais les comparer avec 

les mêmes questions que j’ai étudiées plus haut chez Habermas. À ce propos, Je 

voudrais signaler qu’en dépit de l’absence claire dans les textes de Derrida des 

questions relatives à la philosophie pratique avant les années 1990, le tournant 

de la pensée derridienne vers la philosophie pratique s’enracine dans les travaux 

antérieurs. Cela revient à dire, même si je suis convaincu qu’il y a bel et bien un 

tournant dans la pensée de Jacques Derrida, que ce tournant ne constitue pas une 

rupture décisive, mais tout simplement une ouverture de la déconstruction en 

direction de la philosophie pratique. Un dernier point est à signaler concerne 

cette dernières. Le tournant pratique de la pensée derridienne révèle un nouveau 

profil de Derrida, à savoir son affinité avec l’héritage des Lumières, même s’il 

est un hériter à la fois fidèle et infidèle à leur projet.  

 

1- L’Europe derridienne : de l’eurocentrisme à l’espoir… 

 

Ce qui n’a pas plu Derrida dans la structure de l’État-nation, c’est l’idée de 

l’identité exclusive qui fait d’une communauté politique une nation se repliant 

sur elle-même, c’est-à-dire une identité exclusive qui exclut l’autre, l’étranger. 

La déconstruction de l’identité exclusive et excluante représente l’axe des 

préoccupations de Derrida, que cela soit dans Politique de l’amitié ou dans De 

l’hospitalité (pour ne citer que ces deux textes). L’hospitalité pure est, pour 

Derrida, celle qui accepte, voire qui accueille à bras ouverts l’étranger qui vient 

soudain sans rendez-vous. L’hospitalité pure n’impose pas ses conditions, ses 

normes ou ses critères à l’étranger. Elle l’accueille sans conditions ni questions. 

De son côté, la politique de l’amitié, c’est la reconnaissance de l’amitié de 

l’autre. C’est de la sorte que Derrida déconstruit la notion de la fraternité dans 

l’éthique, le droit et la politique. Ainsi, afin de sortir du renfermement sur soi ou 

sur son identité, il faut sortir de ce que le philosophe de la déconstruction 

appelle ailleurs les « limites frontalières »26. Cela revient à dire, aller au-delà de 

l’État-nation et au-delà de l’État souverain vers des organisations politiques 

moins repliées sur les identités nationales  des États membre de telle ou telle 

organisation entre-étatique. 



Si je risque un mot pour décrire la pensée politique de Derrida, je dirai : la 

politique de l’amitié de l’autre. Avec cet « autre » et contre toute identité 

renfermée sur elle-même qui menace tout concept de démocratie et c’est le cas 

de l’État-nation. Avec cette ouverture à «l’Autre», Derrida vise sortir de la cage 

de l’État-nation souverain en direction d’une politique cosmopolitique, plus au 

moins à la manière kantienne. C’est ainsi qu’il déconstruit dans L’Autre cap le 

concept d’une culture nationale figée dans son identité où il souligne, « le propre 

d'une culture, c'est de n'être pas identique à elle-même. Non pas de n'avoir pas 

d'identité, mais de ne pouvoir s'identifier, dire ‘moi’ ou ‘nous’, de ne pouvoir 

prendre la forme du sujet que dans la non-identité à soi ou, si vous préférez, la 

différence avec soi. [...] Il n'y a pas de rapport à soi, d'identification à soi sans 

culture, mais culture de soi comme culture de l'autre, culture du double génitif et 

de la différence à soi. La grammaire du double génitif signale aussi qu'une 

culture n'a jamais une seule origine. La monogénéalogie serait toujours une 

mystification dans l'histoire de la culture. »27 Mais comment peut-on 

comprendre que le philosophe qui n’a cessé de déconstruire l’eurocentrisme soit 

le même qui proclame une politique à l’échelle de l’Europe? Voilà encore un 

signe de ce que je qualifie de transaction derridienne. Derrida, sans nier 

explicitement ce changement, le justifie de la manière suivante: « ce que 

j'appelle "déconstruction", même quand c'est dirigé contre quelque chose de 

l'Europe, c'est européen, c'est un produit, un rapport à soi de l'Europe comme 

expérience de l'altérité radicale. Depuis l'époque des Lumières, l'Europe 

s'autocritique en permanence, et dans cet héritage perfectible, il y a une chance 

d'avenir. Du moins voudrais-je l'espérer, et c'est ce qui nourrit mon indignation 

devant des discours qui condamnent l'Europe définitivement, comme si elle 

n'était que le lieu de ses crimes. »28 Donc l’Europe derridienne est celle qui 

existe déjà, mais elle est aussi et surtout l’Europe de l’espoir, c’est-à-dire 

l’Europe à venir. Pour comprendre ce que cela veut dire, je me permets à ce 

stade de citer un long passage du discours que Derrida a prononcé le 8 mai 2004 

au Palais des Sports à Paris à l’occasion du cinquantième anniversaire du Monde 

diplomatique. Trois mois avant son départ définitif, Derrida proclame que 

l’Europe de l’espoir trouvera sa place vis-à-vis de l'hégémonie américaine, la 

montée en puissance de la Chine et les théocraties arabes ou musulmanes. Il 

confie son testament à l’Europe : « Je ne passe pas pour un philosophe 

eurocentriste. Depuis quarante ans, on m’accuserait plutôt du contraire. Mais je 

crois que, sans illusions et sans prétentions eurocentriques, sans le moindre 

nationalisme européen, sans même trop de confiance dans l’Europe telle qu’elle 

est, ou semble en train de se faire, nous devons lutter pour ce que représente ce 

nom aujourd’hui, avec la mémoire des Lumières, certes, mais aussi avec la 

conscience coupable et assumée des crimes totalitaires, génocidaires et 

colonialistes du passé. Nous devons lutter, donc, pour ce que l’Europe garde 

d’irremplaçable dans le monde à venir, pour qu’elle devienne plus qu’un marché 

ou une monnaie unique, plus qu’un conglomérat néo-nationaliste, plus qu’une 



nouvelle force armée, bien que, sur ce point, je sois tenté de penser qu’elle a 

besoin d’une puissance militaire et d’une politique extérieure capable de 

soutenir une ONU transformée, avec son siège en Europe, et ayant les moyens 

de mettre en œuvre ses résolutions sans s’en remettre aux intérêts ou à 

l’opportunisme unilatéral de la puissance techno-économico-militaire des Etats-

Unis. »29 Derrida reprend ici le « oui » des résistances préconisé par Ignacio 

Ramonet en vue de voir une nouvelle Europe. Le « oui » de Derrida s’enchaine 

dans ce fameux discours, « Oui […] à une Europe plus sociale et moins 

marchande. Un «oui» que je développerai en un «oui» à une Europe qui, sans se 

contenter de rivaliser avec les superpuissances et sans, pour autant, leur laisser le 

champ libre, devienne, dans l’esprit au moins de sa Constitution et dans sa 

pratique politique, un moteur de l’altermondialisation, son laboratoire, même, 

son pouvoir d’intervention, par exemple, en Irak ou dans le conflit israélo-

palestinien. Une Europe qui montre l’exemple de ce que peuvent être une 

politique, une réflexion et une éthique, héritières des Lumières passées et 

porteuses des Lumières à venir, capable de discernements non binaires. Une 

Europe où l’on puisse critiquer la politique israélienne, et notamment celle de 

Sharon et de Bush, sans être accusé d’antisémitisme ou de judéophobie. Une 

Europe où l’on puisse soutenir les aspirations légitimes du peuple palestinien à 

recouvrer ses droits, sa terre et un État, sans approuver pour autant les attentats-

suicides et la propagande antisémite qui tend si souvent –trop souvent–, dans le 

monde arabe, à ré-accréditer le monstrueux protocole des sages de Sion. Une 

Europe où l’on puisse simultanément s’inquiéter de la montée de l’antisémitisme 

et de l’islamophobie. Sans doute, M. Sharon, avec sa politique, n’est-il ni 

responsable ni coupable directement d’un retour intolérable de l’antisémitisme 

en Europe. Mais on doit revendiquer le droit de penser qu’il n’y est pas pour 

rien, et qu’il y trouve quelque profit pour appeler les juifs d’Europe au retour en 

Israël »30.   

 

2- Une politique cosmopolite : 

 

Dans Voyous Derrida démasque la contradiction qui affecte le rapport de la 

démocratie à la souveraineté étatique dont l’une est  condamnée  par l’autre. Ce 

rapport contradictoire dont parle Derrida se manifeste ainsi : si la démocratie 

domine, elle affaiblira la souveraineté de l’État sans laquelle celui-ci ne peut 

exister. Cependant, si la souveraineté étatique domine, elle risque de transformer 

n’importe quel gouvernement une tyrannie. Que faire ? Derrida, dans l’esprit 

kantien31, cherche, tout comme Habermas d’ailleurs, la solution dans une 

politique cosmopolitique. Il suggère à ce propos, « pour que la démocratie soit 

effective, pour donner lieu à un droit qui fasse valoir son idée, c’est-à-dire aussi 

à un pouvoir effectif, elle exige la -cratie du demos, ici du demos mondial. Elle 

requiert donc une souveraineté, à savoir une force plus forte que toutes les autres 

forces au monde. Mais si la constitution de cette force est en effet, en principe, 



destinée à représenter et à protéger cette démocratie mondiale, en fait, elle la 

trahit et la menace d’entrée de jeu, de façon auto-immunitaire. »32 Ce qui incite 

Derrida à préconise le cosmopolitisme, ce n’est pas uniquement un devoir à 

faire, mais aussi une réalité en train d’advenir. En d’autres termes, ce n’est pas 

uniquement les crises des démocraties contemporaines qui nous obligent à 

adopter le modèle cosmopolitique, mais ce modèle s’impose maintenant. Il est 

ici et maintenant plus possible et nécessaire que jamais selon le père de la 

déconstruction qui trouve que le terme grec « polis » qui correspond à un État 

dont la souveraineté s’étend sur un territoire national est en train de se disloquer 

et de se délocaliser. Citant Carl Schmitt, qui souligne que « le politique ne se 

réduit pas à l’étatique »33, Derrida note de son côté une dislocation générale du 

champ du politique contemporain qui affectera également le politique à venir.34 

Selon lui la souveraineté de l’État-nation n’est plus donc liée à un territoire 

donné35 car la mondialisation accompagnée par la révolution 

technoscientifique36sont en train de transforme ce vieux concept de polis 

territoriale. Ainsi, dans Spectres de Marx, Derrida qualifie ce changement et 

cette transformation qui affecte la politique mondiale de mouvement « en cours 

que nous serions tenté de décrire comme une déconstruction des concepts 

traditionnels d'État, et donc de parti et de syndicat. »37. Donc, tout comme 

Habermas, Derrida pense la possibilité du cosmopolitisme grâce à (mais aussi à 

cause de) la mondialisation. Or, si Derrida critique l’identité nationale repliée 

sur elle-même et figée dans ses limites, il ne considère pas que la « 

mondialisation » génère spontanément ou obligatoirement une justice 

cosmopolitique. Donc, contrairement à l’idée de la non-identité nationales de la 

mondialisation selon  laquelle celle-ci traverse les cultures et les organisations 

politiques nationales, Derrida dénonce la domination culturelle de la culture 

chrétienne latine sur la mondialisation, phénomène qu’il appelle « 

mondialatinisation ». C’est donc au moyen de la déconstruction que Derrida 

essaye de comprendre le présent et ce qui est en train de se mettre en œuvre et 

de changer, c’est-à-dire de comprendre ce qui arrive. Il nous accorde ainsi un 

nouvel angle à partir duquel on peut observer de près ce qui est en train d’être 

déconstruit en politique.   

Le cosmopolitisme derridien est-il une lecture kantienne de ce concept ? La 

réponse est oui et non à la fois. Oui, parce que Derrida revient à Kant sur qui il 

s’appuie pour travailler ce concept. Non, parce qu’il déconstruit le concept 

kantien afin de l’actualiser, en vue d’aller au-delà du cosmopolitisme kantien. 

En ce qui concerne son affinité avec Kant, mais aussi le besoin qu’il a ressenti 

d’aller au-delà de sa politique cosmopolite, Derrida déclare : « l’idéal 

cosmopolitique de Kant, pour lequel j’ai le plus grand respect, supposait encore 

que le citoyen fût citoyen du monde ‘en tant que citoyen’, c’est-à-dire en tant 

que sujet d’un État-nation. Lorsque Kant définit les conditions de l’hospitalité 

universelle, il se réfère néanmoins à une multiplicité d’États qui ne feront jamais 

un État universel. Ces États, et leurs sujets citoyens, doivent définir les lois de 



l’hospitalité. Ils doivent faire respecter ces règles et donc poser des limites à 

l’accueil du citoyen étranger : pour un temps bref, comme visiteur et non pas 

comme résident […]. Ce concept d’hospitalité cosmopolitique, tout respectable 

qu’il est, et toujours perfectible, me paraît encore lié à une figure de la 

citoyenneté de l’État-nation, celle qui se trouve en voie de dislocation, de 

transgression, de transformation. »38 Aller au-delà de l’État nation vers une 

politique cosmopolite exige, selon Derrida, la création d’un espace juridico-

politique international qui se libère de la domination des superpouvoirs 

étatiques, notamment de la domination des États-Unis sur l’ONU et sur les 

interventions militaires de Conseil de Sécurité39. Cet espace juridico-politique 

espéré ne sera donc pas, d’après Derrida, une sorte de souveraineté au-delà des 

souverainetés étatiques, mais une souveraineté qui ne cesse de s’innover et de 

s’inventer. En d’autres termes, une souveraineté contre les souverainetés. De la 

sorte, notre philosophe salue, sous certaines conditions, le droit d’ingérence 

contre les l’État voyous. Dans Spectres de Marx, Derrida avait appelé cet espace 

juridico-politique une « nouvelle internationale »40.  

Chez lui, « la démocratie impossible » ne peut arriver, advenir ou être possible 

qu’au-delà de l’État-nation. Même s’il critique la souveraineté de celui-ci, il 

confirme aussi l’importance de la souveraineté pour n’importe quel État. Il 

s’exprime à ce sujet comme ce qui suit, « personnellement, quand j’ai à prendre 

position sur ce vaste sujet de la souveraineté, de ce que j’appelle sa nécessaire 

déconstruction, je suis très prudent. Je crois qu’il faut, par une analyse 

philosophique, historique, déconstruire la théologie politique de la souveraineté. 

C’est une énorme tâche philosophique, et là il faut tout relire, de Kant à Bodin, 

de Hobbes à Schmitt. Mais en même temps il ne faut pas croire qu’on doit 

militer pour la dissolution pure et simple de toute souveraineté : ce n’est ni 

réaliste ni même souhaitable. Il y a des effets de souveraineté qui sont encore à 

mes yeux politiquement utiles pour lutter contre certaines forces ou 

concentrations de forces internationales qui se moquent bien de la souveraineté. 

»41 La tension (que j’ai souligné un peu plus haut) entre démocratie et 

souveraineté chez Derrida trouve sa solution dans ce qu’il appelle « 

transpolitique », en l’occurrence une politique qui dépasse l’État nation en 

direction d’une ou de plusieurs organisations  plus vastes comme l’Europe, voire 

en direction d’une politique cosmopolitique. Derrida met en lumière cette 

question dans les termes suivants, « quand je parle de démocratie à venir – cette 

chose qui peut paraître un peu folle ou impossible – je pense à une citoyenneté. 

Là encore, je reviens à la même contradiction apparente : je ne suis pas contre la 

citoyenneté, elle est nécessaire et il faut même lutter pour que certains êtres 

humains, qui en sont privés, puissent enfin l’acquérir. Mais les droits de 

l’homme doivent aussi être étendus au-delà de la citoyenneté. Tel est ‘l’esprit’ 

des Déclarations des droits de l’homme (au-delà des déclarations de l’homme et 

du citoyen), même si cet ‘esprit’ reste, dans son inspiration, entravé par l’état de 

la lettre ou la lettre de l’État. »42 



C’est ainsi que Derrida nous invite à être attentifs à la conscience croissante des 

responsabilités politiques à partager dans l’avenir pour une nouvelle Europe à 

venir, mais aussi pour un cosmopolitisme à venir.  

 

III- Conclusion 

 

Après une querelle et une controverse sur le débat modernité/postmodernité, 

voici enfin le domaine de la politique qui  rapproche la pensée de Habermas à 

celle du dernier Derrida. J’ai essayé de démontrer dans cet article comment 

certaines questions politiques croisent la pensée politique de Habermas avec les 

derniers travaux de Derrida comme leur vision commune de l’avenir de l’Europe 

et d’une politique cosmopolite. L’un comme l’autre souligne la nécessité d’aller 

au-delà de l’État-nation qui affronte une crise à l’épreuve de la mondialisation. 

Les deux philosophes européens partagent donc une même vision de l’Europe à 

venir, de son avenir et de son rôle vis-à-vis de l’hégémonie américaine, de 

l’autocratie de la Russie et de la Chine et de la théocratie dans les pays arabes et 

musulmans.  

Enfin, Habermas et Derrida confirment la nécessité de poursuivre le projet 

kantien d’une paix perpétuelle pour tous les pays. Ils confirment tous les deux, 

chacun à sa manière, l’urgence qu’il y a à réformer et réactualiser le projet 

kantien afin de l’adapter à des conditions politiques qui se sont transformées 

depuis deux siècles. Cela implique bien sûr pour ces deux philosophes le besoin 

de réformer les institutions internationales comme l’ONU et le Conseil de la 

sécurité. Cela revient à dire qu’ils partagent le projet d’une réforme du droit 

international.  

Les vues politiques de Derrida sont-elles la raison qui ont poussé Habermas à 

aborder Derrida dans cette fameuse party à Evanston43et à lui proposer une 

discussion qui se traduira par une collaboration sur des fins et des projets 

politiques en l’occurrence? Ma réponse est affirmative. Cela a aidé à dissiper 

l’ancien malentendu entre Habermas et Derrida.  

 

 

 

 

                                         
1 Habermas, « La modernité : un projet inachevé », trad. Gérard Raulet, in Critique, n° 413, « 

Vingt ans de pensée allemande », oct. 1981.  
2 Jacques Derrida, Mémoires- pour Paul de Man, Galilée, 1988.  
3 Jacques Derrida, Limited Inc, présentation et traduction par Elisabeth Weber, Galilée, 1990. 
4Jacques Derrida « À quoi pensent les philosophes ? », entretien avec J. Message, J. Roman et 

E. Tassin, Autrement, Paris, novembre 1988. Cet entretien a été repris dans Points de 

Suspension- Entretiens Jacques Derrida, Galilée, 1992, p. 229-240.  
5Les articles de presse rédigés par Habermas sur l’actualité et la lutte sociale et culturelle sont 

rassemblés dans dix volumes intitulés KleinepolitischeSchriften.  



                                                                                                                               
6Stéphane Haber, Jürgen Habermas une introduction, Pocket/ La Découverte, 2001, p. 6.  
7 J. Habermas, Sur l’Europe, trad. Christian Bouchindhomme et Alexandre Dupeyrix, Bayard, 

2006, p. 7.   
8Jürgen Habermas: une introduction, op.cit., p. 237.  
9  Jürgen Habermas, Écrits politiques. Culture, droit, histoire, trad. Christian Bouchindhomme 

et Rainer Rochlitz, Les Éditions du Cerf, 1990, p. 285. 
10Borradori, Giovanna, Le « concept » du 11 septembre. Dialogues à New York (octobre-

décembre 2001) avec Giovanna Borradori, trad. Christian Bouchindhomme et Sylvette Gleize, 

Galilée, 2004, p. 74-75.   
11 J. Habermas, Après l’État-nation. Une nouvelle constellation politique, trad. Rainer Rochlitz, 

Paris, Fayard, 2000, p. 105. 
12 Voir le mot sur la couverture de l’ouvrage: Jürgen Habermas, Sur l’Europe, trad. Christian 

Bouchindhomme et Alexandre Dupeyrix, Bayard, 2006. 
13 Voir sa réaction intitulée : « Europe : la plus grande catastrophe électorale raisonnablement 

prévisible – nouvelle essor ou paralysie ? », in Sur l’Europe, op. cit., p. 57- 70. 
14Sur l’Europe, op. cit., p. 6-7.  
15  « Européens, encore un effort… », in Sur l’Europe, op. cit., p. 15.  
16 « Europaszweite Chance », dans J. Habermas, VergangenheitalsZukunft, p. 127-128 cité dans 

: Le « concept » du 11 septembre, op. cit., p. 86. 
17 Jürgen Habermas, La Paix perpétuelle. Le bicentenaire d’une idée kantienne, trad. Rainer 

Rochlitz, Paris, Cerf, 2005, p. 9.  
18Ibid., p. 28. 
19Ibid., p. 25. 
20Ibid., p. 96. 
21Ibid., p. 95-96.  
22Le « concept » du 11 septembre, op. cit., p. 73-74. 
23Ibid., p. 72.  
24 En hommage à Jacques Derrida « le militant », Étienne Balibar écrit ce qui suit : « Enfin je 

me souviens de toutes les circonstances dans lesquelles depuis le secours aux intellectuels 

‘dissidents’ au sein de l'association Jan Hus jusqu'aux prises de position pour les droits du 

peuple palestinien et la réconciliation entre les adversaires dans le conflit israélo-palestinien, en 

passant par la défense du droit d'asile en Europe contre les politiques sécuritaires et la 

stigmatisation des ‘étrangers’, j'en passe évidemment – nous avons tenté de contribuer, en tant 

qu'intellectuels sans attaches sinon sans engagements, à l'émergence de ce qu'il a appelé un 

‘nouvel internationalisme’. Non pas que nous ayons toujours été entièrement d'accord dans nos 

analyses et dans nos références historiques. Mais, là encore avec beaucoup d'autres, et souvent à 

son initiative, nous avons partagé la conviction que les intellectuels et les artistes ont un rôle 

propre à jouer dans la constitution d'une résistance multiforme et multipolaire à l'emprise des 

souverainetés d'État ou de marché qui engendrent la violence de masse et s'en nourrissent en 

retour. Ce qui passe par la déconstruction de leurs discours et par le dialogue constructif entre 

leurs adversaires (comme il venait d'en donner l'exemple en joignant ses forces avec celles de 

son vieil ‘ennemi’ Habermas pour démonter la machine de propagande de la guerre sans fin 

contre le terrorisme et les ‘États voyous’) ». Étienne Balibar, “À bientôt, Jacques Derrida”, 

l’Humanité, 11 octobre 2004. 
25 Cela s’avère clair dans la question qui lui a posé le journalistedans son dernier interview en 

lui demandant : « Depuis l'été 2003, votre présence n'a jamais été plus manifeste. Vous avez 

non seulement signé plusieurs nouveaux ouvrages, mais aussi couru le monde pour participer 

aux nombreux colloques internationaux organisés autour de votre travail – de Londres à 

Coimbra en passant par Paris, et, ces jours-ci, Rio de Janeiro. On vous aura également consacré 



                                                                                                                               
un deuxième film (Derrida, par Amy Kofman et Kirby Dick, après le très beau D'ailleurs 

Derrida, de Safaa Fathy en 2000) ainsi que plusieurs numéros spéciaux, notamment du 

Magazine littéraire et de la revue Europe, ainsi qu'un volume des Cahiers de l'Herne 

particulièrement riche en inédits, dont la parution est attendue à l'automne. Cela fait beaucoup 

en une seule année, et pourtant, vous ne vous en cachez pas, vous êtes...  

- Dites-le donc, assez dangereusement malade, c'est vrai, et à l'épreuve d'un traitement 

redoutable. Mais laissons cela, si vous voulez bien, nous ne sommes pas ici pour un bulletin de 

santé public ou secret... ». in Jacques Derrida, "Je suis en guerre contre moi-même", Le Monde, 

18.08.2004.   
26 Dans Apories, Derrida distingue ainsi « les limites frontalières » : qui sont « ... d'une part 

celles qui séparent les territoires, les pays, les nations, les Etats, les langues et les cultures (et les 

disciplines politico-anthropologiques qui leur correspondent), d'autre part les partages entre les 

domaines du discours, par exemple la philosophie, les sciences anthropologiques voire la 

théologie, domaines qu'on a pu figurer comme des régions ou des territoires ontologiques ou 

onto-théologiques, parfois comme des savoirs ou des recherches disciplinaires, dans une 

encyclopédie ou dans une université idéale, [...] enfin, et troisièmement, [...] les lignes de 

séparation, de délimitation ou d'opposition entre les déterminations conceptuelles, les formes du 

bord entre ce qu'on appelle des concepts ou des termes qui recoupent et surdéterminent 

nécessairement les deux premiers types de terminalité. » in Jacques Derrida, Apories, Galilée, 

1996, p. 50-51.  
27 Jacques Derrida, L’Autre cap, Minuit, 1991, p. 16-17. 
28 Jacques Derrida, "Je suis en guerre contre moi-même", Le Monde, 18.08.2004. 
29 Jacques Derrida, « Une Europe de l’espoir », Le Monde diplomatique, (Paris. 1954), 608 

(11/2004).   
30Ibid. 
31 Dans une de ses dernières interviews intitulée « Pour une justice à venir » et après avoir 

souligné l’importance des institutions internationales comme les Nations-Unies et le Conseil de 

Sécurité, Derrida met en évidence la nécessité de déconstruire cette politique internationale en 

quête de justice à venir pour tous les pays sans être à la merci de grande puissances mondiales. 

Son interlocuteur relève cette perspective kantienne et lui demande s’il se situe dans la vision de 

Kant? Derrida réplique ainsi: « Au moins dans l'esprit de Kant, car j’ai aussi au sujet du concept 

kantien de cosmopolitisme quelques questions. C’est dans cette perspective que je crois que des 

initiatives comme la vôtre (ou des initiatives analogues) sont symboliquement très importantes 

pour appeler à la prise de conscience de ces transformations nécessaires » (« Pour une justice à 

venir. Entretien avec Jacques Derrida », recueilli par Maïwenn Furic, Ris Orangis, Jeudi 19 

février 2004). Il faut noter que dans Voyous, Derrida discute attentivement la pensée politique 

de Kant notamment la notion de l’alliance entre les peuples (Völkerbund). Voir Jacques 

Derrida, Voyous. Deux essais sur la raison, Paris, Galilée, 118-125.   
32Voyous, op. cit., p. 143. 
33 Avec Élisabeth Roudinesco, De quoi demain, Flammarion, 2001, p. 159. 
34 Derrida va jusqu’à se demander si dans l’avenir le vieux mot « démocratie » conservera un 

sens : « Qu'est-ce qui reste ou résiste encore dans le concept déconstruit (ou déconstructible) de 

la démocratie pour nous orienter sans fin ? Pour nous ordonner non seulement d'engager une 

déconstruction mais de garder le vieux nom? et de déconstruire encore au nom d'une démocratie 

à venir ? C'est-à-dire encore pour nous enjoindre encore d'hériter de ce qui, oublié, refoulé, 

méconnu ou impensé dans le ‘vieux’ concept et dans toute son histoire, veillerait encore, livrant 

des signes ou des symptômes de survivance à venir à travers tous les traits anciens et fatigués ? 

[…] Y aura-t-il encore du sens à parler de démocratie là où il ne serait plus question (plus 

question pour l'essentiel et de façon constitutive) de pays, de nation, d'État même et de citoyen, 



                                                                                                                               
autrement dit, si du moins l'on tient encore à l'acception reçue de ce mot, où il ne serait plus 

question de politique ? » in Politiques de l’amitié, Galilée, 1994, p. 127. 
35 Derrida confirme cette idée dans son dernier entretien, « Je suis en guerre contre moi-même » 

: « Quand on dit politique, on se sert d'un mot grec, d'un concept européen qui a toujours 

supposé l’État, la forme polis liée au territoire national et à l'autochtonie. Quelles que soient les 

ruptures à l'intérieur de cette histoire, ce concept du politique reste dominant, au moment même 

où beaucoup de forces sont en train de le disloquer : la souveraineté de l'État n'est plus liée à un 

territoire, les technologies de communication et la stratégie militaire non plus, et cette 

dislocation met effectivement en crise le vieux concept européen du politique. Et de la guerre, et 

de la distinction entre civil et militaire, et du terrorisme national ou international. Mais je ne 

crois pas qu'il faille s'emporter contre le politique. De même pour la souveraineté, dont je crois 

qu'elle a du bon dans certaines situations, pour lutter par exemple contre certaines forces 

mondiales du marché. Là encore, il s'agit d'un héritage européen qu'il faut à la fois garder et 

transformer. C'est aussi ce que je dis, dans Voyous (Galilée, 2003), de la démocratie comme 

idée européenne, qui en même temps n'a jamais existé de façon satisfaisante, et reste à venir. Et 

en effet vous retrouverez toujours ce geste chez moi, pour lequel je n'ai pas de justification 

ultime, sauf que c'est moi, c'est là où je suis. » Je suis en guerre contre moi-même, op. cit.  
36  38 Voir De quoi demain, op.cit., p. 160.  
37 Jacques Derrida, Spectres de Marx, Galilée, 1993, p. 167. 
38De quoi demain, op.cit., p. 160-161. Sur ce point voir aussi : Jacques Derrida, cosmopolites de 

tous les pays, encore un effort !, Galilée, 1997. 
39 Spectres de Marx, op.cit., p. 138-139. Voir aussi sa confirmation de la nécessité de reformer 

les institutions du droit international : « Je pense aussi bien aux Nations-Unies qu’au Conseil de 

Sécurité, qui sont des institutions respectables, mais dont la structure, la charte, les procédures 

devront être réformées, surtout le Conseil de Sécurité. La crise qui vient de se produire le 

confirme: il faudra bien que ces institutions internationales soient transformées. Là, 

naturellement, je plaiderais pour une transformation radicale – dont je ne sais pas si elle se 

développera à brève échéance – qui remettrait en question même la Charte, c’est-à-dire le 

respect des souverainetés états-nationales et le non-partage des souverainetés. Il y a une 

contradiction entre le respect des droits de l’homme en général qui font aussi partie de la Charte 

et le respect de la souveraineté état-nationale. Les États sont en effet représentés en tant qu’États 

aux Nations-Unies et a fortiori au Conseil de Sécurité, qui rassemble les vainqueurs de la 

dernière guerre. Tout ça appelle à une transformation profonde. Je tiendrais à ce que soit une 

transformation et non pas une destruction car je crois à l’esprit des Nations-Unies » (« Pour une 

justice à venir. Entretien avec Jacques Derrida ».   
40 Ce thème est capital dans ce texte intitulé : « L'État de la dette, le travail du deuil et la 

nouvelle Internationale ». 
41 « Pour une justice à venir. Entretien avec Jacques Derrida ». 
42Ibid., p. 161.  
43 Dans un mot fait en anglais à l’occasion de 75ème anniversaire de Habermas, Derrida décrit 

leur fameuse réconciliation dans les termes suivants : « À la fin des années 1990 – et le premier 

gage de ma gratitude à l’égard de Habermas tient à cela – nous nous rencontrâmes à une party 

après une lecture que je prononçais à Evanston aux États-Unis. Avec un sourire amical il vint 

vers moi et proposa que nous ayons une “discussion”. Sans hésitation j’acceptais. “Il est temps, 

dis-je, n’attendons pas qu’il soit trop tard.” Notre rencontre suivante a, peu de temps après, eu 

place à Paris. Pendant un repas particulièrement amical, Habermas, avec une décence 

exemplaire, à qui j’en suis toujours reconnaissant, a fait son mieux afin de se débarrasser de 

toutes traces de la polémique ancienne. À nouveau le fantôme de Nietzsche apparut et murmura 

à mon oreille : Honesty. »voir :« Honesty of Thought. Each in his country, but both in Europe: 



                                                                                                                               
the history of a friendship with obstacles – on Jürgen Habermas’s 75th birthday », in Lasse 

Thomassen, Derrida-Habermas Reader, The University of Chicago Press, 2006, p. 303. Hormis 

les fragments de ce texte de Derrida traduits en français par Pierre Bouretz dans son livre D’un 

ton guerrier en philosophie, je n’en ai trouvé, malgré mes efforts, ni une version française ni 

une traduction complète en français ; raison pour laquelle je me suis trouvé invité de traduire 

moi-même certains passages de ce texte.     

 

 


