
1 
 

 
 مكانة الكلام في التجربة الغزّالية

 وزوايا الاشتغال محدّدات الموقف

 

 د. مسعود لبيوض

 (2جامعة الجزائر)

 
 ملخص:

استند كثير من الباحثين والمؤلفين في استخلاص موقف الإمام الغزالي من علم الكلام إلى  

لحجّة  جليّ كتاب أساسي هو "المنقذ من الضلال،" ولئن كان هذا الكتاب يزوّدنا بموقف 
الإسلام من العلم، فإنهّ بالمقابل يتركز على معيار واحد في ذلك، ولا يشير إلى جوانب 

ردة في كتب أخرى لا تقل أهميةّ عن الكتاب المذكور، وهو ما دفعنا إلى أخرى كثيرة وا

النظر في كرونولوجيا موقف حجة الإسلام منذ البدايات الأولى لتأليفه في العلم إلى غاية 
 السطور الأخيرة التي كتبها، مستندين إلى عدد من أهمّ مؤلفاته.

 عامة؛ الخاصة.ف؛ الالكلمات المفتاحية: الكلام؛ العقيدة؛ التصوّ 

Abstract : 
 Al-Ghazali attitude towards muslim theology «IIm el kalam » was 

complicated; in one hand he was one of the largest contributors in this kind of 

science in it he wrote a number of books, in the other hand he critized this 

science, and he said that he didn’t find his purpose in it.. 

 

  :مقدمة

، بين مرحّب ورافض ومتحفّظ، بين محذرّ الاختلافمن  كثيرفي الموقف من علم الكلام  
، الأخرى جهةالب لمنفعته وقائل بضرورته من من مضرّاته وسوء عواقبه من جهة، ومغلّ 

حجّة الإسلام الغزالي، تجده، بالكم الهائل من  ممثليه من أبرزطرف ثالث،  وذاك هذاوبين 

صاحب أعتى الانتقادات الموجّهة  بالمقابل وتجده ،علماء الكلاموأبرز  من أبرعمؤلفاته، 
مع بحر من الأفكار والفرق  ه الخاصّ تعاملبالفعل، تميّز أبو حامد ب !إلى العلم وأهله

المناصب، ولم يستعمل المداهنة مع الحكام ولا  وأاه الجالصيت أو لم يسع وراء ، فوالمذاهب

أملته عليه قناعاته، فتميّز وتفرّد وأمتع، ظلّ الصّدق  مع العامة، بل اختطّ لنفسه طريقا
ديدنه، ووهب حياته للمعرفة والحقيقة، فكانت تجربته عميقة أشدّ ما يكون العمق، وكان 

رجل تنقل بين جلبات الأفكار ه. هو نضاله ومجابهته للهادمين معلما بارزا في سيرت

قوي ، واستولت عليه مشكلة اليقين، فالمذاهب والفرقوالنظريات، وارتحل بين دهاليز 
اشتدتّ عليه الحيرة حينا آخر، إلى أن ارتضى طريقه الخاص.. طريق إيمانه حينا، و

وتدريسًا وتأليفا، وقبل هذه المرحلة ظلّ من أبرز علماء الكلام، ممارسةً الكشف والتصوف. 

"، فما هو موقع هذا العلم حتى افتكّ لنفسه مكانة مرموقة جعلته جديرا بلقب "حجّة الإسلام



2 
 

من تجربته، كيف يكون الرّجل قمّة من قمم الكلام، ولكنه يرتضي لنفسه، مع ذلك، مسارا 

  ؟الكشف الصوفيو الذوقفي النهاية، مسار مغايرا 

 : تنوّع الكتابة الغزّالية -1

هو من أولئك الذين تعجز أقلامهم عن استيعاب حجّة الإسلام من المكثرين في التأليف، 
 إلىنجد له أعمالا تنسب  لهذا،ق الوجدان، تدفّ وعن مجاراة  ،غزارة الأفكار والخواطر

وليست بنا حاجة إلى  غير ذلك.تصوّف وميادين مختلفة، من فقه وأصول وكلام وفلسفة و

ه، فهي منتشرة منذ زمانه، وأغلبها معلوم للعامّة والخاصة؛ إنّ له الإطناب في وصف أعمال
مقاصد مثل  جواهر، وله في الفلسفة إحياء علوم الدينفي الموعظة والمعاملات تحفاً مثل 

وله في الأصول ياقوتا مثل ، الإقتصاد في الإعتقاد، وله في الكلام درُرًا، مثل الفلاسفة

 ... من علم الاصول المستصفى
ولئن كانت كُتب الغزالي معلومة للكثيرين، فإنّ ذلك لم يمنع أن تنُسب إليه أقوال وكتب 

ليست له، ومن هنا جاءت الأبحاث الكثيرة التي تناولت مؤلفاته من حيث أسلوبها وتسلسلها 

العناوين عدد هائل من  الزمني وصحّة نسبتها إلى حجّة الإسلام. وبالفعل نسب إليه
إليه، وبقي جزء آخر من المؤلفات مشكوكا في بعضها صحّة نسبة تأكدت ، والرسائل

حيح لتمييز الصّ والتدقيق فحص الي والتحرّ ممّا استدعى  به، علاقته بالغزالي أو بعيد الصّلة

من الباحثين اتخذ كل فريق واستبعاد ما لا يتماشى مع أفكار الرجل وأسلوبه، ف من المنخول،
، وكان هذا السعي منذ منتصف القرن التاسع عشر، لمبتغىللوصول إلى هذا اة يير خاصّ امع

   .Goche  Rجوشة .رؤلفات الغزالي مثلما فعل عمد فيه المستشرقون إلى وضع تصنيف لم

، 1858حين فحص أصالة أربعين مؤلفا للغزالي في البحث الذي نشره في برلين سنة 
 جولدتسيهر ، وأيضا 1899سنة D. B. Macdonaldومثلما فعل ماكدونالد 

Goldziher الذي تناول بعض مؤلفات الغزالي في الكتاب الذي نشره عن المهدي بن تومرت

في الجزائر، وهو ما عاد إليه أثناء نشره لكتاب "فضائح الباطنية وفضائل  1903سنة 
 ..1916المستظهرية" سنة

إليه، كانت ولعلّ أول محاولة جادةّ لفرز وتصنيف مؤلفات الغزالي وبحث أصالة ما نسب 

في كتابه "مجموع نصوص غير     منشورة  L. Massignonعلى يدي لويس ماسينيون
، قسّم فيه مؤلفات 1929خاصة بتاريخ التصوف في بلاد الإسلام" نشر في باريس سنة 

  Asin Palaciosالغزالي إلى أربع فترات زمنية متلاحقة. وجاء بعده أسين بلاثيوس 
كشفا  ، أورد فيه1941-1934 الغزالي" في أربعة مجلدات ببحث مفصّل ضخم: "روحانية

كثيرة    ة ذلك محاولات جادّ بالكتب المنحولة التي نسبت إلى حجّة الإسلام، وتوالت بعد 

كذا عمل      وألبرت حوراني وموريس بويج و  W. M. Watكمحاولة مونتجمري و ت 
عبد الرحمن بدوي المتميّز بترتيبه الزمني وبإحصائه لمخطوطات الكتب وطبعاتها من 

  )1(حولها...حيث السنوات والأماكن، وذكر لمناسبات كل كتاب، والدراسات 

 : معالم الاجتهاد الكلامي عند الغزالي -2
من علم الكلام، فهو  من المهم إذن التعمّق في نصوص الغزالي من أجل فهم حقيقة موقفه

، وفي المسار مجمل تجربتهإمعان النظر في فإنّ روائع في علم الكلام،  وإن كان قد ترك

ومن شأن ، ثنايا الموقفالتنقيب في و الاستشكاليبعث على ه، الذي ارتضاه في نهاية حيات
 تقديره الشخصي الحقيقي للعلم..فهم إلى  هذا الفحص أن يقودنا



3 
 

، نوقشت في لاميةالعربية الإسوالحضارة نات الثقافة من مكوّ أساسي علم الكلام مكوّن 

والقدر  الكفرالإيمان والألوهية والنبوة و ئل جليلة ودقيقة حولإطاره طيلة قرون طويلة مسا
، وقد لجزاء والصلاح والحكم والعدل والجزء والحركة والسكون والطّفرة وغير ذلكوا

الممارسة  ، فأضحتوالقناعة المذهبية للفاعلين فيهبالتكوين الفكري انطبع هذا العلم 

ة إلى خصوصيّ  ع أساسايعود هذا التنوّ متنوّعة كثيرا، والكلامية والخلفيات المتحكمة فيها 
التي كانت تلازم  المرحلية إلى الممارسات السياسيةنسجة الثقافية المحلية لكل منطقة، والأ

دليل والحجاج ا للتخصبً  فضاءً يات والتصورات وغنياّ بالنظر هو ما جعلهالعلم في تطوره، و

غير فقه وأنساق فلسفية وول أصع تفاعله مع علوم أخرى من منطق ولاسيما موالتناظر، 

  .. )2(ذلك

أيادي عدد من العلماء من العقلية على الشّرعية وة الإسلام تعليمه في العلوم تلقى حجّ 
"قدم نيسابور، ولازم إمام الحرمين، وجدّ  وذلك حين، (ه478)المعالي الجويني وأبأبرزهم 

والأصلين والمنطق، وقرأ الحكمة  والخلاف والجدل واجتهد، حتى برع في المذهب

وقد وصفه أستاذه الجويني بأنهّ بحر مغدق، لما رأى فيه من  ،)3(والفلسفة، وأحكم كل ذلك"
ب الفطرة، مفرط صفات قلما تجتمع في إنسان، حيث كان "شديد الذكاء حادّ النظر، عجي

الإدراك، قويّ الحافظة، بعيد الغور، غواصّا على المعاني الدقيقة، جبل علم، مناظرا 

ارتحل من المعلوم اشتغال الغزالي بالتدريس والتصنيف حينما وعلى كل حال  )4(محجاجا".
ملتقى العلماء وملاذهم، ومجلس الوزير نظام حينها ، وهو "المعسكر"بعد وفاة أستاذه إلى 

غداد للتدريس في ه إلى بلم يلبث أن تلقاه بالتعظيم والتبجيل، وأمره بالتوجّ الذي الملك 

وظهور كلامه  لخصومه هما رأى من مناظرته العلماء في مجلسه وقهر، ل  النظاميةمدرسته 
وظلّ  )5(بفضله، فكانت مكانا للتدريس ونشر العلم والإفتاء والتصنيف.. واعترافهم عليهم

مؤلفا سا مدققا ودمشق وبيت المقدس والحجاز وطوس مدرّ  الغزالي مرتحلا بين بغداد

 ..وباحثا عن الحقيقة واليقين وسكون القلب
 الرسالة"، قام فيه بشرح "الاقتصاد في الاعتقادأوائل كتب الغزالي في علم الكلام "من 

اب علم المتكلمين، ولكنه أبلغ " قال عنه صاحبه بأنهّ "يحوي لبقواعد العقائد" أو"القدسية

في التحقيق، وأقرب إلى قرع أبواب المعرفة من الكلام الرسمي الذي يصادف في كتب 
 وقد ألفه قبل سياحته وعزلته المشهورة..  )6(المتكلمين"

وفي موضع آخر ذكر حجّة الإسلام أنّ العلوم تتفرّع إلى علوم صدف وعلوم اللباب، أمّا 

من القسم الثاني من الطبقة السّفلى من علوم اللباب، وهذا يدلّ بطبيعة علم الكلام فيتشعبّ 
الحال على مكانة العلم عند حجّة الإسلام لأنهّ من العلوم الجوهرية عنده، وليس من تلك 

التي يمكن اعتبارها وسيلة لغيرها من العلوم، يقول: "القسم الثاني هو محاجّة الكفار 

الكلام المقصود لردّ الضلالات والبدع وإزالة الشبهات، ومجادلتهم، ومنه يتشعّب علم 
ويتكفل به المتكلمون، وهذا العلم قد شرحناه على طبقتين سمينا الطبقة القريبة منهما 

  )7(.."الاقتصاد في الاعتقادوالطبقة التي فوقها  الرسالة القدسية

إنهّ موقف داعم صريح، في هذا الكتاب الأخير إذن يتجلى موقف الغزالي من علم الكلام، 
بين الإفراط  مة الكتاب، يبينّ منهجه الواقعولكنه من جهة أخرى متحفّظ، إنهّ أوّلا، في مقد

في نظره واب والرشاد والتفريط في استخدام العقل والاعتماد على الخبر، فالاهتداء للصّ 

النظر والاكتفاء لابد أن يمرّ بالجمع بين الأداتين، ومن الخطأ عنده إنكار مناهج البحث و



4 
 

بالأثر والتقليد أو الاقتصار على محض العقل وتقديمه في كل شيء،  "فالعقل مع الشرع 

  )8(نور على نور"..  
وقد أتبع حجّة الإسلام مقدمة الكتاب بتمهيدات أربعة، يهمّنا منها بشكل خاص التمهيدات 

لي حول أحقية الاشتغال الثلاثة الأولى، لأنهّا تعطينا نظرة واضحة عن وجهة نظر الغزا

بالعلم وعن ضرورته من عدمها بالنسبة إلى عامة المسلمين وخاصّتهم، وفعلا ورد التمهيد 
الأوّل لبيان أنّ "الخوض في هذا العلم ]علم الكلام[ مهمّ في الدين"؛ وفي هذا الباب الذي 

لم الكلام"، المعروفة "استحسان الخوض في ع ه(324)تيذكّرنا برسالة أبي الحسن الأشعري

تتجلى أهميةّ العلم من مقصوده ومن الغاية المرجوّة منه، وهي "إقامة البرهان على وجود 
وفي  )9(الربّ تعالى وصفاته وأفعاله وصدق رسله..وكلّ ذلك مهمّ لا محيص عنه لعاقل."

نّ التمهيدين الثاني والثالث تتحددّ لنا وجهة نظر الغزالي أكثر، فقد بينّ في الثاني كيف أ

"الخوض في هذا العلم، وإن كان مهمّا، فهو في حقّ بعض الخلق ليس بمهمّ، بل المهمّ لهم 
تركه"، ويمكننا أن نفهم من هذا أنّ ترحيب الغزالي بالعلم وإشادته بفائدته ليست مطلقة، لأنّ 

نفعه لا يسري على الناس جميعا، بل هو متعلق ببعض الخلق وبطائفة من الناس دون 

تعلق بشكل أساسي بإزالة الشكوك عن أصول العقائد، إذ الأدلة التي تحرّر فيه غيرها، وي
بمثابة أدوية تعالج مرض القلوب، "والطبيب المستعمل لها إن لم يكن حاذقا ثاقب العقل 

وينتهي الغزالي إلى تصنيف   )8(رزين الرأي..كان ما يفسده بدوائه أكثر مما يصلحه."

ع فرق، أولاها يتميز أهلها بصفاء الإيمان والاشتغال بالعبادة الناس في هذا الشأن إلى أرب
مثلما كان حال الصحابة، فهؤلاء يتركون على حالهم وينبغي أن لا تشوّش عقائدهم ببراهين 

ولا حجاج، والثانية طائفةُ عناد وإصرار على الباطل، لا ينفع معها مناظرة ولا مجادلة، 

التقليد والسّماع، وهم أهل فطرة وفطنة وذكاء، فتنبهّوا من والثالثة طائفة  قام اعتقادهم على 
أنفسهم لإشكالات شكّكتهم في عقائدهم، فهؤلاء يتمّ التعامل معهم بتدرّج، فيكون الأمر في 

البداية بالكلام المقنع المقبول عندهم أو بالاستناد إلى آية أو حديث أو كلام ذوي الفضل، فإن 

جأ إلى الأدلةّ الحقيقية ولكن على حسب الحاجة وفي موضع  لم  تعد إليهم طمأنينتهم، يل
الإشكال المخصوص. أمّا الفرقة الرّابعة فهم طائفة من أهل الضّلال ومن ذوي الفطنة 

والذكاء، ويتوسّم فيهم الانقياد إلى الحق، فيستمالون إلى الحق، ويرشدون إلى الاعتقاد 

انتهى الغزالي من هذا التمهيد انتقل إلى التمهيد الصحيح بعيدا عن المعاندة والتحديّ.. ولمّا 
قطر  كفايات، فلابد أن يكون في كلّ الثالث وذكر فيه أنّ الاشتغال بهذا العلم من فروض ال

من الأقطار من يدعو إلى الحق بالبرهان ويتصدىّ للمبتدعة الذين يشيعون الشّبه بين أهل 

  )9(الحق..
معارضة شديدة من كثير من والفقهاء وبعض كبار علماء إننا نعلم كيف لقي هذا العلم 

، الذي كان يكره الكلام هـ(204)تالإسلام، لعلّ من أبرز المواقف الرّافضة له موقف الشافعي

ولا يرى فيه فائدة، إذ نقُل عنه قوله: "حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد، ويحملوا 
ئل، وينادى عليهم: هذا جزاء من ترك الكتاب على الإبل، ويطاف بهم في العشائر والقبا

  )10(والسنة وأقبل على الكلام.."

هل اتخذ الغزالي، وهو شافعي المذهب على المستوى الفقهي، الموقف نفسه أم إنّ اعتبارات 

هل كان غافلا عن المطاعن التي وجّهها كثير أخرى تدخلت في تحديد موقفه من العلم؟ و

يصنفّ أهو من العلوم التي لاقت عنده القبول والإشادة أم إنهّ  العلم؟ من الفقهاء والعلماء إلى



5 
 

للإجابة على هذه التساؤلات وتوضيح الموقف  التي تقود أهلها إلى المروق والزيغ؟ تلكمع 

الذي  إحياء علوم الدينأكثر، لابد من تتتبع أقوال الغزالي في كتبه اللاحقة، من أهمّها كتاب 
يجُيب، في معرض حديثه عن تربية الصبيان ، حيث حيثيات الموقففي  تدقيقا نجد فيه

وضرورة إبعادهم عن الجدل والكلام، عن تساؤل: هل تعلّم هذا العلم حرام مذموم أم هو 

مباح ومندوب إليه؟ هنا يلاحظ الغزالي أنّ الناّس قد أسرفوا في الحكم، فمن قائل إنهّ بدعة 
ا على الكفاية أو على الأعيان، ويذكر في الفريق وحرام، ومن قائل إنه واجب وفرض، إمّ 

وغيرهم، ويحكي أقوالهم ه( 241)توأحمد بن حنبل ه(179)تومالك ه(204)تالأوّل الشافعي

في ذمّ الكلام والتحذير من آثاره الخطيرة على عقيدة المرء وسلامة القلوب والمجتمع، أما 

آن في محاجّة الكفار ويذكر صنيع علي بن الفريق الثاني فيذكر أقوالهم في الاستناد إلى القر

لمجادلة المبتدعة  ه(68)الذي ناظر رجلا قدريا، وبعث عبد الله بن عباس  ه(40)أبي طالب

الذي  ه(32)وابن عباس وعبد الله بن مسعود ه(50)من الخوارج، وهو أيضا ما فعله الحسن

لى التنبيه إلى أنّ ناظر يزيد بن عميرة في الإيمان، كل هذا مع حرص حجة الإسلام ع

خوض هؤلاء في المسائل كان قصيرا قليلا وعند الحاجة، وينتهي الغزالي إلى رأي وسط، 

، إذ فيه منفعة )11(فيرى أنّ إطلاق القول بذمّ العلم في كل حال أو بحمده في كل حال خطأ

من جهة ومضرّة من جهة، وهو باعتبار مضرّته حرام، وهي تتمثل في إثارة الشبهات 
حريك العقائد وإزالتها عن الجزم.. وأمّا منفعته فتكمن في حراسة عقيدة العوام وحفظها وت

عن تشويشات المبتدعة بأنواع الجدل، وينبغي أن يكون هذا على قدر الحاجة وفي وقتها، 

مثلما يعمل الطبيب الحاذق مع الدواء الخطر، فإنّ العوام ينبغي أن يتركوا على سلامة 
الصائب تدريس علم الكلام على العموم كتدريس الفقه والتفسير.. وأمّا  عقائدهم، وليس من

إذا شاعت البدعة، وخيف على الصبيان أن يخدعوا فلا بأس أن يعلموا قدرا يسيرا مختصرا 

، فإن دامت الرسالة القدسيةمن الكلام قدرّه الغزالي في البداية بما ذكره هو في كتاب 

  )13(..الاقتصاد في الاعتقاددر آخر هو ما جاء في كتاب الحاجة ببعضهم يترقى بهم إلى ق

من الظاهر إذن أنّ موقف حجّة الإسلام من علم الكلام ثابت لم يتبدل، إذ لا نجد كبير فرق 
،، ولعلّ أبرز ما يشدنّا الاقتصاد في الاعتقاد، وبين ما ورد في كتاب الإحياءبين ما جاء في 

في هذا الموقف هو أنه لا يدرج جميع المشتغلين بالمسائل الاعتقادية فيه في دائرة 

المتكلمين، بمعنى أنّ الف رق الأولى التي ظهرت ابتداء من نهاية القرن الأول الهجري ليست 
ع أخرى عنده فرقا كلامية بل هم بالنسبة إليه مجرد مبتدعة، وهذا ما نفهمه من مواض

وهذا الجدل الذي يسميه المعتزلة وأتباعها كلاما، فذلك متناثرة في كتبه منها قوله: "
  )14(خرافات الحديث وفضلات المنطق ورأس البدعة وأصل الزندقة..."

إن هذا يعني أنّ الكلام ما هو في النهاية إلا ممارسة سُنية، ولا يمكن إدراج باقي الاجتهادات 

لي في الدفاع عن عقيدة إذا نظرنا إلى الغاية الأساسية التي يحددها الغزافيه، وهو ما يتأكد 
أهل السنة، وإن كان قد ركز في كتاب الاقتصاد، مثلما أوردنا أعلاه، على جانب توكيدي 

 حينما قال إن مقصود العلم هو إقامة البرهان على وجود الرّب تعالى..

كتب اللاحقة، يفصّل فيه أيضا    نتقل إلى مجال علمي مختلف، ونوع آخر من الون
رأيه في العلم ولكن من زاوية أخرى، ونقصد هنا كتابه الشهير في أصول الفقه    

، الذي قال عنه ابن خلدون إنهّ من أحسن ما كتب المتكلمون "المستصفى من علم الأصول"

ضرورته من ب لا يتحدثّ حجّة الإسلام عن علم الكلام من حيث في هذا الكتا )15(في الفنّ،



6 
 

علم مستحدث  إنهّأم  أهو أحد هته العلوم، الدينيةعدمها، ولكن من زاوية موقعه من العلوم 

  طارئ عليها؟
لنبدأ أوّلا بعرض موقف حجّة الإسلام من العلم في الكتاب الذي تحدثنا عنه، أي كتاب 

" الذي أتى، بحسب ترتيب بدوي وكثير من الباحثين، لاحقا على كتابي المستصفى"

إيجابية  إنهّا وجهة نظر ، حيث يعود الغزالي لتأكيد وجهة نظره من العلم؛والإحياء الاقتصاد
ه أساس إنّ  ،أكثر من ذلكفقط، بل  مهمّا، فهو عند أبي حامد الغزالي ليس علما إلى حدّ بعيد

 المتكلم في أعمّ  ه في حين ينظرفهو العلم الكلي من العلوم الدينية، لأنّ تلك العلوم وعمودها، 

، نجد "المفسر لا ينظر إلا في معنى الكتاب خاصّة، والمحدثّ لا الأشياء وهو الموجود
ينظر إلا في طرق ثبوت الحديث خاصّة، والفقيه لا  ينظر إلا في أحكام أفعال المكلفين 

   )16(ي أدلة الأحكام  الشّرعية خاصة."خاصة، والأصولي لا ينظر إلا ف

إنّ هذا يعني أنّ المتكلم هو الذي تقع على عاتقه مهمّة إثبات "مبادئ العلوم الدينية كلها، 

ستند ه، حيث يُ في نظر فهي جزئية إذا قورنت بعلم الكلام، ولذلك فهو العلم الأعلى في الرتبة

ا من علم من العلوم الجزئية إلاّ وله مبادئ "وذلك أنهّ مإليه في النزول إلى هذه الجزئيات، 
تؤخذ مسلمة بالتقليد في ذلك العلم، ويطلب برهان ثبوتها في علم آخر، فالفقيه ينظر في نسبة 

فعل المكلف إلى خطاب الشرع، في أمره ونهيه، وليس عليه إقامة البرهان على إثبات 

لإنسان، وأنكرت طائفة وجود الأفعال الاختيارية للمكلفين، فقد أنكرت الجبرية فعل ا
الأعراض والفعل عرض، ولا على الفقيه إقامة البرهان على ثبوت خطاب الشرع، وأن لله 

كلاما قائما بنفسه هو أمر ونهي، ولكن يأخذ ثبوت الخطاب من الله تعالى  وثبوت الفعل من 

بمنتهى المكلف على سبيل التقليد، وينظر في نسبة الفعل إلى الخطاب فيكون قد قام 

قول  وينطبق الحال أيضا على الأصولي، فهو يستند إلى المتكلم في إثباته أنّ  )17(عمله."

ه دليل واجب الصدق، وحينها ينظر في وجوه دلالته وشروط صحته. ة وأنّ سول حجّ الرّ 
وبذلك يعدّ كل عالم في إحدى العلوم الجزئية مقلدا في مبادئ علمه، فيستمدها من "العلم 

  )18(كون حينئذ قد جاوز علمه إلى علم آخر."الأعلى، في

إنّ هذا الجانب الإبستمولوجي مهمّ جدا بالنسبة إلى الغزالي، فعلاقة علم الكلام بالعلوم 

الذي تقوم عليه العلوم الأخرى حتى ولو  علاقة الأصل بالفرع، لأنه الأساسالأخرى، هي 

ا ورد في الكتب الكلام من منظور مختلف عمّ م لنا علم وهو بالتأكيد يقدّ  ،كان علما مستحدثا
دنا بمزيد من التفصيل بخصوص موقف المتأخرة التي تزوّ  المؤلفاتومن  الأخرى.

نفسها  يضعه بعض الباحثين في الفترة الذي"إلجام العوام عن علم الكلام" نجد الغزالي، 

الإلجام" كافة أقوال في " من الضلال" أو لعله لاحق عليه. إنّ الغزالي يستعيد مع "المنقذ
ذمّ الخوض في مسائل العقيدة خوضا عقليا، بل  مالك والشافعي فيكبار الفقهاء كالإمامين 

إنهّ يعود إلى العصر الأول وإلى موقف الرسول الكريم عندما زجر الخائضين في مسألة 

القدر، وموقف عمر بن الخطاب في وعيده وضربه بالدرّة للخائضين في الآيات 

ويصل  )19(هات، كما يستشهد بقول الإمام مالك ببدعية السؤال عن معنى الاستواء..المتشاب

الغزالي إلى تحميل المتكلمين جزءا من مسؤولية ابتعاد الأمة عن أدلة القرآن التي تجري 
وما في عامّة الناس مجرى الماء الذي جعل الله منه كلّ شيء حياّ، وهذا ما نفهمه من قوله: "

ون وراء ذلك من تنقير وسؤال وتوجيه إشكال ثم اشتغال بحله فهو بدعة أخذته المتكلم

وضرره في حقّ أكثر الخلق ظاهر، فهو الذي ينبغي أن يتوقىّ والدليل على تضرّر الخلق 



7 
 

به المشاهدة والعيان والتجربة وما ثار من الشرّ منذ نبغ المتكلمون وفشا صناعة الكلام  

"..)20(   
الإحياء و الاقتصادإننا بالتأكيد لا نقف ههنا على موقف مغاير لما جاء في المتون الأخرى: 

فليست هناك ازدواجية في الموقف، لأنّ الإشارات الموجودة في الكتب  ،المستصفىو

الأخرى تفيد أنّ الموقف بقي متحفظا من العلم، خاصّة من زاوية  تحديد المشتغلين به 
، فهو يصرّح أنّ الإيغال في البحث والخوض في مسائل الكلام ليس وحالات اللجوء إليه

مباحا لجميع الناس، لأنّ هذا العلم بمثابة الدوّاء ينتفع به آحاد الناس ولكن الأكثرين 

–يستضرّون به، وهو في حكم البدعة بالنسبة إلى العامّة التي لا تطيق الأدلة التي تساق فيه 
مذهب الحقّ عنده هو مذهب السلف، وكلّ من بلغه حديث ويحرم عليهم تأويل النصوص، ف

من الأحاديث من عوام الخلق، فعليه فيه سبعة أمور هي التقديس ثم التصديق ثم الاعتراف 

بالعجز ثم السكوت ثم الكف )عن البحث والتفكر فيه( ثم الإمساك )عن التصرّف في 

  )21(الفاظه(، ثم التسليم لأهل المعرفة..

من أشهر مؤلفات حجّة الإسلام، ، وهو المنقذ من الضلالوإذا انتقلنا في الأخير إلى كتاب 
فسنجد فيه عرضا لسيرة وتجربة الرّجل ومرورا على مختلف المحطات والمنعطفات التي 

لاقاها ومرّ بها في حياته الزاخرة؛ ففي هذا الكتاب يستعرض الغزالي جملة من التيارت 

ثم إني " عن الحق وسط أفكارها، ومن أبرزها علم الكلام الذي قال فيه:  الفكرية التي نقبّ
، فحصلته وعقلته، وطالعت كتب المحققين منهم وصنفت فيه ما أردت أن ابتدأت بعلم الكلام

أصنف، فصادفته علما وافيا بمقصوده، غير واف بمقصودي، وإنما المقصود منه حفظ 

  )22(أهل البدعة"عقيدة أهل السنة وحراستها عن تشويش 

في هذا النص، ينظر حجّة الإسلام إلى علم الكلام من زاوية جديدة حتى ولو كانت كتبه 

الأخرى لا تخلو من إشارات إليها، وهي مدى استيفاؤه لمعيار اليقين وتحقيقه للغاية 
هو المنشودة وهي الوصول إلى الحقّ الذي لا شك فيه. ولئن كان يقرّ له بالدور المنوط به، و

، لأنّ وافحفظ عقيدة أهل السنة، فإنهّ، بالنظر إلى هذا المعيار الذي ذكرناه غير كاف ولا 

أو لأنه كما يقول في موضع آخر، لا يكون مليا بكشف  الجديدعلم الكلام لا يبحث عن 

، وبالتالي من يظن أنّ فائدته هي كشف الحقائق ومعرفتها على ما هي عليه فهو )23(الحقائق

وفي هذا إشارة إلى  )24("هيهات فليس في الكلام وفاء بهذا المطلب الشريف،"مخطئ، إذ

الطبيعة الخاصة لعلم الكلام، حيث يمتاز بسمة نضالية يسعى كل متكلم فيه ليس إلى البحث 

 عن حقائق جديدة، بل إلى الدفاع عن الحقائق القبلية الثابتة لديه.  
علم، قدرا من المشروعية التي يضفيها عليه، ومع ذلك نلمس في حديث الغزالي عن نشأة ال

حيث يتحدثّ عن رغبة العلماء في الردّ على البدع التي ظهرت على الساحة الإسلامية، 

وهذا ما نفهمه من قوله: "ثم ألقى الشيطان في وساوس المبتدعة أمورا مخالفة للسنة، 
تعالى طائفة المتكلمين وحرك فلهجوا بها وكادوا يشوّشون عقيدة الحق على أهلها، فأنشأ الله 

دواعيهم لنصرة السنة بكلام مرتب يكشف عن تلبيسات أهل البدع المحدثة على خلاف 

ومع هته المشروعيةّ التي نلمسها  عند  )25(السنة المأثورة فمنه نشأ علم الكلام وأهله.."

كون    الغزالي، نجد حديثا عن بعض المآخذ التي يلحقها بالممارسة الكلامية، أبرزها

الخوض معتمدا على استخراج مناقضات الخصوم، وقيام العمل فيه على مسلماتهم ومحاولة 



8 
 

إبطالها، ومن هنا نفهم لماذا لم يجد الغزالي ضالته في هذا العلم، وإن  كان لم يستبعد أن 

 يكون العلم سببا في انزياح الحيرة عن آخرين، وإن حصولا مشوبا بالتقليد كما قال.
حجّة الإسلام  أنهّ، بعد جهد مضن، وجد ضالته في الكشف والتصوف، وأنه عثر ولا يخفي 

في ثناياه على مبتغاه الذي لم يجده عند أصناف الطالبين الأخرى، ولاشك أنّ هذا المبتغى 

هو مفتاح  يتجلى أساسا في اليقين وراحة القلب وسكونه، سببه نور يلقيه الله في الصدور
الذين يحرم عليهم التأويل، أحيانا يضمّ المتكلمين إلى صفّ العوام  لكل المعارف، لهذا نجده

الأديب والنحوي والمحدث والمفسر والفقيه والمتكلم بل كل عالم سوى "فهم يدخل فوففي ص

عمارهم عليه الصارفين وجوههم القاصرين أالمتجردين لتعلم السباحة في بحار المعرفة 
 )26(عن الدنيا والشهوات .."

 خاتمة:

إنّ تتبعنا لموقف الغزالي من علم الكلام في مؤلفاته المتنوعة وفي مجالاتها المختلفة، قد 
أظهر لنا الجوانب المتعددة التي نظر من خلالها إلى العلم، وهي أولا الوظيفة 

الناتجة عنه، ثمّ موقعه بين العلوم الدينية وأخيرا مدى تحقيقه لمبدأ اليقين  والفائدة/المضرّة

إنّ حجّة الإسلام بالنسبة إلى الجانب الأول، وسطٌ بين القائلين بحرمة الخوض في  المنشود.
العلم والقول بضرورته، إذ لابد من ابتعاد و"إلجام" العامّة عنه لأنهّ لا طاقة لهم بمسائله، 

وهو بالمقابل ضرورة ينبغي لبعض العلماء القيام بها والتكفل بحفظ العقيدة ومبادئ أهل 

المطاعن، مع تأكيده، مثلما سيردد ابن خلدون لاحقا، على سُنية العلم وخروج  السنة وردّ 
الفرق الأخرى من دائرته. وبالنسبة للجانب الثاني، رأى الغزالي في علم الكلام قدرة على 

تأسيس مبادئ العلوم الشرعية، أي إفادتها بالبراهين التي من شأنها إثبات صحة تلك 

أما تتأسس داخل العلوم ذاتها بل خارجها. العلوم لا مبادئ مادامت  المبادئ التي تقوم عليها،
، الجانب الثالث، فلقد تبينّ بوضوح تام، أنّ الطبيعة النضالية للعلم لا تكفي لتحصيل اليقين

خاصة بالنسبة إلى العقول المتوقّدة، مثلما هو حال أبي حامد، لأنهّ أساسا ليس الهدف الذي 

نشأ العلم من أجله، ورغم نبوغ حجّة الإسلام، وقدرته الفائقة على مقارعة الخصوم 
واشتغاله بعلم الكلام زمنا طويلا وتأليفه فيه، فإنهّ لم يجد ضالته في العلم لأنّ غاية علم 

وطبيعته لا تتيح البحث عن الحقائق في استقلال عن المنطلقات الدينية والمذهبية،  الكلام

، أما لجوءه إلى الكشف وجواهر القرآن الإحياءوقبل ذلك في  المنقذوهو ما صرّح به في 
 والتصوف، فلا يعني استغناؤه عن العلوم العقلية وعلى رأسها علم الكلام. 

                                                             

  (1)  عبد الرحمن بدوي، مؤلفات الغزالي، الكويت، وكالة المطبوعات، ط.2، 1977، ص19-9.
، ضمن: منشورات كلية الآداب الاتجاهات الكلامية في الغرب الإسلاميعلي الإدريسي )تنسيق(،  )2(

  . 5، ص. 1،2005والعلوم الإنسانية، ط.
، تحقيق محمد الحلو ومحمود محمد الطناحي، دار إحياء طبقات الشافعية الكبرىتاج الدين السبكي،   )3(

  196ص، 6ج الشافعية، طبقات، 6الكتب العربية،ج.
  المرجع نفسه. )4(
  .197نفسه، ص. )5(
  .40الشرفاوي، دار المنهاج، صانظر تقديم الكتاب بقلم أنس محمد عدنان  )6(
، 1990، 3ط. بيروت، دار إحياء العلوم، ، تحقيق محمد رشيد رضا القباني، جواهر القرآن )7(

  .39ص.
  .66، 65، دار المنهاج، ص.الاقتصاد في الاعتقادأبو حامد الغزالي،  )8(



9 
 

                                                                                                                                                                                           
  المصدر نفسه. )9(

  (8) المصدر نفسه، ص.74.
 )9(     .78نفسه، ص. المصدر 
، لأبي إسماعيل الهروي، تحقيق عبد الرحمن بن عبد العزيز الشبل،  ذم الكلام وأهله انظر كتاب )10(

  .85،86، ص6، ج.2002، 1المدينة المنورة، مكتبة العلوم والحكم، ط.
  .96، ص.1، إندونيسيا، كرياطة فوترا، د.ت، ج.إحياء علوم الدينالغزالي،  )11(
 . 98ص. ،1المصدر نفسه، ج. )13(

  12، ص.1963، 1، تحقيق عبد الكريم العثمان، دمشق: دار الفكر، ط.المعارف العقليةالغزالي، )14( 
  .201ص. 2004، 1، تحقيق عبد الله محمد الدرويش، دمشق، دار البلخي، ط.المقدمةابن خلدون،  )15(
دينة المنورة، الجامعة ، تحقيق حمزة بن  زهير حافظ، المالمستصفى من علم الأصولالغزالي،  )16(

  .12الإسلامية، د.ت، ص.
  .16المصدر نفسه، ص. )17(
  .17المصدر نفسه، ص. )18(
  .49،50، ص.2014، اسطنبول، مكتبة الحقيقة، إلجام العوام عن علم الكلامالغزالي،  )19(
  .64المصدر نفسه،، ص. )20(
  .45المصدر نفسه، ص. )21(
 .8 ، ص.2014اسطنبول، مكتبة الحقيقة، ، الضلال من المنقذ )22(
  .39، ص.القرآن جواهر )23(
  .97، ص.1، ج. علوم الدين إحياء )24(
 .8، ص.من الظلال المنقذ )25(
  .53، ص.العوام إلجام )26(


	علم الكلام مكوّن أساسي من مكوّنات الثقافة والحضارة العربية الإسلامية، نوقشت في إطاره طيلة قرون طويلة مسائل جليلة ودقيقة حول الألوهية والنبوة والإيمان والكفر والقدر والجزاء والصلاح والحكم والعدل والجزء والحركة والسكون والطّفرة وغير ذلك، وقد انطبع هذا ا...
	تلقى حجّة الإسلام تعليمه في العلوم الشّرعية والعقلية على أيادي عدد من العلماء من أبرزهم أبو المعالي الجويني(478ه)، وذلك حين "قدم نيسابور، ولازم إمام الحرمين، وجدّ واجتهد، حتى برع في المذهب والخلاف والجدل والأصلين والمنطق، وقرأ الحكمة والفلسفة، وأحكم ك...
	من أوائل كتب الغزالي في علم الكلام "الاقتصاد في الاعتقاد"، قام فيه بشرح "الرسالة القدسية" أو"قواعد العقائد" قال عنه صاحبه بأنّه "يحوي لباب علم المتكلمين، ولكنه أبلغ في التحقيق، وأقرب إلى قرع أبواب المعرفة من الكلام الرسمي الذي يصادف في كتب المتكلمين"(...
	وفي موضع آخر ذكر حجّة الإسلام أنّ العلوم تتفرّع إلى علوم صدف وعلوم اللباب، أمّا علم الكلام فيتشعّب من القسم الثاني من الطبقة السّفلى من علوم اللباب، وهذا يدلّ بطبيعة الحال على مكانة العلم عند حجّة الإسلام لأنّه من العلوم الجوهرية عنده، وليس من تلك الت...
	في هذا الكتاب الأخير إذن يتجلى موقف الغزالي من علم الكلام، إنّه موقف داعم صريح، ولكنه من جهة أخرى متحفّظ، إنّه أوّلا، في مقدمة الكتاب، يبيّن منهجه الواقع بين الإفراط والتفريط في استخدام العقل والاعتماد على الخبر، فالاهتداء للصّواب والرشاد في نظره لابد...
	وقد أتبع حجّة الإسلام مقدمة الكتاب بتمهيدات أربعة، يهمّنا منها بشكل خاص التمهيدات الثلاثة الأولى، لأنّها تعطينا نظرة واضحة عن وجهة نظر الغزالي حول أحقية الاشتغال بالعلم وعن ضرورته من عدمها بالنسبة إلى عامة المسلمين وخاصّتهم، وفعلا ورد التمهيد الأوّل ل...
	من الظاهر إذن أنّ موقف حجّة الإسلام من علم الكلام ثابت لم يتبدل، إذ لا نجد كبير فرق بين ما جاء في الإحياء، وبين ما ورد في كتاب الاقتصاد في الاعتقاد،، ولعلّ أبرز ما يشدّنا في هذا الموقف هو أنه لا يدرج جميع المشتغلين بالمسائل الاعتقادية فيه في دائرة الم...
	إن هذا يعني أنّ الكلام ما هو في النهاية إلا ممارسة سُنية، ولا يمكن إدراج باقي الاجتهادات فيه، وهو ما يتأكد إذا نظرنا إلى الغاية الأساسية التي يحددها الغزالي في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، وإن كان قد ركز في كتاب الاقتصاد، مثلما أوردنا أعلاه، على جانب تو...
	وننتقل إلى مجال علمي مختلف، ونوع آخر من الكتب اللاحقة، يفصّل فيه أيضا    رأيه في العلم ولكن من زاوية أخرى، ونقصد هنا كتابه الشهير في أصول الفقه    "المستصفى من علم الأصول"، الذي قال عنه ابن خلدون إنّه من أحسن ما كتب المتكلمون في الفنّ،(15) في هذا الكت...

