
 

103 

 ةشعرية القصيدة العربية الكلاس ي
  أ  .محمد مصابيح
 المركز الجامعي. تيسمسلت

 
بار الباحثين ك  عرية العربية دعائمها بعد رده من الزمن، وبعد تجربة مريرة عايشهاإن أهم ما أرست عليه الش       

 أن نجليه في ثلاثة مقومات أساسية، هي: اوالأدب، يمكننفي مجال اللغة  العرب،والمهتمين 
 الإيقاع:-1

لقد تواضع الدرس النقدي على أن اللغة هي المادة الأساس التي يلقى بها النص الشعري، وهي كذلك        
من هنا  و  "كونها وجوده الفيزيائي المباشر على الصفحة أو في الفضاء الصوتي المباشر، وسيلة التحليل والتمحيص

ظام العلامات ادة الصوتية الدلالية، أي نكانت الإمكانية الوحيدة لتحليل الشعرية في النص، هي اكتناه طبيعة الم
ولكن المادة الأولية للنص أو جسد النص لا  (1)التي هي جسده، وكينونته الناضجة والتي هي شرط وجوده أيضاً "

يكفي وحده للكشف عن مدى شاعريته، ومن ثم كان لابد من وضعه في إطار علائقي مع مكونات أخرى غير 
ع إذ إن هذه المكونات كانت بمثابة الداف عين من النظرة الواحدة أن النص شعرا.الشكل المصفوف الذي يقنع ال

كان " الحقيقي، الذي أخرجه إلى الوجود، بحيث خلق الشعر ليتغنى به، وقد قال ابن خلدون في هذا الخصوص:
عار الموزونة بتقطيع الأشالغناء في الصدر الأول من أجزاء الفن، لأنه تابع للشعر، إذ الغناء إنما هو تلحينه، وتلحين 

ربية "جعلت الشعرية الع لاسيما وأن اللغة قد تميزت بصفات لسانية وصوتية،(2)الأصوات على نسب منتظمة"
تخص حيزا مهما للإيقاع حتى ينظر في طريقة انتظام الكلمات، عند تركيبها لتأليف الخطاب، إضافة إلى الأوزان 

انت قة، لما لها من تأثير على السامعة، لسبب بديهي وبسيط هو أن العرب كوالقوافي، التي أولاها العرب عناية فائ
   تتلقف الشعر من الشفاه إلى الآذان. 

 غنائية الذيوالوحتى يكون للشعر وقعا على القلوب وتأثيرا على المشاعر لا بد له من عنصر الإطراب        
 وقد لخصه محمد العمري، في ثلاثة عناصر، هي:  (3)ة،"يصنعه الإيقاع، كمقوم صوتي، تعول عليه الشعرية العربي

الوزن المجرد القائم على التفعيلات، سواء كانت على البحور التي اكتشفها الخليل بن أحمد، أو على التفعيلة  1-1
 الحرةّ، وهو مجال دراسة العروض أما موقعه، فبين اللغة والموسيقى.

عن تردد الصوامت، والصوائت اتصال وانفصالا، فيما يسمى  التوازن المؤلف من عناصر لغوية، وهو عبارة   1-2
 بالتجنيس والترصيع.

 الأداء أو الإنشاد الذي ينتج عنه الإطراب، والذي يقوم به الملقي على مسامع   1-3
 (4)المتلقين، وفيه تنسجم النبرات، والنغمات وتتفاعل مع الدلالة.

الكثافة "الأصواتو توافقاتها وألعــاب النغم والإيقاع و  ائلة إذ أنزاخرة بإمكانات تعبيرية ه إن المادة الصوتية،     
والإستمرار والتكرار والفواصل الصامتة كل هذا يتضمن بمادته طاقة تعبيرية فذة، إلا أنها تظل في طور القوة والكمون 

غوية يمكن أن وهكذا فإلى جانب علم الصوتيات الل …مادامت الدلالة والظلال العاطفية للكلمات مناهضة لها
يقوم علم الصوتيات التعبيرية الموسيقية ليلقي ضوءا غامرا على العلم الأول بتحليل ما امتدت إليه غرائزنا الفطرية 

 .(5)منذ وقت طويل وهو العلاقة الوثيقة بين المشاعر والمؤثرات الحسية التي تنتجها اللغة بأصواتها"
 ع، فالصوت يستدعي الأذن أولا، ولهذا كان للشفوية فنلذا نجد أدونيس يقول" تفترض الشفوية السما  

خاص في القول الشعري، لا يقوم في المعبر عنه ، بل في طريقة التعبير، خصوصا أن الشاعر الجاهلي كان يقول 
ومن هنا نفهم أن العرب   …،فكثيرا ما شبه الشعراء المنشدون بالطيور المغردة …إجمالا، ما يعرفه السامع مسبقا

غاني لأبي كتاب الأ  تزن الشعر بالغناء أو إن الغناء ميزان الشعر وأسطع دليل على أن الشعر إنشاد وغناء،كانت 



 

104 

وقد سمي أعشى قيس "صناجة العرب" لإجادته الإنشاد والإلقاء وتحكمه في الأصوات،  (6)الفرج الأصفهاني"
وقف والنغم، وعلى إحكامه الفني، تتوالنغمات باعتبار أن القصيد أو "النشيد جسد مفاصله الوزن والإيقاع 

 (8)ومن ذلك قول الأعشى: (7)استجابة السمع.."
 شاوٍ مِشَلٌّ شَلولٌ شُلشُلٌ شَوِلُ    وَقَد غَدَوتُ إِلى الحانوتِ يتَبـَعُني             

 و منه،أ واستبشعوها، ولكن ألا يبدو التعبير عن الرواح إلى الحانوت فقد أنكروا على الأعشى )شلشلته(       
وتية في وهو يبدوا واضحا وجليا أن القيم الص لا ينسجم معه إلا هذا التعبير، موصوفا بحالة سكر على نحو معين،

الإيقاع الشعري أكبر من الوزن والقافية، واشتراطات العروض ومعطياته، وذات صلة مباشرة بالتشكيل النغمي في 
وقد بدأ الإيقاع لدى الجاهليين (9)الواحدة)صوامت وصوائت(الخطاب، وقبله في التشكيلات الحرفية، في الكلمة 

هو الشكل الأول للشفوية الشعرية، أي للكلام الشعري المستوي على -كما يجمع الباحثون–سجعا، فالسجع 
 نسق واحد.

لتي  الذي اكتمل به التطور الإيقاعي، وكلمة سجع ا ثم جاء بعده الرجز كحلقة وصل بين السجع والقصيد،       
 سجعت الناقة،و  يقال "أسجعت الحمامة"، أي طربّت صوتها، تعني التغريد، كانت منطلق الإيقاع في حد ذاتها،

وللسجع فنيا ثلاثة (10)أي سارت على جهة واحدة، ومن ثم كان السجع السير أو القصد المستوي على نسق معين
 أشكال:

حال و  اصل على حرف واحد نحو )سنة جردت..يكون فيه الجزآن متوازيين، متعادلين مع اتفاق الفو  ال ول:-
 وأيد جمدت(وهو ما يسمى بالازدواج. أجهدت..

-ا حسابهم[ثم إن علين تكون فيه ألفاظ الأجزاء المزدوجة مسجوعة نحو قوله تعالى:]إن إلينا إيابهم،  :الثاني-
 ،وهذا أحسن أوجه السجع. 22الغاشية،الآية

 وتكون الفواصل على أحرف متقاربة  المخارج إذا لم تكن من جنس واحد. متعادلة،تكون فيه الأجزاء  :الثالث-
ورغم أن السجع قد أسس للإيقاع، إلا أنه تراجع في العصر الإسلامي، الأول وذلك لارتباطه أو احترافه  

اسية، في ويقول محمد مفتاح :"الوحدة الأس (11)كما هو معلوم  من قِبلا الكهان، وقد تصدى الإسلام للكهانة،
الإيقاع ليست التفعيلة، وإنما البيت كله، ليست للتفعيلات وجود مستقل، وهي لا توجد إلا بحسب علاقتها 

 إذ يتبين أن هناك فرق بين الوزن والإيقاع.(12)بكامل القصيدة "
 :بين الوزن والإيقاع – 2

ى نحو معين فهو وحدة نغمية متكررة، عل فالوزن هو مجموع التفعيلات، التي تؤلف بيتا شعريا، أما الإيقاع      
في الشعر كما في الكلام، زمنه فإن الإيقاع يشتمل على الوزن ولا يشتمل الوزن على الإيقاع، ولا غرابة في أن 
 يكون الإيقاع قانون الشعرية الأبرز، ويذكر عز الدين إسماعيل قولا للورد سورث:"إن الأثر الممتع للإيقاع ثلاثي:

ونفسي، أما عقليا فلتأكيده المستمر أن هناك نظاما ودقة وهدفا في العمل، أما جماليا، فإنه يخلق عقلي وجمالي 
جوا من حالة التأمل الخيال، الذي يضفي نوعا من الوجود الممتلئ، في حالة به واعية، على الموضوع كله، وأما 

،وهذا الأخير يجعل النفس (13)القلب وانبساطه"وانقباض  نفسيا فإن حياتنا إيقاعية، المشي والنوم، والشهيق والزفير،
 تتوق إلى الإيقاع . البشرية،

وذلك نظرا لما يحدثه الإيقاع من تناغم بين ما تتلقاه وما تعيشه النفس في تركيبتها العجيبة، لذا كان الإيقاع       
إلا أنه (14)لها ضرورة" و"الوزن أعظم أركان حد الشعر، وأولاهما به خصوصية، وهو مشتمل على القافية وجالب

وحده لا يخلق شعرا، خاصة وأن الشاعر" المطبوع مستغن بطبعه عن معرفة الأوزان، وأسمائها وعللها لنبو ذوقه عن 
ومن هذا المنطلق، نكتشق أن النقاد العرب القدماء يهتمون ويلحون على "بيان  (15)المزاحف منها والمستكره"

عال ام للألفاظ المركبة، وفي التأثير الذي تحدثه في النفس، من حيث إثارة الانفالموسيقى الخارجية والإيقاع، الع



 

105 

المناسب فيها ومن هنا نجدهم يعتبرون الوزن في الشعر من أهم مقوماته وأولاها به خصوصية، لماله من تأثير في 
 .(16)كل مقومات الشعر"  –في نظرهم–إثارة الانفعال وإحداث التخييل المناسب وإن لم يكن هو 

من أهم السمات التي تميزت بها القصيدة العربية القديمة منذ العصر الجاهلي حتى العصر العباسي هي تلك  
الطاقة الموسيقية، للنص الشعري الذي أحيط بهيبة مقدسة السر فيها عائد للوزن الواحد، والقافية الواحدة في كل 

لغوية، آخر بيت فيها، غير ما يتمتع به من الإمكانات ال قصيدة، يلزم الشاعر نفسه باحترامهما من أول بيت إلى
تلك طاقة "إن القصيدة العربية تم والطبع السلس الذي يؤهله لقول الشعر والخوض فيه، ومن ثمة يمكن القول:

موسيقية هائلة، فهي إلى جانب الإيقاع العروضي المتمثل في الوزن والقافية، تعتمد على الطاقات والإمكانات 
ة ة في تجسيد التكامل الموسيقي للنص الشعري، ويظهر هذا البعد الفني في جمالية التفاعل بين الصورة الشعرياللغوي

ولقد منح الشعراء  ر الفني،..والتصوي وبين إيقاعاتها المتنوعة، فللموسيقى الشعرية دور هام في عملية التعبير الجمالي،
 .(17)"غنوها بألوان من فنون البديعالعباسيون موسيقى الشعر طاقات فنية هائلة، حيث أ

   :المعيارية في الشعرية العربية -3  
لقد قامت الشعرية العربية على معايير تم تثبيتها خلال القرن الثاني الهجري، حين رأى النقاد وأهل اللغة،  

أنها صارت من العرف الثقافي التوارث، فقالوا بها لتكون مقوماً يصلح كل اعوجاج، يصيب الشعر، لاسيما مع 
لمعنى الذي دة العربية على وحدة البيت، حتى عدوا اظهور الشعراء المحدثين، ومن هذه العناصر الكثيرة، قيام القصي

 يكتمل في أكثر من بيت، عيبا من عيوب الشعر.
كالمقدمة وذلك باعتبارها مدخلا وابتداء للقصيدة،   ومنها كذلك معايير قامت عليها القصيدة العربية، 

عر قفل أوله اني، يقول "فإن الشفأوصى النقاد بتحسينها لكونها أول ما يطرق أذن السامع، وكان ابن رشيق القيرو 
مفتاحه، وينبغي للشاعر أن يجود ابتداء شعره، فإنه أول ما يقرع السمع، وبه يستدل على ما عنده من أول 

باء، بل ولم توضع كمعايير لتوجيه الشعر والشعراء ه -بدون شك-ولتلك الاشتراطات أو المعايير أسبابها (18)وهلة"
 قي.لغاية مرجوة، حتما هي المتل

أما فيما يخص وحدة البيت، فيهدف من خلالها إلى توصيل المعنى بسهولة وبسرعة إلى المتلقي، ومن خلال  
البيت الواحد، دون أن يبقى متطلعا لبقية الأبيات، باحثا عن الفكرة فيحدث لديه تشوش يفسد عليه متعة 

تعداه إلى المعنى في البيت الواحد، دون أن يالإنصات التي هي غاية الشعر، ومن ثم كان النقاد حريصين على تمام 
 غيره من الأبيات.

ما أن حسن ك  أما بخصوص المقدمة، فقد أراد لها النقاد أن تكون غزلية، حتى تفتح الشهية لدى السامع، 
ونها كالابتداء هو بمثابة العنوان للقصيدة، خاصة الطويلة التي يصفها ابن ريق بالقفل، الذي لا يفتح إلا بالمقدمة، ل

أول ما يصل إلى سمع المتلقي، وكذلك بها يستدل على ما تحمله القصيدة دون طول انتظار خاصة وأن التنظير 
سلط بقوة بخصوص قصيدة المديح، التي كانت تلقى على مسامع القادة والحكام والملوك، ويروي ابن رشيق في 

سَّار كما يحكى عن شاعر، أتى نصر بن ي  ديح،"من عيوب هذا الباب أن يكثر التغزل ويقل الم هذا الباب قائلا:
بأرجوزة، فيها مائة بيت نسيبا، وعشرة أبيات مديحا، فقال له نصر :والله ما أبقيت كلمة عذبة، ولا معنى لطيفا 

 إلا وقد شغلته عن مديحي، بنسيبك فإن أردت مديحي فاقتصد في النسيب، فغدا عليه فأنشده)من الرجز(:
ْ مَدْحَةً في نَصْرهلْ تَـعْرِف          ارَ لأمِّ عمرو           دعَْ ذا وحَبرِّ  الدَّ

 .( 19)ولكن بين الأمرين" لا هذا ولا ذاك، فقال نصر: 
نى الذي يريد "فإذا الشاعر بناء قصيدة، مخض المع أما ابن طباطبا وهو يبين لنا كيفية بناء القصيدة، فيقول: 

الوزن الذي و بناء الشعر عليه في فكره نثرا، وأعد له ما يلبسه إياه من الألفاظ التي تطابقه، والقوافي التي توافقه، 
إذا كملت له المعاني ف ه على تفاوت ما بينه وبين ما قبله،نظم يسلس له القول فيه،  بل يعلق كل بيت يتفق له



 

106 

 وفق بينها بأبيات تكون نظاما لها وسلكا جامعا لما تشتت منها، ثم يتأمل ما قد أداه إليه طبعه، وكثرت الأبيات،
وما نتجته فكرته، فيستقصي انتقاده ويرمي ما وهي منه ، وهكذا يبدل وينقل في الألفاظ والقوافي والأشعار، 

، وقد نستدل من نص ابن طباطبا، على   (20)ويكون كالنساج الحاذق الذي يفوف وشيه بأحسن التفويف.."
كيفية صناعة الشعر وبناء القصيدة، عن طريق المحاولة والتحكيك والتنقيح، إلى أن يتحصل الشاعر على القصيدة 

 التي يرغب فيها، مكتملة ومنسجمة، لفظا ومعنى وموسيقى.
 عرف بها تحكيك الشعر، التي رسةاقتداء بمدهذا منصبّ على تبيان صناعة الشعر في زمانه وكان خطابه  

ون بمثابة الأنموذج الذي حتى تك القصيدة،زهير، حتى سميت قصائده بالحوليات، ويرجع الأمر في التفكير في شكل 
عن نموذجية،  لناقد يبحثان"فاللغوي ثم ا لا يدع المبدعين يتفرقون، بل يجمعون على صفة واحدة وشكل واحد

ويسعيان إلى البحث عن أبيات شعرية تبلغ درجة من الإتقان، بحيث تقدم بوصفها إنجازات نهائية، إنهما يقدمان 
 .(21)بهذا حجة على الفعالية القصوى للكتابة الشعرية"

يصنع به الطريقة ل ي،وهكذا نجد أن المرزوقي يحوصل كل ما توصل إليه النقاد قبله حتى القرن الرابع الهجر  
عنى وصحته، "إنهم كانوا يحاولون شرف الم الشعرية للعرب، ومعيارا للحكم بين الخصوم القدماء والمحدثين، فيقول:

مثال، وشوارد كثرت سوائر الأ  وجزالة اللفظ واستقامته، والإصابة في الوصف، ومن اجتماع هذه الأسباب الثلاثة،
تعار منه على تخير من لذيذ الوزن، ومناسبة المس حام أجزاء النظم والتئامها،والت الأبيات والمقاربة في التشبيه،

ه سبعة أبواب، هي فهذ وشدة اقتضائهما للقافية، حتى لا منافرة بينهما، للمستعار له، ومشاكلة اللفظ للمعنى،
 لشعر الجاهلي،ا وهكذا يصبح البحث في عمود الشعر، بحث في الشعرية العربية القديمة وبحث في (22)عمود الشعر"

 ظم.وتم التعرف على طرائق الجاهليين في الن حيث لا يمكن فهم عمود الشعر، إلا إذا تم فهم الشعر الجاهلي،
ي: نكتشف أن الجاهليين أسسوا شعريتهم الشفوية على ثلاثة معايير، ه وإذا حاولنا تحليل مقولة المرزوقي، 

شعر، ووارد طبعت فيهم وألهمتهم قول ال صابة في الوصف.شرف المعنى وصحته، وجزالة اللفظ واستقامته، والإ
ا ، وخير مثال على ذلك الشاعر الحكيم، زهير بن أبي سلمى، الذي لا نقرأ له بيتا إلا واستنبطنوسوائر المثلالأبيات 

 منه مثلا أو حكمة، رغم أنه عرف بتحكيك الشعر، ولقب بصاحب الحوليات.
الوضوح  (23)في ثلاث قضايا نقدية هي:  ولكن نجد بعض الدارسين قد أجملوا دراسة عمود الشعر، 

 والغموض، الصدق والكذب، الطبع والصنعة.
  الوضوح والغموض:  3-1
بالنظر إلى وظيفة الشعر الإبلاغية، كان لازما الحرص على الوضوح الذي يعتمد على الحسية، وهي إدراك       

الشاعر يصور ما يحس به، يقول ابن طباطبا:"واعلم أن العرب أودعت أشعارها من الأوصاف فطري يجعل 
والتشبيهات والحكم ما أحاطت به معرفتها، وأدركته عيانها، ومرت به تجاربها، وهم أهل وبر، صحونهم البوادي 

ا أدركه التشبيهات موسقوفهم السماء، فليست تعدو أوصافهم ما رأوه منهما وفيهما،..فضمنت أشعارها  من 
فشبهت الشيء بمثله، …من ذلك عيانها وحسها، إلى ما في طبائعها وأنفسها من محمود الأخلاق ومذمومها

هذه الصفة قررها العرب، لتحقيق الوضوح في  (24)تشبيها صادقا على ما ذهبت إليه في معانيها التي أرادتها" 
أصدقه مالا ينتق عند ف ر المقاربة في التشبيه الفطنة وحسن التقدير،أشعارهم، وهذا ما عناه المرزوقي في قوله،:"وعيا

أن نقول  يصح نظرا لعدم تكافؤ المشبه والمشبه به، مثلا: فإذا انتقض عند عكسه صار غامضا، (25)العكس"
 ةولا يجوز القول: المقاتل كالذئب، إذا لا يمكن قلبه على الصيغ الأسد ملك، :الملك أسد، فيمكن قلبه كالتالي:

 الذئب كالمقاتل، لانتفاء وجه الشبه بين الاثنين. المعكوسة:
إلا أن البعض من النقاد يرون قضية الوضوح والغموض، عائدة إلى المتلقي، وثقافته الخاصة، ومدى تفاعله    

مع الشعر، وبالتالي إلى المألوف وغير المألوف لديه، وهذا ما أدى بكل مجدد أو محدث أن يكون غامضا في نظر 



 

107 

ومنذ  "لا يعود إلى غرابته، بل يعود إلى أن قارئه قليل الدربة والممارسة، البعض، ويرى أدونيس بأن عدم فهم الشعر
، وهذا ما يراه حقل علم التأويل، من أن (26)أن تنكشف له معانيه، بالممارسة والدربة يزول إغرابه ويصير واضحاً "

ن قراءاته بتعدد قارئيه، وبالتالي لا جدوى من الحديث عالنص لا يستقر على معنى واحد ووحيد، بل تتعدد 
 الوضوح والغموض.

 :الصدق والكذب 3-2
لقد جاء في موازنة الآمدي أن الأوائل كانوا يطبلون من الشاعر، بأن لا يصف الأشياء كما هي في الواقع،  

، وأنهم أصدق العصر ومسايرة له"أكثر تلاؤما مع  على العكس من المحدثين، الذين تجدهم بل يصفها كمثل أعلى،
 ،وأن شعر القدماء لا يوافق بحال من الأحوال أذواق العصر تعبير من التقليديين، الذين ينهجون مناهج القدماء،

لذين ا وحياة البداوة مغايرة لحياة الحضارة ، فصور الشعر القديم المشتقة من حياة القدماء، لا توافق أمزجة المحدثين،
حياتهم وعدلت أذواقهم والمحدثون أصدق إحساسا وتعبيرا، لأنهم إنما يصورون ما يقع تحت بدلت الحضارة من 

"كانوا  ، ومعيار الصدق نلتمسه عند المرزوقي، في قوله:(27)أعينهم، ويديرون على ألسنتهم ما يقر في آذانهم"
وبذلك (28)ار للمستعار له"المستعيحاولون شرف المعنى وصحته، والإصابة في الوصف، والمقاربة في التشبيه، ومناسبة 

فهم، أي القدامى يشترطون عدم مخالفة المعنى للحقيقة التاريخية، والعرف اللغوي ،كما يشترطون الإصابة في 
إذ يروى عن عمر بن الخطاب )ض(، أنه قال  في زهير  الوصف وعيارها عند المرزوقي، الذكاء وحسن التمييز.

 (30)، أما عيار المقاربة في التشبيه، فيعني به "صدقه ومقاربته الواقع"(29)ون للرجال":"كان لا يمدح الرجل إلا بما يك
 (31)وقد روي عن الأصمعي، تعليقه حول بيت الأعشى الذي يقول فيه: 

تها           ِِ ِّ السَّحابةِ لا ريثٌ ولا عجلُ      وكأنَّ مَشْيـَتَها من بيَتِ جارَ  مرُّ
أي خالف ما يجب أن تكون عليه المرأة الكريمة، ويقول محمد غنيمي هلال  (32)"فقال :"لقد جعلها خراجة ولاجة

"فرف المعنى عندهم، أن يقصد الشاعر إلى ما سموه الإغراب والإبداع، أي يختار الصفات المثلى،  في هذا الصدد:
أو  دق النفسيخير من الصوذلك لأن الإغراب  إذا وقف الشاعر أو مدح، بدون مبالاة بالواقع، ولا بالصدق..

 .  (33)الواقعي"
 :الطبع والصنعة 3-3

ومن بعده جاءت الصنعة وليدة ظروف وعوامل أراد من خلالها صانعوا  لعل الطبع في الشعر هو الأصل، 
 وقد اختصر الدارسون معايير عمود الشعر التي جاء بها المرزوقي في الطبع الشعر، أن يلحقوا بركب المطبوعين،

ة "هو ما كان وليد جيشان في النفس وحركة في القريح والدربة، فالمطبوع حسب إحسان عباس والذكاء والرواية،
وتلك الحركة،  كي يضع ذلك الجيشان،  فإذا نقل ذلك بصورة تعبير خلي الطبع المهذب بالرواية، المدرب بالدراسة،

، فإذا شاء ركة في القريحةفيما يختاره من قوالب وألفاظ، أما المصنوع فهو ما كان وليد جيشان في النفس وح
الشاعر، نقل ذلك بصورة تعبير نحي الطبع المهذب بالرواية والدربة، عن العمل، وحل محله الفكر، فأخذ يقبل ما 

 .(34)يقبل ويرد ما يرد، فتجاوز المألوف عن البدعة وتلذذ بالإغراب، فخرج الكلام مصنوعا"
من  اعر فطري، ويأتي وليد انفعالات تجيش بها النفس،ومن خلال هذه المقولة، نتبين أن الطبع لدى الش 

جراء مؤثر خارجي، يعمل عمله في النفس، فيثيرها ويحرك فيها القريحة لتبدع معبرة عما جاش بداخلها، بأية وسيلة 
يحة، القر  هي أن يعمد المبدع إلى إعمال الفكر، معيقا بذلك تلقائية من وسائل التعبير كالشعر مثلا، بينما الصناعة،

 والتداعي الحر لأفعالها، فتظهر جليا قصدية المبدع، وتتضاءل عفويته وبراءة التعبير لديه.
 

 (35)ومما أدى إلى ترسيخ مفهومي الطبع والصنعة في الشعر، ثمة عوامل منها: 
  .ارتباط الشعر بباقي الفنون التعبيرية 



 

108 

  .اقتصار وظيفة الشعر على التحسين والتعجيب 
  .استغلال الشعر كوسيلة للتكسب 
  .تقليد القدماء والانضباط وفق المعايير المرسومة للشعر 

منذ العصر العباسي الأول إلى الإحياء، اتساع مجال الصناعة  ومما ترتب عن المعيارية في الشعر العربي،       
بيل للدخول إليه، ببيت من زجاج، لا سسيجت الشعر وتقلص مجال الطبع، نظرا لعدة مؤثرات تعد سلبية باعتبارها قد 

 إلا لمن هو صانع حاذق، حيث إنه:
وفاتهم " قيدت حرية الشاعر وحرم من التعبير الذاتي الصادق، وذلك لكونه طولب بالتزام أنموذج في تصويراته -1

 إهمال لشعرية كما ترتب عن ربط الشعر بالمتلقي،  . (36)أن الشاعر الجاهلي كانت أعصابه متلونة بتلك الواقعية"
 الشاعر مما أدى إلى تتبع عيوبه ورصدها لمعرفة مدى مطابقتها مع المألوف أو مخالفتها.

 حرص الشاعر على المعايير جعل عنصر التخييل يتراجع بدل أن ينمو ويتطور.-2
 جعلهم الصدق في مقابل الغلو والمبالغة حد من الخيال والتصوير الشعري.-3
 لزام الشاعر مطابقة كلامه للمثل الأعلى.رسخوا مفهوم الكذب بإ-4
 المبالغة في المديح والسعي لإرضاء الممدوح.-5
عمود الشعر أدى إلى جمود الشعر وتوقفه في المكان والزمان الجاهلي، بدل أن يتطور ويساير التغيير الحضاري -6

 والتاريخي.
 الانزياح:-4

لشعرية، ا المهتمين بموضوعمن أهم مقومات الشعرية والأدبية عموما، لدرجة أن بعض النقاد  الانزياحيعد        
"هذا الضرب من المجاز، على حدته كنز من   ، يقول عبد القاهر الجرجاني:الانزياحرأوا أن الشعرية هي نفسها 

باعتبار أن  (37)تساع في طرق البيان"كنوز البلاغة، ومادة الشاعر المفلق، والكاتب البليغ في الإبداع والإحسان والا
وبالتالي فاللغة إنتاج فردي كما هي إنتاج  (38)بنية علائقية، صادرة عن كيفية استخدام اللغة مجازيا،  الانزياح

لا يمكن أن  تلك اللغة التي اجتماعي تدعو إلى قراءة الشعر من منطلق كونه خلقا فنيا وإبداعيا بواسطة اللغة.
 ذاتية الشاعر المبدع الموسومة بالانحراف عن المعيار المألوف، لدى الغويين هي مدعومة بالذاتية،تكون بريئة، بل 

والنحاة، ذلك لكون اللغة لا تتعلق بعملية الاصطلاح والتواضع على الأشياء وحدها، فالعلاقة اللغوية بين الدال 
الخارجي، وبذلك  ط بعيدا عن الشيء، أو الكيانبوصفه صورة صوتية أو كتابية والمدلول كونه صورة ذهنية، إنما ترتب

 .(39)"ليست خصيصة في الأشياء بل في تموضع الأشياء في فضاء من العلاقات،" فالشعرية
ومن هنا فإن الشعرية ليست ميزة في شيء دون آخر، إنما هي أسلوب وطريقة وضع الأشياء، وهناك من        

"خص الشعرية باتجاهين رئيسيين، الأول :الشعر وأصوله التي تتبع للوصول إلى شعر يدل على شاعرية ذات تميز 
والتفرد  الانزياحلى كلام المتميز بقدرته ع"والاتجاه الثاني يشير إلى أن الشعرية هي "الطاقة المتفجرة في ال وحضور،

ففي هذا القول بيان واضح على أن الشعرية تتأتى من خلال قواعد متفق عليها، ولها (40)وخلق حالة من التوتر"
قدرة على تحقيق الأدبية، هذا من جهة، ومن الجهة الثانية، فإن الشعرية هي أيضا ذلك النتاج المتفرد أسلوبيا على 

بيره المنحرف عن المعايير اللغوية، ومدى قدرته على إصباغ الإبداع بأدبية، لها مكانتها في أفق النص غيره، بتع
 والخطاب الأدبي.

داثي هو رأي ح الانزياحومن هنا يتبادر إلى الأذهان أن الرأي القائل بخلق الشعر، عن طريق أساليب  
لاسفة العرب كالفرابي وابن سينا وابن رشد الذي محض، ولكن هذا لا يمنع أن يكون له جذور، وأصول عند الف

 .(41)يرى أن القول الشعري هو القول المتغير، والمتغير عدول عن الحقيقة إلى المجاز 



 

109 

ذلك  أهمية ورعاية بالشرح والتفصيل، والمجاز مقوم مهم وعظيم الشأن في علم البيان، وقد أولاه القدماء، 
 الركين الذي اعتمده البلاغيون في التوصل إلى فهم الإعجاز القرآني، ومن ثم لكونه عماد الشعرية العربية، وركنها

فإن دراسة المجاز باعتباره تجوُّزٌ أو تجاوز وعدول وانزياح وانحراف عن المعنى الحقيقي الذي تريده اللغة، بات هو 
 الشعرية عينها، فما هو المجاز ؟ وكيف نظر إليه القدماء ؟

 :دماءعند الق الانزياح 4-1
كالعدول من منطلق كونه عدول   في قاموس النقد الحديث عدة أسماء واصطلاحات، الانزياحلقد عرف  

وّز بينما يسميه القدماء المجاز، وذلك لكونه تج كما اصطلح عليه انحرافا وتجاوز كذلك،  عن الحقيقة إلى غيرها،
ز هو ا"المج للحقيقة، ومن تعاريف القدماء للمجاز نسوق رأي السكاكي وهو أحد علماء اللغة، حيث يقول:

عبارة عن تجوّز للحقيقة، فإن المراد منه أن يأتي المتكلم بكلمة يستعملها في غير ما وضعت له في الحقيقة، في أصل 
اللغة، وهذا رأي أصحاب المعاني والبيان، وقال البديعيون: المجاز عبارة عن تجوّز الحقيقة بحيث يأتي المتكلم إلى 

 ه مفرداً بعد أن كان مركبا أو غير ذلك مما عدل فيه عن الحقيقة الموضوعةاسم موضوع لمعنى فيخصه، إما أن يجعل
 .(42)للمعنى المراد"

"وأما المجاز فهو ما أريد به غير المعنى الموضوع له في أصل اللغة، وهو مأخوذ  ويعرفه صاحب المثل السائر، 
نتقال للمكان الذي يجاز فيه، وحقيقته ا من )جاز من هذا الموضع إلى هذا الموضع(إذ تخطاه إليه، فالمجاز إذا اسم

، قد جزنا من الإنسانية إلى الأسديةو  كقولنا زيد أسد فزيد إنسان، والأسد حيوان،..  الألفاظ من مكان إلى مكان،
ومن التوسعات المجازية التي اكتشفها أهل الخطابة والشعر أنهم " توسعوا في (43)أي عبرنا من هذه إلى هذه،"

كل منهم بشيء   أصل الوضع ولهذا اختصة فنقلوا الحقيقة إلى المجاز ولم يكن ذلك من واضع اللغة في الأساليب المعنوي
اخترعه في التوسعات المجازية، هذا امرؤ القيس قد اخترع شيئا لم يكن قبله فمن ذلك أنه أول من عبر عن الفرس بقوله قيد 

الوجه المليح شمسا، والرجل الكريم الجواد، بحرا دون أن يكن هناك وقد سمت العرب  (44)الأوابد ولم يسمع ذلك لأحد من قبله"
 ما يصل هذا بذاك مباشرة.

والمجاز" يحتاج إليه البليغ في بلاغته فيقال خطيب مصقع وشاعر مفلق فبحسن الألفاظ واختلافها على المعنى الواحد  
المجازية وهذا ما يستعمله  ه بضرب الأمثلة به والتشبيهاتترصع المعاني في القلوب وتلتصق بالصدور ويزيد حسنه وحلاوته وطلاوت

 (45)الشعراء والخطباء والمترسلون ثم رأوا أنه يضيق نطاق النطق عن استعمال الحقيقة في كل اسم فعدلوا إلى المجاز والاستعارات ".
ي:" واعلم أن كل ول الموصلتفصيلا أعمق حول المجاز ومدى علاقته بالحقيقة التي أزيح عنها فيق وقد جاء في المثل، 

لا يصح أن يطلق عليه تسمية المجاز إلا لكونه انتقل عن حقيقة موضوعة له، حيث إن  -في نظره  -لأنه  (46)مجاز له حقيقة،"
المجاز هو اسم الموضع الذي ينتقل فيه من مكان إلى مكان، فجعل ذلك لنقل الألفاظ من الحقيقة إلى غيرها، وبذلك فإن كل 

 بد له من حقيقة نقل عنها إلى حالته المجازية.  مجاز لا
ه لو لم يكن  والبلاغة، لأنويرى الموصلي كذلك :" أن المجاز أولى بالاستعمال من الحقيقة في باب الفصاحة  

كذلك لكانت الحقيقة التي هي الأصل أولى منه، حيث هو فرع عليها وليس الأمر كذلك، لأنه قد ثبت وتحقق أن فائدة 
الخطابي هو إثبات الغرض المقصود في نفس السامع بالتخييل والتصوير، حتى يكاد ينظر إليه عيانا، ألا ترى أن حقيقة الكلام 

 (47)قولنا زيد أسد هي قولنا زيد شجاع، لكن فرق بين القولين في التصوير والتخييل وإثبات  الغرض المقصود في نفس السامع"
 وحة الزيتية التي يشكلها الفنان فيحسن تنميقها بالألوان.أي تشكيل صورة فنية، لا تختلف عن الل

أداة الشاعر والخطيب للإبداع والتعجيب، وهو أداة لا تنضب من عنصر التخييل الذي يتوق إليه  الانزياحولهذا فقط كان       
الشاعر ويبحث عنه دوما، ليبعث من خلاله الدهشة إلى نفس المتلقي، نظرا لأن" التعبير المجازي يتسع لأكثر من معنى، وينفتح على 

أويل  عدد الاحتمالات والدلالات التي يفصح عن بعضها من خلال اتخاذ تقنية التغير قراءة، وهذا انطلاقا من رؤيته له كفضاء دلالي مت
 كمنطلق لقراءته وفك شفراته، لا القراءة الظاهرية )السطحية(، في التعامل معه، أو الاشتغال عليه.



 

110 

 ق الدلالة،دون الولوج إلى عم ة،ذلك لأن هذه الأخيرة، لا تلامس إلا السطح، ولا تقبض إلا على المعنى الحرفي )الأولي( للكلم      
ويرى عبد القاهر الجرجاني أن المجاز لا يختلف عن الاستعارة، وما يمكن قوله في المجاز هو ذاته (48)وملامسة معناها الثاني الإيحائي."

وإنما الفرق ها، ليس هو بشيء غير  "القول في المجاز هو القول في الاستعارة، لأنه فهو يقول: الاستعارة، الذي يمكن قوله في
 .(49)أن المجاز أعم من حيث أن كل استعارة مجاز، وليس كل مجاز استعارة"

ففي هذا القول يزيد مجال الإنزياح اتساعا ليشمل الاستعارة، باعتبارها شكل من أشكال التعبير والتصوير        
لا يمكنه  وتداعيا الأفكار، الشيء الذيالفني، حيث أنها تمنح المبدع مرونة في نسج الصور، وحرية في الخلق، 

إيجاده في المعجم اللغوي، على سطح الكلمات أو في بطونها، وفي هذا بيان أن الشعرية مكمنها في الانزياحات 
عن المعيار، والانحراف عن الحقائق المتواضع عليها في قاموس اللغة، والعدول عن الصرامة الاصطلاحية للغة، الأمر 

الأخير إلى تنوع الإبداعات وتعددها حول الشيء ذاته، بفعل الاستعارات والمجازات وتعدد أوجهها الذي يؤدي في 
وتفاوتها في نسجها، بحسب قدرة كل مبدع وحذقه، في تخير الألفاظ وتلبيسها للمعاني، وفق ما جرت عليه التعابير 

 الكنائية والمجازية في لغة العرب أو غيرها من اللغات.
 

 الإحالت
 .15ص،1987بيروت  1كمال أبو ديب،في الشعرية،مؤسسة الأبحاث العربية،ط- .1
 عبد الرحمن بن خلدون،المقدمة،مطبعة مصطفى محمد،شركة الإعلانات الشرقية،لجنة إحياء      - .2

 .488ص1928التراث،القاهرة،
 .3ص1991الدار البيضاء، 1البلاغية،منشورات دار سال،طمحمد العمري،الموازنات الصوتية في الرؤية - .3

 .5المرجع نفسه،ص- .4

 .  22ص،1985مصر  2صلاح فضل،علم الأسلوب مبادؤه وإجراءاته،الهيئة المصرية للكتاب ،ط- .5

 .   7،8،9ص 1985بيروت  1أدونيس أحمد علي سعيد ،الشعرية العربية،دار الآداب،ط- .6

 .9المرجع نفسه ،ص- .7

 . 346ص1974بيروت  1الأعشى، الديوان ،تح:محمد محمد حسين،دار النهضة العربية،ط- .8

 .23ينظر : عبد الرحمن غركان،م،س،ص - .9

 .10صينظر :أدونيس، المرجع السابق،- .10

 .11صينظر: المرجع السابق،- .11

 .162ص،1989، 3،ع20محمد أحمد فتوح،الشكلية ماذا يبقى منها؟،مقال،عالم الفكر،مج - .12

 .361ص،1986، 3إسماعيل ، الأسس الجمالية في النقد العربي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط عز الدين- .13

 .134ص1ج،1972،بيروت 4ابن رشيق القيرواني،العمدة،تح:محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيل،ط- .14

 المرجع نفسه،،الصفحة نفسها.- .15

 . 56ص 1984بلاغة العربية،المؤسسة الجامعية،بيروت ناجي عبد الحميد مجيد،الأسس النفسية لأساليب ال- .16

 .106صنور الدين السد، الشعرية العربية،- .17

 .218ص1جابن رشيق،العمدة،- .18

 .225ص1جالمرجع السابق،- .19

 .5،ص 1956ابن طباطبا العلوي،عيار الشعر،تح:طه الجابري ومحمد زغلول سلام،المكتبة التجارية،القاهرة،- .20

 .18صة العربية،جمال الدين بن شيخ،الشعري- .21

 .9ص1،ج1951،القاهرة،1المرزوقي،شرح ديوان الحماسة، تح: أحمد أمين وعبد السلام هارون،ط- .22

 72صينظر :وحيد صبحي كبابة، الخصومة بين الطائيين وعمود الشعر،  - .23

 .15،16صابن طباطبا ،المرجع السابق،- .24

 .9ص1المرزوقي، المرجع السابق ،ج- .25



 

111 

 .188ص2ج،1ط1977والمتحول،دار العودة ،بيروت، أدونيس،أحمد علي سعيد،الثابت- .26

 .146ص2جمحمد زغلول سلام،تاريخ النقد العربي،دار المعارف،مصر)دت( ،- .27

 .9ص1المرزوقي المرجع السابق ،ج- .28

 .74صينظر: وحيد صبحي كبابة، المرجع السابق ،- .29

 المرجع السابق الصفحة نفسها.- .30

 الموسوعة الشعرية،ديوان الأعشى.- .31

 .39صغركان، المرجع السابق ،عبد الرحمن - .32

 . 11صمحمد غنيمي هلال، دراسات ونماذج في مذاهب الشعر و نقده ،دار نهضة مصر،)دت(القاهرة،- .33

 .410صإحسان عباس، المرجع السابق ،- .34

 .84صينظر:وحيد صبحي كبابة، المرجع السابق ،- .35

 .76صينظر : المرجع نفسه ،- .36

 228ص1ج،1،1995محمد التنجي،دار الكتاب العربي،بيروت،طعبد القاهر الجرجاني،دلائل الإعجاز،تح:د - .37

 .29صينظر: عبد الرحمن غركان، المرجع السابق ،- .38

 .57ص1987،بيروت،1كمال أبو ديب ،في الشعرية، مؤسسة الأبحاث العربية، ط- .39

 .45ص،40،مج 1989نقلا عن مجلة المجمع العلمي العراقي، 30صعبد الرحمن غركان، المرجع السابق ،- .40

 .206ص،1981،بيروت 1ظر: مصطفى الجوزو،نظريات الشعر عند العرب،دار الطليعة، طين- .41

 .440ص2ج تقي الدين الحموي،خزانة الأدب،- .42

 .84ص1ج،1995، 2أبو الفتح ضياء الدين الموصلي،المثل السائر،تح:محمد محي الدين عبد الحميد،المكتبة العصرية، بيروت ط- .43

 .77صالمرجع نفسة ،- .44

 .33ص1ج.1،1989السيوطي، المزهر في علوم اللغة، تح:فؤاد منصور، دار الكتب العلمية،بيروت طجلال الدين - .45

 .78صالمرجع السابق ،- .46

 المرجع السابق نفسه،الصفحة نفسها.- .47

 .91ص،2004قادة عقاق،في السيميائيات العربية،مكتبة الرشاد،الجزائر - .48

 .335ص1جعبد القاهر الجرجاني،دلائل الإعجاز، المرجع السابق ،- .49

 
 


