
 8102_السداسي الأول                                                                                                   مجلة التدوين، العدد 
 

 

190 
 

Les Études De La Réception Du Cinéma 

Une Troisième Voie Est-Elle Possible ? 
 

Dr.Faisal Sahbi 

Université Oran 1 – Ahmed Benbella 
 

Quand on aborde les études de la réception 

du cinéma, une certaine ambiguïté règne 

malgré tout. Chez les historiens du cinéma 

comme chez les spécialistes de la 

réception, deux visions s’opposent presque 

radicalement : pour les uns, les études 

portant sur le public du cinéma sont « à la 

fois nombreuses et très anciennes »
[i]

. Ce 

constat est dressé notamment par le 

sociologue du cinéma Fabrice Montebello. 

Pour d’autres, les études sur le public ne 

sont venues que tardivement.  Cette 

opposition peut être expliquée à notre avis 

par la position dans laquelle se place 

chacun et surtout par ce qu’on entend par 

étude du public. Pour notre part, pour des 

arguments que l’on va  avancer ci-dessous, 

nous adhérons davantage à la deuxième 

thèse.  

1. La réception du cinéma : un objet 

sociologique  

Pour Montebello, comme pour chaque 

chercheur s’intéressant au cinéma comme 

fait social, les études du public du cinéma 

remontent aux premières années du 20
ème

 

siècle.  « Elles sont nées en général de la 

croyance dans la force de persuasion du 

réalisme photographique »
[ii]

. Elles ont 

tournées aussi autour  de la question des 

effets du cinéma sur  les spectateurs. 

Souvent financées par des fondations 

proches de l’Eglise ou des ligues de vertus, 

comme le montre Bosséno, ces études 

agencent leur argumentaire en termes de 

« manipulation » ou d’ « aliénation ». Elles 

s’attachent à démontrer l’influence du 

cinéma sur l’homme : « influence néfaste 

le plus souvent […] le cinéma, pour ses 

spectateurs plus ou moins jeunes, constitue 

une formidable école du crime et du 

vice. »
[iii]

  

Au-delà de l’aspect alarmiste de ces 

études, manifestement orientées de 

surcroit, peut-on parler d’une quelconque 

retombée théorique sur les études de 

réception ? Nous sommes presque tenté de 

répondre définitivement par non. Outre les 

motifs déjà avancés, il nous semble que ces 

études se sont intéressées au public au sens 

large et non pas aux spectateurs dans leur 

singularité. Cela rendrait obsolète à notre 

sens toute réflexion sur la réception à partir 

de cette première vague d’études sur le 

public du cinéma.  

A l’opposé de cette première thèse, 

d’autres chercheurs, s’intéressant au 

cinéma comme objet sociologique ou au 

centre d’une approche computationnelle, 

notent que, contrairement aux autres 

médias, les premiers pas du cinéma n’ont 

pas été accompagnés par des études sur son 

public. Elles ne sont venues que 

tardivement. Historien du cinéma à la 

Sorbonne, Christian-Marc Bosseno tente 

d’élucider les causes de cette exception : 

« On pourrait croire que la profession, très 

tôt, a voulu connaître et analyser son 

public : il n’en est rien. A cela, une raison 

simple l’ampleur même de la population 

des cinémagoers aux temps de la splendeur 

d’Hollywood rendait inutile toute étude 

pointue. Quand, chaque semaine, comme 



 8102_السداسي الأول                                                                                                   مجلة التدوين، العدد 
 

 

191 
 

c’est le cas au plus fort des années 1940, 

près de deux tiers des américains vont au 

cinéma, pourquoi vouloir mieux les 

connaitre ? » 
[iv]

. Ce n’est qu’avec la 

hausse de l’offre cinématographique, 

conjuguée à la baisse de la demande due 

notamment  à  l’arrivée d’un nouveau 

concurrent, en l’occurrence la télévision, 

qu’on a voulu connaître les raisons de la 

« rupture » annoncée entre le cinéma et son 

public. Les premières études sérieuses 

autour du sujet virent  le jour à l’aube des 

années cinquante. Soulignons, 

particulièrement, le chapitre consacré aux 

leaders dans le cinéma, dans l’ouvrage de 

Elihu KATZ & Paul LAZARSFELDS, 

l’influence personnelle
[v]

, un classique des 

études en communication.  

L’avènement de la télévision, au début des 

années cinquante du siècle passée, a eu un 

impact doublement considérable sur les 

études de la réception du cinéma. Un 

impact qui semble, à première vue, 

paradoxal. Dans sa bibliographie 

internationale
[vi]

 sur les études de 

l’audience
[vii]

, Bruce  A. Austin remarque 

que le rôle de « corrupteur majeur des 

sociétés »
[viii]

, initialement réservé au 

cinéma, s’est petit à petit dévolu à la 

télévision.  Par conséquent, les études sur 

l’impact néfaste des médias sur le public se 

sont orientées vers ce nouveau média. En 

parallèle, la crise de fréquentation des 

salles de cinéma, à la fin des années 

cinquante et début des années soixante, à 

cause du nouvel engouement pour la 

télévision, à poussé les chercheurs, 

financés par des fonds privés aux Etats-

Unis ou les pouvoirs publics, à s’interroger 

sur la nature du public et la meilleure façon 

pour le réconcilier de nouveau avec le 

cinéma. Ce double contact avec la 

télévision a lancé les premières études 

sérieuses sur le cinéma.  

• Les approches textuelles  

Quand les chercheurs américains 

s’intéressaient au public de cinéma en 

termes quantitatifs, cherchant avant tout à 

comprendre ses motivations, ses besoins et 

ses gratifications, dans la pure tradition 

empirique, les chercheurs de tradition 

européenne, en plein engouement pour le 

Structuralisme et la sémiologie, ont orienté 

leurs recherches vers des préoccupations 

plus « spectatorielles » dans le champ de la 

sémiologie et plus « culturelles » dans 

celui de la sociologie. Dans le premier 

champ, le film n’est plus appelé « œuvre » 

mais « texte », comme le fait remarquer 

Esquenazi.
[ix]

 Mais contrairement à ce que 

laisse entendre cette nouvelle appellation, 

le film est loin d’être appréhendé dans un 

paradigme de texte-lecteur ; il demeure 

« une unité pleine et autonome ».  

Cela va se vérifier une première fois avec 

les écrits de Christian METZ, pionnier des 

études sémiologiques sur le cinéma. Il ne 

s’intéressa, en premier lieu, au film qu’en 

tant que système de signification fermé. 

Linguiste de formation, METZ prolongeait 

ainsi la tradition structuraliste de 

SAUSSURE et de Beneveniste. Dans ses 

premières publications sur le sujet, son 

approche est essentiellement textualiste. Il 

s’interrogea sur la nature du langage 

cinématographique dans un de ses premiers 

articles
[x]

. Une année plus tard, il écrit sur 

l’impression de réalité au cinéma
[xi]

. 

Hormis de rares tentatives d’analyse, 

illustrant son outil méthodologique La 

grande syntagmatique
[xii]

,  les efforts de 

Metz demeurent pour le reste assez 

théoriques.  Une théorie Metzienne, où 

l’on trouve « les concepts essentiels d’une 



 8102_السداسي الأول                                                                                                   مجلة التدوين، العدد 
 

 

192 
 

analyse du film compris comme un texte, 

c'est-à-dire comme un discours 

uniquement déterminé par ses propriétés 

internes.»
[xiii]

 Pour entrevoir un réel intérêt 

de la théorie metzienne pour la question du 

public, il faudra  attendre les retombées 

théoriques de ses remarques sur la façon 

dont « le film nait par le regard du 

spectateur ». Ces retombées sont une partie 

inhérente de la théorie sémiopragmatique 

de Roger Odin.  

Quand Raymond Bellour utilisa l’héritage 

théorique de Christian METZ dans 

l’analyse sémiotique des films -notamment 

ceux d’Alfred Hitchcock- sa préoccupation 

par la politique des auteurs et leurs points 

de vue dans la création paraissait nettement 

plus  présente que les questions ayant 

rapport avec la réception. Ainsi, continuant 

dans la même perspective proposée par 

Christian Metz dans le signifiant 

imaginaire
[xiv]

, il ajouta la psychanalyse 

lacanienne à sa boite à outils conceptuels. 

Toutefois, cette approche analytique sera 

exploitée pour interroger les 

problématiques liées à la création et à la 

politique des auteurs et presque jamais aux 

questions de la réception.  

• Les études de réception en quatre 

familles  

Sur les questions de réception et du 

cinéma, ils sont très rares, du moins dans le 

champ francophones, les chercheurs qui 

s’y sont consacrés. On peut en citer trois : 

Emmanuel Ethis, sociologue et spécialiste 

de la réception des œuvres 

cinématographiques, dans un champ plus 

large celui de l’étude des publics de la 

culture ; Guillaume Soulez, avec une 

approche plus sémiotique ; Jean-Pierre 

Esquenazi, chercheurs en communication 

et médias, spécialisé dans la relation entre 

la production culturelle et sa réception. Ce 

dernier a coordonné, avec Roger Odin, un 

numéro de la revue Réseaux  consacré  au 

cinéma et sa réception. 
[xv]

 Une des rares 

productions scientifiques consacrées au 

sujet.
*
  Dans l’article introductif de ce 

numéro, Esquenazi tente de répertorier les 

premières études sérieuses  sur la réception 

du cinéma en quatre ensembles d’études. Il 

s’agit là d’études qui « examinent pas 

seulement un film ou le cinéma, mais un 

film en relation avec des communautés 

d’interprétation particulières, le sens 

émerge de rapports motivés entre des 

signes et des acteurs sociaux… »
[xvi]

  

• La critique féministe  

Le premier des quatre ensembles est ce 

qu’il appelle la critique féministe du 

cinéma. Née avec l’éclosion des critiques 

militantes des films, à la fin des années 

soixante, la critique féministe s’est fondée 

sur les bases d’un constat : les sociétés- 

occidentales en l’occurrence- sont 

caractérisées par une différentiation entre 

ses individus dont le critère est leur sexe. 

Cette différence donne lieu à une 

répartition de pouvoir  inégale entre 

hommes et femmes. Outre le fait que la 

femme est très peu représentée dans le 

monde de la production culturelle- ce qui 

entraine souvent des films marqués par un 

regard masculin sur les sociétés- la 

réception des films est différente selon le 

sexe du spectateur. Il y aurait donc une 

réception masculine et une réception 

féminine du cinéma.  

Il est difficile de brosser ici un tableau 

exhaustif  et complet de ses critiques 

féministes et leurs implications dans les 

études de réception. Cependant, ce ne 

serait pas dénué de bon sens que de 

rappeler l’originalité d’une telle approche à 



 8102_السداسي الأول                                                                                                   مجلة التدوين، العدد 
 

 

193 
 

cette époque. Ces critiques féministes ont 

eu le mérite  d’avoir affirmé assez tôt, avec 

clarté que « des parties différentes de la 

population ne voient pas la même chose en 

allant au cinéma. Le sens d’un film 

consiste en une négociation entre le film et 

sa réception. »
[xvii]

 Ce fut déjà une bataille 

de gagnées dans le champ de la réception 

du cinéma.  

• Le courant pragmatique  

Roger ODIN en France et Francesco 

Casseti en Italie, sont les deux plus 

importants représentant de la pragmatique 

du film, deuxième ensemble d’étude sur la 

réception du cinéma. Tout les deux 

influencés directement ou indirectement 

par la lecture d’Austin, ils ont brillamment 

réussi le défi de se positionner dans le 

courant pragmatique. Pour Odin, la 

création de la signification d’un film est le 

résultat de deux niveaux différents. 

D’abord, il  y a un processus interne (et 

intrinsèque) du film qui dicte un 

positionnement spécifique du spectateur 

dans le film de fiction. Le genre du film 

(ou institution dans le vocabulaire odinien) 

étant premier « repère » pour la lecture du 

film. La relation entre le film et son 

spectateur, dans le cadre de ce processus, 

est appelée « mise en phase » 
[xviii]

 Le 

deuxième processus, régissant la 

production de la signification dans le 

rapport entre le film et son spectateur, est 

externe et essentiellement culturel. Comme 

l’écrit Odin dans un article publié en 

1983 : « La lecture d’une image n’est pas 

le résultat d’une contrainte interne mais le 

résultat d’une contrainte culturelle »
[xix]

  

Pour sa part, CASSETTI ouvre la 

perspective pragmatique pour intégrer une 

approche nouvelle de l’énonciation. Il 

envisage le rapport entre film et spectateur 

comme un rapport entre un Je filmique et 

un Tu spectoriel
[xx]

. Le terme clé de 

l’approche de Casseti, comme le souligne 

Esquenazi, est celui du point de vue dont il 

présente deux conceptions : «  Le point de 

vue emprunte les signes de la perception au 

sens propre du terme mais aussi ceux d’une 

certaine façon d’apprendre ou d’adhérer 

aux choses : c’est à la fois un point 

géométrique d’où l’on voit le monde, le 

point depuis lequel on apprend les choses, 

et le point depuis lequel on accepte ou non 

de croire à ce qu’on a en face de soi »
[xxi]

. 

L’originalité de l’approche de Cassetti, 

nous semble-t-il, est d’avoir réussi à 

introduire le concept du point de vue, 

jusque là chasse gardée des études de 

narratologie, dans l’analyse de la réception 

du cinéma. Selon cette conception, la 

réception du film consiste à ce que le 

spectateur « prête » son regard ou non pour 

épouser le point de vue de l’énonciation. 

En acceptant de le faire, il va adopter une 

lecture préférentielle du film comme aurait 

dit David Morley.  

• Socio-économie des publics  

Il est également possible de penser la 

réception en termes de sociologie et 

économie du cinéma. C’est la tâche que 

s’est donnée par exemple Pierre Sorlin. 

Sans s’aventurer dans le champ sémiotique 

ou recourir à la théorie du point de vue de 

Cassetti, Sorlin, à travers une sociologie du 

champ
*
 cinématographique, s’interroge sur 

la manière dont les cinéastes (énonciateurs 

dans la théorie de Cassetti) impose leur 

vision du monde (point de vue dans la 

narratologie) au x spectateur. Pour ce faire, 

il étudie les schémas narratifs utilisés par 

les cinéastes pour raconter leurs histoires, 

qu’il nomma « le visible » : « Le visible est 

ce qui parait photographiable et 



 8102_السداسي الأول                                                                                                   مجلة التدوين، العدد 
 

 

194 
 

présentable sur les écrans à une époque 

donnée »
[xxii]

 L’intérêt de cette approche 

pour l’étude de la réception réside dans la 

manière avec laquelle les cinéastes 

construisent et imposent ce « visible » (ou 

expressions idéologiques selon Sorlin) à 

leur spectateur. Mais également dans la 

(les) composition(s) du public en fonction 

« des expressions idéologiques que chaque 

communauté spectorielle est capable 

d’extraire parmi celles qui lui sont 

proposées. »
[xxiii]

  

La sociologie du cinéma peut être 

également employée dans l’étude d’un 

autre aspect de la relation entre le film et 

ses spectateurs, celui de la sa 

représentation. Souvent de la  tradition des  

Cultural Studie. Des études sociologiques 

se sont intéressées aux films comme 

expressions idéologiques et ce qu’ils 

peuvent véhiculer comme représentations. 

Jean-Pierre Esquenazi en cite comme 

exemple le livre de Genviève Sellier et 

Noël Bursh, La drôle de guerre des sexes 

du cinéma français. 
[xxiv]

 Cependant, il 

reproche à ce genre d’étude des 

représentations son penchant à trop se 

focaliser sur l’idée  d’identification qu’il 

juge  très simplificatrice.  

• Les interprétativistes de la 

réception  

Enfin, Jean-Paul Esquenazi repère un 

quatrième ensemble sur la réception du 

cinéma celui qu’il appelle l’interprétation 

des films. Une œuvre se distingue de ce 

flot. C’est  celle de janet Staiger, 

Interpreting Films, dont l’essence de la 

pensée peut être illustrée par les premières 

lignes de la préface de ce livre : «  Les 

produits culturels n’ont pas de 

signification immanentes, leurs variations 

d’interprétations sont des fondements 

historiques et ces différences et 

changements ne sent pas idiosyncrasiques 

mais dus à des conditions sociales 

politiques, économiques, se reflétant dans 

les divers éléments de construction 

d’identité, de genre, de préférence 

sexuelle, de race, d’ethnicité, de classe, 

etc. » 
[xxv]

  

Dans cette perspective, la visée de l’étude 

de la réception du cinéma n’est plus de 

comprendre comment un film est compris, 

tel que cela a été suggéré par Metz et repris 

par Odin par exemple, mais de penser la 

réception du film comme un évènement. 

Cela n’est pas sans nous rappeler, les 

efforts de quelqu’un comme Bernard 

Lamizet, qui œuvre depuis quelques 

années à orienter les études sémiotiques 

vers l’exploration du champ de la 

sémiotique de l’évènement
[xxvi]

. Comme 

énoncé par Esquenazi, pour les 

« interprétativistes de la réception », il ne 

s’agit donc pas d’interpréter les textes ni de 

se pencher pour voir comment ils 

impliquent les spectateurs. Il ne s’agit pas 

également de se tourner vers le spectateur 

et son champ social de réception. Leur but 

est de comprendre les interprétations en 

s’intéressant aux contextes politiques, 

culturelles et sociales du moment de la 

réception.  

• Les défis des études de la 

réception  

A la fin de ce survol des ensembles 

théoriques ayant traité la réception du 

cinéma, il nous est difficile d’omettre un  

constat celui d’une certaine étanchéité  

entre les quartes ensemble. Nous 

continuons à penser et à croire que les 

pragmatiques du film auraient beaucoup à 

gagner s’ils intègrent les perspectives du 

contexte de la réception et de l’évènement 



 8102_السداسي الأول                                                                                                   مجلة التدوين، العدد 
 

 

195 
 

avancées par les interprétativistes comme 

Staiger. Exactement comme leur héritage 

théorique a été utilisé par les chercheurs 

des autres champs.  D’ailleurs, il est à 

noter que les modèles théoriques d’Odin et 

de Cassetti par exemple ont plus profité 

aux chercheurs sur la télévision qu’à celles 

sur le cinéma. Dans l’autre sens, les 

interprétativistes gagneraient davantage 

s’ils cessent de se focaliser uniquement sur 

l’étude de la réception comme évènement. 

Enfin, nous pensons que toute étude de la 

réception du cinéma doit prendre en 

considération le moment de la création du 

film, comme partie prenante du processus 

de la réception. L’une et l’autre sont 

indissociables à notre sens. Hall, dans son 

modèle Encodage/Décodage, a déjà montré 

à quel point serait bénéfique une telle 

démarche. Jean Pierre Esquenazi l’a 

précisé dans un article sur les médias et 

leurs publics
[xxvii]

, quand il lie 

interprétation et espace de présentation. Il 

nous semble donc nécessaire d’aller 

jusqu’au bout de la pensée d’Odin et de 

Cassetti pour mieux l’optimiser.  

Il existe par ailleurs un autre 

cloisonnement artificiel qu’il faudra casser. 

C’est celui que l’on a édifié entre 

esthéticiens et sémioticiens de la réception 

du cinéma (nous intégrons les 

pragmatiques et les interprétativistes du 

cinéma dans ce « camp ») d’une part, et les 

sociologues de la réception du cinéma 

d’autre part. Pour ce faire, il faudra peut-

être oser ce qu’il appelle Emmanuel Ethis 

« sociologiser la réception des 

œuvres »
[xxviii]

 D’autant plus que, dans ce 

cas précis, comme le souligne Jean Claude 

Passeron, la rencontre des deux « camps » 

se fait sur un terrain de la réception «  

propice aux méthodes d’investigations et 

de traitement particulières à la 

sociologie »
[xxix]

  

Cette quête de terrain d’entente entre 

sociologue et sémioticiens de la réception 

ne doit pas toutefois se faire au détriment 

d’une certaine spécificité de la réception 

filmique dont il est ici question. Dans cette 

visée, Ethis, dans un ouvrage consacré à la 

réception du temps au cinéma, emprunte à 

Jean-Claude Passeron et Emmanuel Pedler 

trois principes présentés dans leur essai le 

temps donné aux tableaux
[xxx]

, sur 

lesquelles doit reposer toute étude de la 

réception du cinéma : les principes de 

spécificité, de singularité, de 

perceptibilité
[xxxi]

. Tout d’abord, il faut 

tenir en comme de la spécificité 

sémiologique du message filmique et la 

combinaison de ses matières d’expression. 

Aucun effort purement sociologique, aussi 

brillant soit-il ne pourra prendre en 

considération cette spécificité. Les lois de 

l’enquête sociologique pourraient aussi 

négliger un autre principe de la réception 

filmique, celui de la singularité de l’œuvre. 

En observant la réception, chaque 

interprétation est unique. Elle ne peut pas 

se soumettre au déterminisme de la 

répétition.   « La réception artistique est, 

en effet, par définition perception et 

interprétation d’un message identifié dans 

l’individualité insubstituable de ses 

signifiants »
[xxxii]

 Les œuvres filmiques ne 

sont donc ni insubstituables ni 

interchangeables de même que les 

moments de la réception. Chaque réception 

est un évènement unique, si l’on utiliser le  

lexique interprétativiste de Staiger.  Enfin, 

Jean-Claude Passeron propose de 

n’attribuer à une œuvre (filmique dans 

notre cas) que les aspects perçus par des 

publics réels. C’est en effet le troisième  

principe de Passeron : la perceptibilité.  



 8102_السداسي الأول                                                                                                   مجلة التدوين، العدد 
 

 

196 
 

 

[1]
 Fabrice Montebello, « de la réception des films 

au cinéma des ouvriers », dans Cinéma : revue 

d’études cinématographiques, vol.2, n°2-3, 1992, 

p.p. : 123-147.  
[2]

Ibid, p. 124.  
[3]

 Christian-Marc BOSSENO, « La place du 

spectateur » in Vingtième Siécle. Revue d’histoire, 

N°46, numéro spécial : Cinéma, le temps de 

l’histoire, Avril-Juin 1995, P. 144  
[4]

 Christian-Marc Bosseno, « La place du 

spectateur » in Vingtième Siécle. Revue d’histoire, 

N°46, numéro spécial : Cinéma, le temps de 

l’histoire, Avril-Juin 1995, P. 145.  
[5]

Elihu KATZ & Paul LAZARSFELD, Influence 

personnelle, Paris, Armand Colin, 2008.  
[6]

 Bruce A. Austin, The film audience, an 

internationnal bibliography or research,  Londres, 

Scarecrow Press, 1983.  
[7]

 Terme habituellement traduit dans ce contexte 

par public mais il nous semble plus judicieux de le 

garder dans version originale.  
[8]

 L’expression est de Christian-Marc Bosseno.  
[9]

 Jean-Pierre Esquenazi, « Le film, un fait social » 

dans Réseaux, volume 18, n°99/200, p.p. : 13-48.  
[10]

 Christian Metz, « Le cinéma : langue ou 

langage ? » in communications, N°4, « Recherches 

sémiologiques », Paris, Editions du Seuil, 1964  
[11]

 Christian Metz, «  A propos de l’impression de 

réalité au cinéma », dans Essai sur la siginification 

au cinéma, Tome 1, Editions Klincksieck, Paris, 

1965 (1968).  
[12]

 Christian Metz, « Etude syntagmatique du film 

ADIEU PHILLIPINE de Jacques Rozier », in 

Image et Son, Paris, Edition de l’union française 

des œuvres laïques d’éducation par l’image et le 

son, N° 201, Janvier 1967, P. 81-98  
[13]

 Jean Pierre Esquenazi, Op.cit, p. 22.  
[14]

 Christian Metz, Le signifiant imaginaire, Paris, 

UGE, 1977.  
[15]

 Jean Pierre Esquenazi& Roger Odin 

(coordination), « Cinéma et réception » dans  

Réseaux, volume 18-n°99/200.  
*
 A propos de ce numéro, Esquenazi et Odin 

écrient : «  Que des théoriciens du cinéma aient 

décidé aujourd’hui de proposer un ensemble de 

textes portant sur le rapport entre les films et leurs 

publics à la revue Réseaux est doublement 

symbolique. Publier dans une revue de 

communication plutôt que dans une revue de 

cinéma manifeste le désire de ces chercheurs de 

sortir d’une forme d’approche dont se sont trop 

souvent satisfaites les études cinématographiques 

[…] Publier dans une revue de communication 

marque aussi que ces chercheurs trouvent, comme 

naturellement, leurs références dans d’autres 

espaces théorique que celui de la réflexion 

traditionnelle du cinéma. » ibid, p. 9.  

[16]
 Jean-Pierre Esquenazi, « Le film, un fait 

social », op.cit, p. 26.  
[17]

 Op.cit., p. 27.  
[18]

 Roger Odin, « Mise en phase, déphasage et 

performativité dans le Tempestaire de Jean 

Epstein » dans Communications, n° 38, 1983 p. 

213-238.   
[19]

 Roger Odin, « pour une sémio-pragmatique du 

cinéma » dans Iris, vol 1, n°1, p. 67-82, p. 68.  
[20]

 Jean-Pierre Esquenazi, op.cit, p. 29.  
[21]

 Francesco Casseti, D’un regard l’autre, PUL, 

Lyon, 1986 (1990), p. 112.  
*
Utilisé dans le sens général du terme et non pas 

dans son sens bourdussien.  
[22]

 Pierre Sorlin, Sociologie du cinéma, Aubier, 

Paris, 1977, p. 69.  
[23]

 Jean Pierre Esquenazi, op.cit, p. 31.  
[24]

 Noël Bursh&GenvièveSellie, La drôle de guerre 

des sexes du cinéma français 1930-1956, Nathan, 

Paris, 1996.  
[25]

 Janet Staiger, Interpreting Films, Princeront UP, 

Princeton, 1992. Extrait traduit par Jean-Pierre 

Esquenazi, Op.cit, p. 33.  
[26]

 Voir Bernard Lamizet, La sémiotique de 

l’évènement, Hermès publications, Paris, 2006.  
[27]

 Jean Jacques Esquanazi, « les médias et leurs 

publics »  dans (s.s.la direction de)  S. Olivesi , 

Sciences de l’information et de la communication, 

PUG, Grenoble, 2006.  
[28]

 Emmanuel Ethis, « Ce que le spectateur fait au 

cinéma. Pour une sociologie de la réception des 

temps filmiques », dans communication et 

langages, n° 119, 1
er

 trimestre 1999, pp. 38-54, p 

43-46.  
[29]

 Jean Claude Passeron, Le raisonnement 

sociologique. L’espace non-proppérien du 

raisonnement. Nathan, Paris, 1992, p. 262, cité dans 

Emmanuel Ethis, op.cit, P. 47.  
[30]

 -Claude Passeron et Emmanuel Pedler, Le temps 

donné aux tableaux, Cercom/Imerec, 1991.  
[31]

 Emmanuel Ethis. Les spectateurs du temps. Pour 

une sociologie de la réception du cinéma. 

L’Harmattan, Paris, 2006. P. 69-71.  
[32

  Jean-Claude Passeron, « L’usage  faible des 

aimages », dans le raisonnement sociologique, 

Op.cit. 

 


