
25 

 

174 
 

 

  
  فؤاد بن عبيد.د    

  أستاذ بجامعة الحاج لخضر ــ باتنة      
  :مقدمة

  :، وعلى آله وصحبه والتابعين، وبعدالحمد الله رب العالمين، والصلاة والسلام على البشير النذير
يتناول الموضوع إشكالية التداخل بين متطلبات الانتماء للوطن، ومتطلبات الانتماء للأمة؛ ذلك أن الفرد 
المسلم بحكم عقيدته الإسلامية ينتمي إلى أمة إسلامية مترامية الأطراف في أوطاا الإسلامية، بل وخارج الأوطان 

وبذلك الانتماء تتعين هوية الفرد المسلم في بعدها . أقليات فاعلة داخل أوطان غير إسلاميةالإسلامية بحضورها ك
. الإعتقادي والتصوري، وفي بعدها العبادي والعملي، وفي بعدها التراثي والتاريخي، وفي بعدها المصيري والمستقبلي

يعيش داخل وطن ينتمي إليه، يفرض عليه  لكن مع ذلك كله فهناك واقع لا يمكن القفز عليه؛ وهو أن الفرد المسلم
واجبات معينة، ويلزمه بقوانين محددة، ويلبسه هوية خاصة، ويربطه بمصير شعبه الذي قد يتفق وقد يختلف مع غيره من 

وعليه نريد البحث في مدى الانسجام والتكامل في الانتماء للوطن والانتماء للأمة؛ . الأوطان داخل الأمة الإسلامية
لخطوط التي تمثل تداخلا بين الانتمائين، على أن ذلك التداخل لا يعني بالضرورة التعارض والتدافع، بل نريد به ببحث ا

في هذه الدراسة التكامل الذي تتمظهر فيه خدمة الوطن عندما تخدم الأمة، وخدمة الأمة عندما يخدم الوطن؛ أي 
ونريد أن نذّكر . وطن، وعنوان الوطن وحضوره في الأمةنبرز من خلال تلك الخطوط عنوان الأمة وحضورها في ال

هنا، أن حضور الأمة وتفعيل دورها بالنسبة لنا كمسلمين، يعد الأصل في هويتنا وتحصيل قوتنا وبناء حضارتنا، سيما 
بحث عن أي في عصر تتنافس فيه التكتلات الدولية والإقليمية لتحصيل القوة التي تحقق مصالحها في عالم معولم، والتي ت

كيف لا يليق بنا ذاك الرداء الجامع، ونحن من . عامل مشترك بينها يشكل مبررا لتكتلها وتجمعها ضمن الأمة الواحدة
يمتلك أكثر من مبرر يفرض علينا أن نحصل قوة التجمع والتكتل والتعاون والتفوق والتمكين؟ ومن الواضح أن سعي 

. الانسلاخ عن مقومات وطنه الذي ينتمي إليه، أو التخلي عن متطلباته الوطنيةالمواطن المسلم في هذا الاتجاه لا يعني 
فلا بد إذن من بحث خطوط التماس والتداخل بين الانتمائين؛ للوطن وللأمة، حتى يسلم المواطن المسلم من نكران 

  . الذات في أمته لحساب وطنه، أومن إيثار الذات في وطنه على حساب أمته
وما مدى تداخل تلك المتطلبات؟ . شكالية نتساءل عن متطلبات المواطنة، ومتطلبات الأمةولتباحث هذه الإ

وما هي الخطوط التي تمثل حيز الاشتراك بين الانتماء للأمة والانتماء للوطن، وبين خدمة الأمة وخدمة الوطن؟ وهل 



25 

 

175 
 

نة؟ أم يمثل التفاني في خدمة الوطن والالتزام تمثل خدمة الأمة والقيام بمتطلباا انقلابا على الوطن وتخليا عن المواط
بمتطلبات المواطنة، عزوفا وتخليا عن الأمة وحاجياا؟ وهل يمكن أن نعتبر تراث أمتنا الإسلامية ومقدساا في أي 
مكان من العالم وجدت، أا تعني المواطن المسلم في أي مكان وجد؛ له فيها حقوق وعليه إزاءها واجبات؟ وهل يعني 
المواطن المسلم ـ أياّ وجد ـ التنوع الفكري والفقهي الثري الموزع على الأمة الإسلامية؟ وهل يعنيه أيضا مصير 
أوطان غير وطنه مما ينتمي إلى أمته الإسلامية؟ ألا يضر هذا بحقوق وواجبات المواطنة؟ ألا يشكل الاهتمام الفكري 

تدخلا في الشأن الداخلي؟ أم يشكل العزوف عن ذلك تخليا عن  والفقهي الاجتهادي بمسائل الأمة في أوطان مغايرة
الأمة واونا في حقها، على قاعدة من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم؟ وعليه كيف يمكنا تفعيل المواطنة في خدمة 

  الأمة، وتفعيل دور الأمة في خدمة أوطاا؟ 
  : حليل والتركيب والتقويم، ضمن محاور أربعةهذه التساؤلات وغيرها، ما نود تناوله بالدراسة والت

  .مفهوم الأمة  والمواطنة ومتطلباما: المحور الأول
  .خط الدين والاجتهاد بين الانتماء للأمة والانتماء للوطن: المحور الثاني

  .خط التراث والتاريخ بين الانتماء للأمة والانتماء للوطن: المحور الثالث
  .السياسي بين الانتماء للأمة والانتماء للوطن خط المصير: المحور الرابع

  .ثم نخلص بعد ذلك إلى أهم النتائج المتوصل إليها

  :أولا ــ مقدمة في مفهومي الأمة والمواطنة ومتطلباما

  توطئة 
نجد اهتماما بالانتماءين الكبيرين  - مهما اختلف تصنيفه- من خلال التأمل في الموروث الديني والبشري 

ق البشرية جميعا على العودة إليهما، وهما الانتماء الأرضي، الذي يصطلح عليه بالوطن، ويصطلح على اللذين تتف
  .المنتمي إليه بالمواطن، ويصطلح على القوانين المنظمة للاجتماع والتمدن فيه بالمواطنة، أو قوانين المواطنة

من جانبه الفكري والعقدي، وقد  في مقابل هذا أو معه نجد انتماء أوسع وأعرق، وهو مرتبط بالإنسان
  .يدخل فيه جانبه اللغوي والتاريخي، وهو ما يصطلح عليه بمفهوم الأمة

وبين هذين الانتماءين نجد قواسم كثيرة مشتركة، من يمارسها يكون قد احترم انتماءه الوطني، كما يكون 
الح الوطنية الضيقة مع مصالح الأمة، وهنا قد احترم انتماءه المذهبي، ولكنه توجد كذلك أمور قد تتناقض فيها المص

هل هي الانتماء الوطني المحدد بالقطعة الجغرافية التي اصطلح على : نحتاج إلى التساؤل عن الجهة التي ينبغي تقديمها
  اعتبارها قطرا من الأقطار؟

و غيرها من أم أن الإنسان يرجع في هذه النواحي إلى انتمائه الفكري والعقدي أو اللغوي والعرقي، أ



25 

 

176 
 

  الانتماءات التي تنتسب لها الأمم المختلفة؟
  :وهذا الإشكال يثيره طرفان من الناس، كلاهما يريد أن يلغي غيره

، فدعاة الوطنية الضيقة، إذ أم يعتبرون الوطن هو المقدس الذي ينبغي أن يحتكم إليه عند الطرف الأولأما 
  .خاضعا لجهات أجنبية، تنقصه الوطنية، أو ينقصه الصدق فيها كل خلاف، وأن كل من لم يراع حدود وطنه يعتبر

المتدينين عموما، مهما اختلفت مذاهبهم  -بالنسبة للمسلمين-، فدعاة الأمة، وهم يمثلون الطرف الثانيأما 
ومواقفهم، ففي هذا يستوي أصحاب التوجه الإصلاحي الفكري أو السياسي من أبناء الحركات والجماعات 

  .مع التقليديين من أصحاب الطرق الصوفية وغيرهم الإسلامية،
حيث نجد أن الوطن أضيق من أن يستطيع حصر أمثال هذه الجماعات والحركات والطرق في بوتقته، 

  .فجميعها ذات صبغة عالمية

  :ــ مفهوم الأمة 1
  :لغة

اعة؛ إذ لا يكاد يفهم عند معاني كثيرة في اللغة العربية، أشهرها وأشيعها أا تأتي بمعنى الجم) أمة(لكلمة 
ولفظ الأمة مفرد، ومعناه . الجماعة: قومه، والأمة: وأمة الرجل: )1(الإطلاق إلا هذا المعنى، قال ابن منظور في اللسان

 ولَقَد أَرسلْنا إِلَى أُممٍ من قَبلك ﴿: أمم، قال االله تعالى: الجمع، كما نص عليه الأخفش، فإن أريد جمع لفظه قيل
كَذَلك أَرسلْناك في أُمة قَد خلَت من  ﴿: وقال تعالى). 42: الأنعام( فَأَخذْناهم بِالْبأْساءِ والضراءِ لَعلَّهم يتضرعونَ 

 كا إِلَينيحي أَوالَّذ هِملَيع لُوتتل ما أُمهلقَب )35: الرعد(  
  :اصطلاحا
جماعة كبيرة من الناس، تنتمي إلى أصل عرقي : (رفون لكلمة الأمة على أا تعني عند إطلاقهايتفق المع

واحد، يوجد بين أفرادها لغة مشتركة، أو تاريخ مشترك ومصالح كبرى، فضلًا عن الوجود الجغرافي والتاريخي، لقرون 
  )2()طويلة في أرض بعينها

الشعب، والأرض، : نوني يشتمل على ثلاثة عناصر، هيوهي تختلف بذلك عن الدولة، التي هي كيان قا
والدولة قد تضم عدة . فهي كيان قانوني اقتضاه الواقع: أما الدولة. كائن حي عبر العصور: فالأمة(وسلطة السيادة، 

دولة أمم؛ إذ قد تتوسع دولة، وتضم أقاليم تختلف عنها في الأصل العرقي، أو في اللغة، أو في العقيدة، فتكون تلك ال
قد ضمت أمما مختلفة، مثل الامبراطوريات القديمة في التاريخ، كالإمبراطورية الفارسية، والرومانية، ومثل المد 

  )3()الاستعماري في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر الميلاديين
  



25 

 

177 
 

  

  :ـ مفهوم المواطنة 2
  :لغة

الذي يقيم فيه الإنسان، فهو وطنه  يشير إلى المنزل - كما ورد في لسان العرب-مشتقة من الوطن، وهو 
في اللغة العربية على مفهومها الحديث إذ أن واطن في اللغة تعني ) المواطنة(ولم ير بعض أهل اللغة دلالة للفظ ، )4(ومحله

  .واطنت فلاناً يعني وافقت مراده: مجرد الموافقة
المعاصر بمعنى المعايشة في وطن واحد  لكن فريقا آخر من اللغويين رأى إمكانية بناء دلالة مقاربة للمفهوم

فواطن فلان فلاناً يعني عاش معه في وطن واحد ) وطن(لا من الفعل ) واطن(المشتقة من الفعل ) المواطنة(من لفظة 
  .)5(كما هو الشأن في ساكنه يعني سكن معه في مكان واحد

  :اصطلاحا
للدلالة بدقة على مفهومها ) المواطنة(فظة كما رأينا في التعريف اللغوي، فإن اللغة العربية لم تضع ل

كما تذكر دائرة -التي تعني ) CITIZENSHIP(الحديث، ذلك أن أصل هذا المصطلح كان تعريبا للفظة 
علاقة بين فرد ودولة كما يحددها قانون تلك الدولة وبما تتضمنه تلك العلاقة من واجبات : (-المعارف البريطانية

  )6()لدولة، متضمنة هذه المواطنة مرتبة من الحرية مع ما يصاحبها من مسؤولياتفي تلك ا -متبادلة-وحقوق 
وقد برر الأستاذ عبد الوهاب الأفندي سبب عدم ذكر هذا المصطلح في التراث الإسلامي بشقيه الديني 

ت حيث يتمتع أن هوية اتمع الديني والسياسي في بدايات اتمع الإسلامي كانت من المسلما(والبشري، فذكر أن 
للمواطنة ) الجمهوري(الفرد بحكم كونه مسلماً بعضوية فورية وكاملة في اتمع السياسي وبالمعنى الإيجابي، بل و

المسلمون ذمتهم واحدة، ويسعى بذمتهم أدناهم ومن حقّر (النشطة، يحمل الحديث الشريف المشهور هذا المفهوم 
  )8())7()أجمعينمسلماً فعليه لعنة االله والملائكة والناس 

  :ثانيا ــ خط الدين والاجتهاد

  :يعتبر الدين بما يحمله من عقائد وأفكار وسلوكات ومواقف هو الفاصل الأكبر بين مفهومي الأمة والوطن
من ساكنيه أي  -في حد ذاته-فالوطن كأرض اتفق المواطنون على التعايش المشترك المسالم عليها لا يطلب 

تتطلبه المواطنة من حقوق وواجبات قد تتفق مع ما يطلبه الدين نفسه، وقد تختلف، ولهذا نجد في التزام ديني ما عدا ما 
الوطن الواحد أديانا ومذاهب مختلفة، بل قد تكون متناقضة فيما بينها يكفر بعضها بعضا، ولكن المواطنة تلزم الجميع 

ما قد يطرح في الدين من أمور تمس حرمة ذلك  بالعيش المشترك المحترم الذي يغلب حفظ مصلحة العيش المشترك على
  .العيش المشترك



25 

 

178 
 

  .بينما نجد مفهوم الأمة يتدخل تدخلا مباشرا في أفراد كل منتم إليه بغض النظر عن الرقعة التي ينتمون إليها
وهنا نجد أحيانا بعض النواحي التي قد يستغل فيها الانتماء للوطن لضرب الانتماء للأمة، أو عكس ذلك، 

  يف يمكن أن نجمع بين الوطن والأمة في هذه المواقف؟ فك
  وماذا نقدم في حال عدم إمكانية الجمع بين الحقين؟

  : للإجابة على هذين السؤالين المهمين فرقنا بين مفهومين في الدين
كن منهما هو الدين الإلهي المعصوم الموثق في المصادر القطعية التي لا يسري إليها الريب، والتي يم الأول

  .الجزم حقيقة أا دين ونص لا علاقة له بفكر البشر واجتهادام
هو الاجتهاد بمختلف أنواعه، والذي يدخل فيه العقل الإنساني بما يحمله من رواسب مختلفة قد  والثاني
  . تقبل، وقد ترفض

  :ــ خط الدين 1
  :مة والوطن في هذه النواحي نجد أمرينمن خلال التأمل في المصادر الدينية المعصومة المحددة للعلاقة بين الأ

هو ضرورة التزام الحق فكرا وسلوكا بعيدا عما قد يفرضه الوطن أو العرق أو غيرها من القيم التي : الأول
﴿ وجاهدوا في اللَّه حق :قوله تعالى -على سبيل المثال–قد تجتمع عليها الشعوب، ومن النصوص الواردة في هذا 

ه هادجِهينملسالْم اكُممس وه يماهرإِب لَّةَ أَبِيكُمجٍ مرح نينِ مي الدف كُملَيلَ ععا جمو اكُمبتاج ذَا وي هفلُ وقَب نم 
آتلاةَ ووا الصيماسِ فَأَقلَى الناءَ عدهوا شكُونتو كُملَيهِيداً عولُ شسكُونَ الريل لاكُموم وه وا بِاللَّهمصتاعكَاةَ ووا الز

يرصالن منِعلَى ووالْم مفَنِع )فهذه الآية الكريمة تتجاوز ما تعارف عليه البشر من قيم أرضية وبشرية )78:الحج ،
ية سلوكية واحدة تشكل مفهوم الوطن، لتجعل من المسلمين جميعا مهما اختلفت أوطام أمة واحدة لهم قيم معرف

  .يجب اتباعها
هو ضرورة احترام الآخر الذي قد لا نتفق معه فيما اختاره لنفسه من توجه فكري وسلوكي سواء : الثاني

  .ربطتنا ذا الآخر علاقات تعايش مشترك أو لم تربطنا
واطنة وقد ورد هذا في نصوص كثيرة جدا، وهي تشكل قيما يمكن الاعتماد عليها في تشكيل مفهوم الم

  :وفق النظرة القرآنية، وسنذكر أمثلة مختصرة على هذه النصوص مع بيان وجه اجتماع المواطنة فيها مع الأمة
 العدل الحقيقي الذي لا يعرف تنوع المكاييل، ولا يفرق بين الأمم، ومنهاــ النصوص التي تحث على  1

مين للَّه شهداءَ بِالْقسط ولا يجرِمنكُم شنآنُ قَومٍ علَى أَلَّا تعدلُوا اعدلُوا هو يا أَيها الَّذين آمنوا كُونوا قَوا :قوله تعالى
، أي لا يحملنكم بغض قوم على ترك العدل فيهم، بل )8:المائدة( أَقْرب للتقْوى واتقُوا اللَّه إِنَّ اللَّه خبِير بِما تعملُونَ

ملوا العدل في كل أحد، صديقا كان أو عدوا، وهذا يبين أن سلطة المسلمين على قطر من الأقطار لا تلغي استع



25 

 

179 
 

  .الآخرين، ولا تحرمهم من حق العدالة الذي هو حق كل مواطن مهما اختلف دينه
 ــ النصوص التي تحث على التعايش المبني على المودة بين جميع المواطنين مهما اختلفت أديام 2

هم ﴿ لَا ينهاكُم اللَّه عنِ الَّذين لَم يقَاتلُوكُم في الدينِ ولَم يخرِجوكُم من ديارِكُم أَنْ تبرو:قوله تعالى، ومنها ومذاهبهم
 ينقْسِطالْم بحي إِنَّ اللَّه هِمقْسِطُوا إِلَيتنِ) 8(وع اللَّه اكُمهنا يمإِن  ارِكُميد نم وكُمجرأَخينِ وي الدف لُوكُمقَات ينالَّذ

  )9- 8: الممتحنة(﴾ )9(وظَاهروا علَى إِخراجِكُم أَنْ تولَّوهم ومن يتولَّهم فَأُولَئك هم الظَّالمونَ 
كما حصل  قدات على الرعاياتنهى أصحاب السلطة من أن يفرضوا الأديان والمعتالنصوص التي ــ  3

  )256: البقرة(لا إِكْراه في الدينِ قَد تبين الرشد من الْغي﴾ ﴿ :ذلك مع المسيحية وغيرها، ومنها قوله تعالى وهو
تدل على حرية الاعتقاد والتعبد، فلكل ذي دين دينه ومذهبه، لا يجبر على تركه ــ النصوص التي  4
لَيس علَيك هداهم ولَكن اللَّه يهدي من يشاءُ  :يضغط عليه ليتحول منه إلى الإسلام، كقوله تعالى إلى غيره، ولا

)وقد وردت هذه  الآية في سياق ذكر الصدقات ونحوها من أنواع النفقات والصلات، وقد روى )272:البقرة ،
لمسلمين كانوا يتصدقون على فقراء أهل الذمة فلما كثر فقراء سعيد بن جبير مرسلا في سبب نزول هذه الآية أن ا

، فنزلت هذه الآية مبيحة للصدقة على من ليس من )لا تتصدقوا إلا على أهل دينكم: (المسلمين قال رسول االله 
لا كان ناس من الأنصار لهم قرابات من بني قريظة والنضير، وكانوا : ، وروى ابن عباس أنه قال)9(دين الإسلام

  .)10(يتصدقون عليهم رغبة منهم في أن يسلموا إذا احتاجوا، فنزلت الآية بسبب أولئك
من خلال هذه النصوص المعصومة نجد أنه يمكن بسهولة للمواطنين مهما اختلفت أديام أو مذاهبهم أن 

لا الأمة تفرض على يتعايشوا فيما بينهم، فلا المواطنة تلزم أتباعها بقناعة مشتركة، أو سلوك شخصي مشترك، و
  .المنتمين إليها أن يخرقوا ما تفرضه المواطنة من حقوق وواجبات

  :ــ خط الاجتهاد 2
على خلاف خط الدين الذي نجد فيه انسجاما كبيرا بين المواطنة والأمة، نرى خط الاجتهاد، وخاصة ما 

جام كلا الانتماءين، ولعل هذا ما جعل يرتبط منه بالجانب السياسي يضع الكثير من العقبات التي قد تحول بين انس
المتشددين من المتدينين يلغون مفهوم المواطنة، ويعتبرونه مفهوم متناقضا مع الدين، ولا بأس من إيراد بعض الأمثلة 

  :الموضحة لهذا
- ، ذلك أننا نجد   الاجتهادات المرتبطة بالتعامل مع الأقليات غير المسلمة في البلاد الإسلاميةــ  1

الكثير من مثل هذا الفتاوى في الكتب المخصصة لأحكام أهل الذمة، وهو مما يستثمره العلمانيون في الدلالة  -سفللأ
) أحكام أهل الذمة(على عدم إمكانية تطبيق الشريعة الإسلامية، ومن الأمثلة على ذلك هذا النص الذي ورد في كتاب 

لا ( ا الباب، فمما جاء فيه من أحكام أن على أهل الذمة أن ، وهو أكبر موسوعة فقهية في هذ)هـ 751(لابن القيم 



25 

 

180 
 

يتشبهوا بالمسلمين في شيء من لباسهم ولا يتكنوا بكناهم ولا يركبوا سرجا ولا يتقلدوا سيفا ولا يبيعوا الخمور وأن 
با ولا شيئا من يجزوا مقادم رؤوسهم وأن يلزموا زيهم حيثما كانوا وأن يشدوا الزنانير على أوساطهم ولا يظهروا صلي

كتبهم في شيء من طرق المسلمين ولا يجاوروا المسلمين بموتاهم ولا يضربوا بالناقوس إلا ضربا خفيا ولا يرفعوا 
أصوام بالقراءة في كنائسهم في شيء من حضرة المسلمين ولا يخرجوا شعانين ولا يرفعوا أصوام مع موتاهم ولا 

لرقيق ما جرت فيه سهام المسلمين، فإن خالفوا شيئا مما شرطوه فلا ذمة لهم وقد يظهروا النيران معهم ولا يشتروا من ا
  )11()حل للمسلمين منهم ما يحل من أهل المعاندة والشقاق

فهذه الاجتهادات لا تتناسب مع ما ورد في النصوص من الحض على العدالة بين جميع البشر بغض النظر 
، وإنما هي للدلالة على هذه الأحكام نص صحيح واحد عن رسول االله عن أديام ومذاهبهم، خاصة وأنه لم يرد 

  .اجتهادات مجردة بررها الواقع السياسي الذي كان يشكل فيه المسلمون قوة يحسب لها حساا
وكدليل على علاقة هذه الاجتهادات بالسياسة ما ذكره ابن القيم عن تصرفات بعض الحكام مع أهل الذمة 

وأما هارون الرشيد فإنه لما : (ك، ومن أمثله ذلك قوله مثنيا على سلوك هارون الرشيد مع أهل الذمةمثنيا عليهم في ذل
قلد الفضل بن يحيى أعمال خراسان، وجعفرا أخاه ديوان الخراج أمرهما بالنظر في مصالح المسلمين فعمرت المساجد 

صرف الذمة عن أعمالهم واستعمل المسلمين والجوامع والصهاريج والسقايات وجعل في المكاتب مكاتب لليتامى، و
  )12()عوضا منهم وغير زيهم ولباسهم وخرب الكنائس وأفتاه بذلك علماء الإسلام

فهو يثني على من أساء إلى أهل الذمة، ويعاتب ويوبخ من أحسن إليهم، ولا نرى هذا يتناسب مع ما ورد 
  . لآخر بغض النظر عن دينه وانتمائهفي النصوص القطعية السابقة من ضرورة العدل والمودة مع ا

، كتبرير الاعتداءات الاجتهادات المبررة لبعض السلوكات السياسية المتناقضة مع الانتماء للأمةــ  2
  .الأجنبة على أراض إسلامية لأجل تحقيق مصالح سلطات سياسية

عراق، وانتهاء بالدعوة إلى وأمثلة تلك الفتاوى لا تعد ولا تحصى بدءا من تبرير الاعتداء الأجنبي على ال
التدخل الأجنبي في ليبيا وسوريا وغيرها من البلاد الإسلامية، وهذا يتناقض تماما مع ما ورد في القرآن الكريم من 

  .قداسة مفهومي الأمة والوطن، وحرمة دماء وأموال وأعراض المنتمين إليهما
لا تخضع لمقاييس علمية دقيقة، وبالتالي تجعل  ، والتيالاجتهادات المرتبطة ببعض المواقيت التعبديةــ  3

للسلطات السياسية تأثيرا كبيرا في تفرقة صفوف الأمة، فلو أن الأمة توحدت وأجمعت رأيها وتركت التأثيرات 
السياسية القطرية وجعلت هيئة خاصة بأمثال هذه الأحكام ترجع إليها لخفت الكثير من التوترات التي تعمق الهوة بين 

  .ي المواطنة والأمةانتمائ

  :ثالثا ـ خط التراث والتاريخ



25 

 

181 
 

مقوم التراث والتاريخ، وهما مقومان علميان، والعلم : من المقومات المهمة التي تقوم عليها هوية كل أمة
ــ كما يقال ــ لا وطن له، فلذلك كان إخضاع هذه المقومات للمصالح الوطنية المحدودة والضيقة والمتغيرة 

  . ا يتطلبه المنهج العلمي المحايد في مثل هذه الأمور، وسنضرب أمثلة على ذلك من كلا الجانبينمخالفا تماما لم

  :ـ خط التراث 1
ما تراكم خلال الأزمنة من تقاليد، وعادات، وتجارب، (بأنه  )13(عرف جبور عبد النور في معجمه التراث

الاجتماعي، والإنساني، والسياسي، : ن قوامهجزء أساسي م"، وهو "وخبرات، وفنون، وعلوم، من شعب من الشعوب
  )14()والتاريخي، والخلقي، وهذا ما يوثق علائقه بالأجيال الغابرة التي عملت على تكوينه وإغنائه

ما ورثناه عن آبائنا من عقيدة، وثقافة، وقيم، : وعرف الدكتور أكرم العمري التراث الإسلامي بأنه
القرآن (جزات الأخرى المعنوية والمادية، ويشمل كذلك على الوحي الإلهي وآداب، وفنون، وصناعات، وسائر المن

  )15()، الذي ورثناه عن أسلافنا)والسنة
تراث إسلامي، وتراث عربي، وتراث : وتطلق كلمة التراثعادة مرتبطة بوصف لاحق ا، فنقول مثلا

  . )16(إنساني
نه بأي وصف من الأوصاف السابقة، وإنما بل إن أكثر الباحثين يوسعون من مدلول التراث؛ فلا يحدو

  .)17(يعتبرونه تراثا إنسانيا، لا يحق لأي قطر من الأقطار أن يعبث به
ليس التراث الثقافي قيمة مجردة، بل هو قيمة حضارية إنسانية تستوعب العطاءات : (يقول عفيف البهنسي

وتتوضح هذه . وقدرات هذه اموعة البشرية والإبداعات التي حققها شعب أو أمة عبر التاريخ، مما يعكس شخصية
العطاءات فيما أنجزه الإنسان من مدن ومستوطنات ومعالم وقطع مستقلة منقولة تحمل ملامح الفن والإبداع والرمز 

  )18()الثقافي والعقائدي، كما تشمل هذه العطاءات الصناعات والتقاليد والطقوس والأساطير والمأثورات
التراث حق للأمة جميعا، بل حق للبشرية جميعا، وهو منطقة محرمة بالنسبة لأي قطر  وبناء على هذا، فإن

من الأقطار، لا يصح العبث ا، فلا يحق لأي قطر من الأقطار أن يتصرف عابثا في الآثار باسم الوطن، فالأمة 
  .والإنسانية أحق ذا التراث من الوطن المحدود بحدود المكان والزمان

هنا أننا لا ندعو من خلال هذا المقال إلى تخصيص التراث الإسلامي وحده بالاحترام، بل إنا  ونحب أن نبين
نرى وجوب حفظ كل ما يرتبط بتراث الديانات الأخرى الموجود في أقطارنا الإسلامية، ولهذا نرى قبح ما فعلته 

  .طالبان من التعامل مع الآثار البوذية
لما اتفقت عليه البشرية من قيم في هذا الجانب يلقى قبولا من وللأسف نجد أن ذلك السلوك المخالف 

  .طرف من تجرؤوا على تراث المسلمين الذي لم تتجرأ عليه جميع الأجيال



25 

 

182 
 

  : ـ خط التاريخ 2
فالتاريخ ليس ملكا للأمة فقط، بل هو ملك للبشرية جميعا، ولهذا فإن تزوير الحقائق التاريخية، وإن أفاد 

  .ة الضيقة إلا أنه يؤذي أذى شديدا مصالح الأمة لأنه يفقدها مصداقيتها بين سائر الأمم والشعوببعض المصالح الوطني

  :رابعا ــ خط المصير السياسي

  .وهو من أهم خطوط التماس التي ينبغي أن تغلب فيها مصالح الأمة على مصالح الوطن المحدودة الضيقة
ه إقامة علاقات مشتركة مع بعض الأمم والشعوب، نعم لكل وطن من الأوطان مصالحه التي قد تفرض علي

وهذا لا حرج فيه من الناحية الدينية المحضة، ولكن الحرج يقع عندما تقام تلك العلاقات المشتركة على حساب مصالح 
  .الأمة، وهنا نحتاج إلى تحديد الموقف الشرعي بدقة حول هذه الأنواع من العلاقات

ة في العالم تقام على هذا الأساس، فالسياسة الخارجية في أكثر دول العالم وللأسف فإن نجد التكتلات الأممي
تقام على أساس تحالفاا ومبادئها وقيمها بغض النظر عن مصالحها الوطنية الضيقة في نفس الوقت الذي نجد فيه 

  :ة على هذاالمسلمين يقدمون المصالح المحدودة للأرض والوطن على حساب مصالح الأمة جميعا، ومن الأمثل
الموقف من قضايا الأقليات المسلمة، فمع ورود النصوص الكثيرة التي تدعو إلى الاهتمام بأمور 

  :إلا أنا نجد تقصيرا كبيرا في هذا الجانب، وعلى مستويات مختلفة منها)19(المسلمين
ا إلى ــ السكوت على ما يحدث من ظلم واستبداد على بعض هذه الأقليات، بل وصل الأمر أحيان 1

السكوت على وقوع مجازر خطيرة كما وقع قبل فترة مع مسلمي مانيمار، يقول صالح عوض مستنكرا موقف العرب 
أما مناقشة الموقف العربي الرسمي فهي من باب ): (مانيمار جريمة العصر(مما يحصل من مذابح بحق هؤلاء تحت عنوان 

عربي ربه وهو قد سمع استغاثات المساكين المذبوحين من المسلمين الأعذار إلى االله، إذ كيف يمكن أن يلاقي المسؤول ال
أين حكومات وأمراء ملأوا آذاننا ضجيجا نصرة للمسلمين في .. في مانيمار، يستصرخون اخوم في العقيدة والمصير

ضروري ليبيا وسوريا، في حين سكتوا عن المسلمين في العراق وأفغانستان وهاهم يشيحون بوجوههم عن الواجب ال
  )20( )تجاه المستضعفين من مسلمي مانيمار

ــ عدم الاهتمام بالتوجيه الديني لهذه الأقليات حتى أن الكثير منها ذاب في اتمعات التي يتواجد  2
  .فيها

ـ عدم رعاية المطالب المادية للأقليات المسلمة، بل لشعوب قائمة بذاا صارت عرضة للتنصير بسبب  3
س الوقت الذي نجد فيه ترفا مبالغا فيه في دول أخرى، وبرعاية شرعية من الفقهاء الذين يبيحون شح مواردها في نف

  .للأمراء والسلاطين أن يتصرفوا في أموال الوطن كما يتصرفون في أموالهم



25 

 

183 
 

  :الخاتمة
النتائج بعد هذا العرض المختصر لما نراه من خطوط التماس بين الانتماء للأمة والانتماء للوطن نخلص إلى 

  :التالية
ــ أن الأصل اعتبار أن لكلا الانتماءين حرمته وحقه ومجاله الذي يتحرك فيه، فلا حق المواطنة يلغي  1

  .حق الأمة، ولا حق الأمة يلغي حق المواطنة
ــ أن التعارض الحاصل بين حقي الوطن والأمة يجعل الغلبة في العادة مقدمة لحق الأمة، باعتبار  2
مة يمثل العمق الإنساني، بينما يقتصر الانتماء الوطني على البعد الأرضي، بالإضافة إلى خضوعه لمعايير الانتماء للأ

  .الزمان المختلفة، فالمواطنون في البلد الواحد قد يصبحون أعداء إذا ما قسم وطنهم لأي سبب من الأسباب
الاجتهاد الذي تدخلت فيه  ــ أن خط الدين يجمع بين كلا الحقين في مجالات كثيرة، بخلاف خط 3

  .الكثير من العوامل، فحرمت الأقليات من حق المواطنة بحجة عدم انتمائها للأمة
ــ أن التراث والتاريخ باعتبارهما يخضعان لمنهج البحث العلمي ارد يقتربان من الولاء الأممي أكبر  4

نساني أكثر من البعد الأممي نفسه، فالحقائق التراثية من اقتراما من الولاء الوطني، بل إما يقتربان من البعد الإ
  .والتاريخية ملك البشرية جميعا

ــ أن المصالح السياسية للأمة تفرض على المواطنين في الأقطار المختلفة أن يتركوا مصالحهم الضيقة  5
ل لأجل الفرع، خاصة في عالم المحدودة مراعاة لمصالح الأمة، فالأمة هي الأصل، والوطن فرع، ولا يصح أن يترك الأص

  .يتجه إلى التكتلات الأممية أكثر من توجهه إلى التكتلات القطرية
  الهوامش

  .471، ص13بيروت، الطبعة الأولى، ج –محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، لسان العرب، دار صادر  (1)
المملكة العربية  -ن الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشادعبد االله بن عبد المحسن بن عبد الرحمن التركي، وزارة الشئو (2)

  .23هـ، ص1418الأولى، : السعودية، الطبعة
  .24المرجع السابق، ص (3)
  .451، ص13ابن منظور، لسان العرب، ج (4)
  .725، ص 1989محمد العدناني، معجم الأغلاط اللغوية المعاصرة، مكتبة لبنان،  (5)
  .66ص  2001 - 2فهوم المواطنة في الدولة القومية، مجلة المستقبل العربي عدد على الكواري، م: أنظر (6)
مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، . د: محمد بن إسماعيل أبو عبداالله البخاري الجعفي، الجامع الصحيح المختصر، تحقيق (7)

  .1160، ص3، ج1987 – 1407بيروت، الطبعة الثالثة،  –اليمامة 
 2001- 2الوهاب الأفندي، إعادة النظر في المفهوم التقليدي للجماعة السياسية، مجلة المستقبل العربي، عدد عبد : أنظر (8)

  .145ص



25 

 

184 
 

مركز : عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، تحقيق: ابن أبي شيبة عن سعيد بن جبير، انظر (9)
  .332، ص3م، ج2003ـ  هـ1424مصر،  –هجر للبحوث، دار هجر 

 –مكتب التحقيق بدار هجر، دار هجر: أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن للطبري، المحقق (10)
  .20، ص5، ج1مصر، ط

يروت طه عبد الرؤوف سعد، دار الكتب العلمية ب: محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، أحكام أهل الذمة، دراسة وتحقيق (11)
  .188ص /3م، ج2002 -هـ  1423الثانية : لبنان، الطبعة –

  .1/248أحكام أهل الذمة، (12)
: ذكر ابن منظور في لسان العرب أن الورث، والإرث، والميراث، والتراث، كلها بمعنى واحد، ثم ذكر معنى التراث بأنه (13)

  .)2/199، "ورث"م، مادة 1990بيروت، ابن منظور، لسان العرب، دار الفكر، "( ما يخلفه الرجل لورثته"
  .64-63م، ص1979بيروت، : جبور عبد النور، المعجم الأدبي، (14)
  .26، ص1985 -هـ 1405، )1(الدوحة، ط: أكرم العمري، التراث والمعاصرة، ،رئاسة المحاكم الشرعية (15)
  .26التراث والمعاصرة، ص: العمري، الدكتور أكرم (16)
  .117، ص1992) 2(اتجاهات الشعر العربي المعاصر، دار الشروق، عمان، ط: إحسانعباس، الدكتور  (17)
دمشق  –عفيف البهنسي، ثقافـة العـروبـة والتـراث، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب، وزارة الثقافة  (18)

  .15، ض2010
من أصبح والدنيا أكبر همه فليس من االله في : (قالمن الأحاديث الواردة في هذا ما رواه الحاكم عن حذيفة عن النبي (19)

محمد بن عبداالله أبو عبداالله الحاكم : أنظر) (شيء، ومن لم يتق االله فليس من االله في شيء، ومن لم يهتم للمسلمين عامة فليس منهم
 – 1411الطبعة الأولى، بيروت،  –مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية : النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تحقيق

  ).352، ص4، ج1990
شوال  16ميلادي الموافق لـ  2013أوت  24صالح عوض، مانيمار جريمة العصر، جريدة الشروق اليومي، السبت ) 20(

 .هجري 1434



25 

 

185 
 

  المراجع
  .1/248ابن القيم الجوزية، أحكام أهل الذمة، -
  .م1990ابن منظور، لسان العرب، دار الفكر، بيروت،  -
  .2006تاريخاً وأحكاماً، دار الغرباء الأثرية، المدينة المنورة، : أبو جابر عبد االله بن محمد الأنصاري، المساجد السبعة -
مكتب التحقيق بدار هجر، دار : أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن للطبري، المحقق -

  .5، ج1مصر، ط –هجر
  .1985 -هـ 1405، )1(الدوحة، ط: والمعاصرة، رئاسة المحاكم الشرعية أكرم العمري، التراث -
  .م1979جبور عبد النور، المعجم الأدبي، بيروت،  -
 16ميلادي الموافق لـ  2013أوت  24صالح عوض، مانيمار جريمة العصر، جريدة الشروق اليومي، السبت  -

 .هجري 1434شوال 
  .1992) 2(لمعاصر، دار الشروق، عمان، طاتجاهات الشعر العربي ا: عباس إحسان -
مصر،  –مركز هجر للبحوث، دار هجر : عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، تحقيق -

  .3م، ج2003هـ ـ 1424
المملكة  -ادعبد االله بن عبد المحسن بن عبد الرحمن التركي، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرش -

  .هـ1418الأولى، : العربية السعودية، الطبعة
  .2001-2عبد الوهاب الأفندي، إعادة النظر في المفهوم التقليدي للجماعة السياسية، مجلة المستقبل العربي، عدد  -
دمشق  –عفيف البهنسي، ثقافـة العـروبـة والتـراث، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب، وزارة الثقافة  -

2010.  
  .عكاشة عبد المنان الطيبى، فتاوى الشيخ الألباني ومقارنتها بفتاوى العلماء، مكتبة التراث الإسلامي -
  .2001 - 2على الكواري، مفهوم المواطنة في الدولة القومية، مجلة المستقبل العربي عدد  -
  .1989 محمد العدناني، معجم الأغلاط اللغوية المعاصرة، مكتبة لبنان، -
طه عبد الرؤوف سعد، دار الكتب العلمية : محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، أحكام أهل الذمة، دراسة وتحقيق -

  .3م، ج2002- هـ  1423الثانية : لبنان، الطبعة –بيروت 
، دار ابن مصطفى ديب البغا. د: محمد بن إسماعيل أبو عبد االله البخاري الجعفي، الجامع الصحيح المختصر، تحقيق -

  .3، ج1987 – 1407بيروت، الطبعة الثالثة،  –كثير، اليمامة 
مصطفى عبد القادر عطا، دار : محمد بن عبد االله أبو عبد االله الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تحقيق -

  .4، ج1990 – 1411بيروت، الطبعة الأولى،  –الكتب العلمية 
  .1996الاسطورة والتاريخ، دار الجديد، بيروت، الطبعة الاولى مي الخليفة، محمد بن خليفة  -

 

 

 


