
26

نماذج من معالجة القضاء الشرعي لثغرات القوانين الوضعية 

د. هدية غازي

جامعة قطر

مقدمة

   إن الحمد لله ؛ نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله، فلا مضل له، 

 عبده ورسوله. 
ً
 لله وحده لا شريك له.وأشهد أنَّ محمدا

َّ
ومن يضلل ؛  فلا هادي له. وأشهد أنْ لا إله إلا

   أما بعدُ، فإن القضاء من أخطر الوظائف التي تقوم بها الدولة، وقد عده الإسلام من أهم وظائف الخلافة في الأرض، فقال 

عز وجل: ] يا داود إنـا جعلناك خليفة في الأرض، فاحكم بين الناس بالحق، ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله [  - ص: 26 -.

   ومنبع خطورته الغاية السامية التي نيط به تحقيقها، وهي الحكم بين المتخاصمين بالحق والعدل، المتمثل في الشريعة الغـراء 

التي أودعها الله عز وجل في كتابه الكريم، وفي سنة رسوله محمد – صلى الله عليه وسلم -، وإعادة ما أصابه الخلل من الأوضاع 

و العلاقات إلى نصابه، وإلزام الأطراف كلهم بالوضع الذي ير�ضى عنه خالقهم، فيكون بذلك إجابة لنداء الرب جل وعلا.

   إن القضاء في الإسلام فريضة، لقوله تعالى في محكم كتابه: ] إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ولا 

 [ -النساء: 105-، ولقوله تعالى: ]وأن احكم بينهم بما أنزل الله [ -المائدة: 49-، ولقوله تعالى: ] ثم جعلناك 
ً
تكن للخائنين خصيما

يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله  [ -الجاثية: 18 -، ولقوله تعالى:]  الذين لا يعلمون  على شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء 

وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم، فأن تنازعتم في �شيء فردوه إلى الله والرسول، إن كنتم تؤمـنون بالله واليوم الآخر[- النساء: 

.- 59

 
ً
 على اليمن قائلا

ً
   والقضاء  في الإسلام فرض عين، لأن الرسول – صلى الله عليه وسلم -  سأل معاذ بن جبل عندما ولاه قاضيا

له:« إن عرضـت عليك مسألة فبم تق�ضي فيها يا معاذ ؟ قال: بكتاب الله. قال: فإن لم تجد ؟ قال: فبسنة رسول الله. قال: فإن لم 

تجد ؟ قال: أجتهد رأيي ولا آلو. قال:« الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما ير�ضى الله ورسوله )1(، ولأنه صلى الله عليه وسلم  

قال:« ما نقض قوم العهد إلا سلط عليهم عدوهم، وما حكموا بغير ما أنزل الله إلا فشا فيهم الفقر، ولا ظهرت فيهم الفاحشة إلا 

فشا فيهم الموت، ولا طففوا المكيال إلا منعوا النبات وأخذوا بالسنين، ولا منعوا الزكاة إلا حبس عنهم القطر )2( »ولأنه صلى الله 

 تبرأ 
ً
عليه وسلم  قال:« ما من قاض من قضاة المسلمين إلا ومعه ملكان يسددانه إلى الحق ما لم يرد غيره، فإذا أراد غيره متعمدا

منه الملكان ووكلاه إلى نفسه »)3(.

   بل إن شهادة التوحيد نفسها – وهي أول أركان الإسلام – تقت�ضي الحكم بما أنزل الله بما تفرضه هذه العقيدة من التسليم لله 



27

رب العالمين بحق الأمر ) أو الحكم ( مع التسليم له بقدرة الخلق قال تعالى:] ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين [ -الأعراف: 

.- 55

   ولو عرضت قضايا سكر أو سرقة أو زنا أو قذف أو حرابة أو ردة أو بغي إلى غير ذلك من قضايا الحدود أو القصاص أو الديات أو 

الفوائد، أقول لو عرضت هذه القضايا والوقائع على رسول الله – صلى الله عليه وسلم -  أو أحد من خلفائه الراشدين: أيق�ضي 

بغير ما أنزل الله ؟ محال أن يق�ضي بغير ذلك.

   ولقد طال الشوق إلى الحكم بما أنزل الله وجدير بحكم الله أن تتطلع إليه الأفئدة المؤمنة، لأنه الحكم الصادر عن عدل لا يرقى 

 لقوم يوقنون [  - فصلت: 33-.
ً
 من الله حكما

ً
إليه ظلم، ولطف بالناس ورحمة، قال تعالى:] ومن أحسن قولا

 للحدود 
ً
 عن الدليل ودرءا

ً
 للحقيقة، وبحثا

ً
   وقد ألقى ربنا سبحانه على كاهل البشر أن يكون دورهم في الحكم بما أنزل الله تحريا

 في الحال 
ً
بالشبهات، فإذا أسفر اهتمام قضاة البشر عن استيعاب حكم الله في القضية، فقد أصبح الحكم بما أنزل الله خيرا

 بهذا ؛ فشل القوانين الوضعية في استئصال الجريمة، وتأمين المجتمعات، وردع المجرمين، بدليل أن 
ً
والمآل، ومما يزيدنا إيمانا

الجاني يعاقب بغير ما أنزل الله فلا يردعه عقاب، بل إنه يجد في السجن فرصة للاتصال بعتاة المجرمين، وتبادل الخبرات معهم، 

، ولا 
ً
فإذا انتهت مدته في السجن، وأخلي سبيله، ارتكب ما تمتد إليه يده من جرائم، فإن قبض عليه، فإنه لا يقيم لذلك وزنا

، ويعاود نشاطه على مسارح الجرائم مرات ومرات.
ً
 ولا رادعا

ً
يرى فيه بأسا

   والمجتمعات هي الضحية، تدفع ضريبة التخلي عن الحكم بما أنزل الله من أموالها وأعراضها وعقول أبنائها، أضف إلى ذلك ما 

يجره التخلي عن الحكم بما أنزل الله من الجوع والخوف وضنك المعيشة وغضب الله في الدنيا قبل الآخرة، قال تعالى:] ولو آمن 

أهل القرى واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السـماء والأرض ولكن كذبوا فأخذنـاهم بما كانوا يكسـبون [ -الأعراف: 96-.

   وليت الأمر انتهت أضراره عند العدول عن الحكم بما أنزل الله على ما في ذلك من فتنة في الأرض وفساد كبير، فبعض الشر 

 بارتكاب الجرائم في رحاب القانون، وفي حماية السلطة التنفيذية، 
ً
جاوز ذلك، فصار ترخيصا أهون من بعض، ولكن البلاء 

وبحكم من السلطة القضائية، وبمباركة من السلطة التشريعية التي تجعل الأحكام وليدة التصويت عليها، على أنقاض النص 

المقدس، والدليل القاطع.

 على النظام القانوني، وإن كان النظام القانوني من أخطر ميادينها، وفي هذا 
ً
   ونضيف اليوم أن تطبيق الشريعة ليس قاصرا

 »)4(، بيد أننا نشير 
ً
صلى الله عليه وسلم -:« إن إقامة حد من حدود الله خير من أن تمطروا أربعين ربيعا يقول رسول الله – 

إلى أن شريعة الله كلها حاكمة، ليس بالحدود وحدها، والذين ركزوا على الحدود في تطبيقهم قصدوا تحقيق الأمن والأمان، 

ونسوا حقيقة أن الحدود جزء من الشريعة، وأن الشريعة قبل ذلك تشمل: العقيدة، والأخلاق، والنظام السيا�سي، والنظام 

الاقتصادي، والنظام الاجتماعي...

كما تأباها نصوصها  آخر تجزئة لشريعة الله تأباها طبيعة هذه الشريعة المتكاملة،  من الشريعة دون جزء  وإن إقامة جزء   

الصريحة.

   ونتساءل: هل هناك دين يقر الزنا ؟، إن الزنا حرام في الإسلام والمسيحية واليهودية، بل حتى في الجاهلية:



28

وأغض طرفي إن بدت لي جارتي      حتى يـواري جارتي مـأواها)5(

   فمن أين إذن جاءت القوانين الوضعية في بلادنا بما يهدر جريمة الزنا، وإن اعترف بها الزاني، والاعتراف سيد الأدلة ؟! ومن أين 

إذن قررت القوانين الوضعية تحويل هذا الزاني إلى شاهد، مع إقراره بالزنا دون قدح في عدالته، أو رفض لشهادته، يقول قائل: 

 ويخلى سبيله ويقبض عليها، لا لأنها زنت، ولكن لأنها تقاضت على 
ً
، فيعتبر شاهدا

ً
 ماديا

ً
إنه زنا بفلانة، وأعطاها على ذلك أجرا

رُ بعرض   يُشهِّ
ً
 ؟!!!. من أين أتى هذا القانون  ؟!! وكيف يلبث بيننا ؟ وكيف يحكمنا ؟!! وهب أن هذا الشاهد كان كاذبا

ً
زناها أجرا

، ويرميها وهي محصنة، فإنه في شريعة الله مطالب بحدين ؛ حد الزنا الذي اعترف به، وحد القذف إن عجز عن 
ً
امرأة بريئة مثلا

أن يأتي بالشهداء، على ضوء قوله تعالى:] والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة، ولا تقبلوا 

، وأولئك هم الفاسقون [ -النور: 4-.
ً
لهم شهادة أبدا

   ما رأي القانون الوضعي في رجل دخل بيته ففوجئ برجل يزني بامرأته على فراش الزوجية داخـل بيته، فغلى دم الزوج في عروقه 

وأراد قتل الزاني، فكانت يد الزاني أسرع فقـتل الزوج...أتعرف – أيها القارئ الكريم – ما حكم القانون الوضعي في هذا ؟!...إن 

 من جريمتي الزنا والقتل كليهما ؟! أما خروجه من جريمة الزنا فلأن الزوج وحده هو الذي يملك أن يرفع 
ً
هذا الزاني يخرج بريئا

دعوى الزنا ضد زوجته وقد قتل !....وليس ذلك الحق لأبيها أو لأخيها أو لولدها أو لأحد غير الزوج القتيل وأما خروجه من جريمة 

القتل فلأنه كان في حالة دفاع عن النفس !! ولذلك لا يقتل ولا يجلد ولا يرجم !!   

   فهل هناك دين يقر الزنا ؟ أهناك دين يقر السرقة ؟ أهناك دين يقر قطع الطريق ؟ أهناك دين يقر شرب الخمر؟ 

   وبعبارة أخرى....هل هناك أديان تقر إهدار الأعراض والأموال والدماء والعقول والعقائد كما تق�ضي بذلك القوانين الوضعية 

في أكثر البلاد العربية والإسلامية ؟؟؟؟؟.

   إن الله تعالى ربط النصر بالإيمان، وربط الرخاء بالإيمان، وربط العزة بالإيمان، وربط الطيبة بالإيمان، وربط الأمن بالإيمان، 

وربط نعيم الجنة بالإيمان.

والحياة الطيبة وحسن المصير تجئ  وبمقدار تطلعنا كمسلمين إلى هذه الغايات العظمى من النصر والأمن والعزة والرخاء     

مناداتنا بمقدساتنا.

   وتداعيات هذا الواقع المرير، يدعونا إلى وقفة جادة فننادي لمن يصلح ويسدد الطريق، وينير السبيل ويستشعر أهمية العودة 

إلى القضاء الشرعي ككل، ونبذ القوانين الوضعية الجاهلية , من أولي الأمر في بلادنا العربية والإسلامية جمعاء.

 من عنوان البحث ؛ فإن هناك نقطتين لابد من معالجتهما:
ً
   انطلاقا

الأولى: مقارنات بين القضاء الشرعي والقوانين الوضعية من حيث منشأ الحكم والحاكم .

الثانية: بعض الثغرات والمظالم المترتبة على تنفيذ القوانين الوضعية، وكيفية سدها من قبل القضاء الشرعي.

: مقارنات بين القضاء الشرعي والقوانين الوضعية من حيث منشأ الحكم والحاكم .
ً
أولا

    إن الدين منذ القدم ضرورة اجتماعية، والوازع الديني أقوى حافز على احترام القواعد التنظيمية في أية جماعة، ومنذ أن 

 ما ردد الاجتماعيون ضرورة الدين كظاهرة 
ً
وجدت الجماعات البشرية اتجهت إلى السمو عن طريق النزعات الدينية، وكثيرا



29

 لوجب أن يوجد(، وعلى هذا سارت كل المجتمعات حتى الوثني منها، وما 
ً
اجـتماعية ، حتى قال بعضهم: ) لو لم يكن الله موجودا

 
ً
الأصنام وعبادة الشمس والنار والحيوانات إلا ظواهر لمحاولة البشر خلق الديانات وإطلاق أثرها في النفوس هداية لها ودفعا

لها على السمو. وسار كل مجتمع في فهم دينه وفق ما يهديه إليه عقله، أو ترشده إليه بيئته، أو يوجهه إليه مفكروه، أو ينذره 

 كانت تلتقي عند قدر واحد هو ) الدين ( في ذاته والعبادة في مبدئها، بل إن الملاحدة أنفسهم يفزعون إلى 
ً
به رسله. ولكنها جميعا

 فلما 
ً
 أو قائما

ً
الدين وإلى الله عندما تنزل بهم النوازل أو تتقدم بهم السن: قال تعالى:] وإذا مس الإنسان ضر دعانا لجنبه أو قاعدا

ن للمسرفين ما كانوا يعملون [ – يونس : 12- . يِّ
ُ
كشفنا عنه ضره مرّ كأن لم يدعنا إلى ضر مسّه كذلك ز

 
ً
الإسلام مؤيدا وكانت آخر الديانات السماوية قبل الإسلام هي المسيحية، وقد حُرِّفت كما حرفت اليهودية من قبلها، وجاء     

 لها:] ما يقال لك إلا ما قد قيل للرسل من قبلك [- فصلت :43- ، ثم جاء الإسلام 
ً
للشرائع فيما لم تنله يد التحريف ومصدقا

وأنزلنا إليك الكتاب   لما ادخل عليها من زيف:] 
ً
 للديانات التي سبقته فيما لم تتضمنه من نظم للدين والدنيا، وناسخا

ً
مكملا

 فلن يقبل منه [- آل عمران : 85-
ً
 عليه [ – المائدة :48- ] ومن يبتغ غير الإسلام دينا

ً
 لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا

ً
بالحق مصدقا

 من التـفرق، ولأن 
ً
 لا محل لاجتهاد العقل البشري فيها منـعا

ً
   ولقد أحكمت الشريعة الإسلامية أمور العبادات وأحكامه إحكاما

الله لا يعبد إلا بما شـرع، ولذا أدخلها الفقـهاء في القطـعيات ) والعبادات هي صلة العبد بربه.

   أما صلة الإنسان بغيره من الأفراد، وصلته بالجماعة التي يعيش فيها، وحقوقه وواجباته فيها وهي أمور الدنيا، فقد بيّـن الله 

فيها الحلال والحرام، وحدّ لها الحدود، ثم شرع عموميات القواعد، وترك ما وراء ذلك لاجتهاد العقل البشري، ولما جرى في سابق 

 على الناس ورعاية لمصالحهم.
ً
علمه بأن مصالح الناس في هذه الفروع تختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة، وذلك كله تخفيفا

والخلاصة أن للشريعة الإسلامية خصائص اختصرها فيما يلي: 

11 المعنى التعبدي الروحي الذي يلازم كل حكم شرعي، ويكفل تربية الضمير الروحي والوازع الديني، وفيهما أعظم كفيل .

بإطاعة القانون، وليس للقوانين الوضعية �شيء من ذلك.

22  من الشرائع الوضعية وبخاصة فيما يرجع إلى الفضائل والرذائل، فجميع الفضائل .
ً
أن الأحكام الشرعية أوسع نطاقا

مأمور بها في الشريعة فهي واجبة، والرذائل جميعها منهي عنها فهي محرمة، وفي أحكام كل من النوعين المعنى الخلقي 

بخلاف الشرائع الوضعية فإنها مع جفافها لا تنظر إلى الفضائل إلا  والمعنى التعبدي الروحي فلها قوتها وشمولها، 

النظرة المادية المجردة.

33 أن لكل من الأحكام الشرعية والوضعية الجهاز الدنيوي الذي يراقب تنفيذه وهما سواء في ذلك، ولكن تمتاز الأحكام .

الشرعية بمراقبة أعلى هي مراقبة العليم الخبير الذي يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور.

فمن خالف القانون الوضعي وأفلت من المراقبة فلا عليه بعد ذلك، أما من خالف الشريعة الإسلامية وأفلت من جهاز 

المراقبة الدنيوي، فإنه لن يفلت من المراقبة العليا وهو ملاقٍ جزاءه لا محالة، وذلك من أعظم مزايا التشريع الإسلامي 

ومن أقوى العوامل على إطاعته وتنفيذ أحكامه في السر والعلن.

44  متطاولة متلاحقة متتابعة...الأمر الذي لم يظفر به ولا بما يقرب منه .
ً
أن الفقه الإسلامي بجميع أحكامه قد عاش قرونا



30

أي تشريع في العالم لا في القديم ولا في الحديث. فمن المعلوم أن فقه التشريعات الغربية في أوروبا وأمريكا وليدة قرن 

وبعض قرن من الزمان منذ أن فصلوا الدين عن الدنيا، أما التشريعات الروسية الشيوعية في القانون والاقتصاد 

فوليدة النصف قرن الأخير، إذ أن التجربة الروسية الشيوعية بدأت بعد سنة 1917 م.

، ونزل السـهول والوديان، 
ً
 وجنوبا

ً
، وشمالا

ً
 وغربا

ً
ف في الآفاق شرقا ، ولقد طوَّ

ً
أما الفقه الإسلامي فله أربعة عشر قرنا

والجبال والصحارى، ولاقى مختلف العادات والتقاليد، وتقلب في جميع البيئات، وعاصر الرخاء والشدة، والسيادة 

والاستعباد، والحضارة والتخلف، وواجه الأحداث في جميع هذه الأجواء.

55  بين الروح والجسد، فأباح لكل مهما إشباع غرائزه وما فطر عليه في اعتدال ووسطية، .
ً
 وسطا

ً
وقف الإسلام موقفا

فأخذ الله على الأرواح الميثاق وهي في عالم الذر بأنه هو خالقها وبارئها، وأنهم كلما طغت عليهم المادة أرسل سبحانه 

الرسل لعباده يبينون لهم الحلال والحرام.

أما عن عطاء الجسـد وهو الجانب المادي في الإنسان ن فقد تجلت وسطية الإسلام في ذلك، فقال تعالى:] وكلوا واشربوا 

 [- الفرقان :67- .
ً
ولا تسرفوا [ – الأعراف :31- وقال:]والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما

66 أما عن وسطية الإسلام بين الفرد والجماعة، فمنها: أن الله كرم الإنسان، وحفظ الإسلام له آدميته، وصان له حقوقه .

ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من  وكرامته كفرد له ذاتية واستقلال وحرية، فقال تعالى:] 

 [ -الإسراء:70 -.كما استخلف الله الإنسان على ملـكه في الأرض:] وإذ 
ً
الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا

قال ربك للملائـكة إني جاعل في الأرض خليـفة [ – البقرة : 30- ، ثم سخر الله للإنسان كل ما في الارض والسموات من 

غير ثمن، ونهت الشريعة عن الاعتداء على الإنسان ولو من أخيه الإنسان حيث يقول الرسول – صلى الله عليه وسلم 

-:« كل المسلم على المسلم حرام: دمه وماله وعرضه » ( 6 ).

77 اليسر ورفع الحرج، وهذه الصفة بينة وواضحة في جميع أحكام الشريعة، وكونها ميسرة لا حرج فيها هو نتيجة منطقية .

لسعتها وكمالها: ] يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر [  - البقرة :185-

88 العدل، ومنشأ ذلك أن مصدر الحكم ليس ببشر، قد يجور تارة في الحكم، وتارة أخرى تخص بعض فئات المجتمع .

دون البقية، لكن مصدر هذا التشريع هو خالق البشر، الذي يتصف بالعدل التام :

 [  - الكهف :49- وإذا كان منزل الشريعة متصف بالعدل المطلق فإن شريعته لا بد أن تكون كذلك 
ً
] ولا يظلم ربك أحدا

 
ً
متصفة بالعدل المطلق، فلا تميل القواعد الشرعية إلى جانب الحاكم ضد مصالح المحكوم، ولا تعطي الرجال حقوقا

بحيث تظلم النساء، ولا يمكن أن تخطئ المقدار المناسب للجريمة.

99 سبق الإسلام بالنداء بحقوق الإنسان وحرياته الشخصية قبل الثورة في أمريكا، وقبل الثورة الفرنسية بثلاثة عشر .

.
ً
، وقبل إعلان هيئة الأمم المتحدة لحقوق الإنسان باثني عشر قرنا

ً
قرنا

مصدر القضاء الشرعي:

   ينفرد القضاء الشرعي بكون مصدره الإله، بما أوحى به على نبيه الكريم  محمد – صلى الله عليه وسلم -  بالقرآن العظيم، 



31

دستور المسلمين إلى يوم الدين، ولذلك حفظه الله تعالى من التحريف والتبديل، ويتبع هذا المصدر كل ما صدر من الرسول – 

صلى الله عليه وسلم -   من فعل أو قول أو تقرير، باعتبار أنه رسول لا ينطق عن الهوى.  

 أن حقوقه منحة منه سبحانه وتعالى، نتيجة لما يؤديه من واجبات العبودية نحو 
ً
 بعبوديته لله، عارفا

ً
   وما دام الإنسان مُقرا

 من عبيد إلى عبيد، في جوًّ خانق مظلم، مُجزّأة 
ً
، وإلا فإن الحقوق تصبح حقوقا

ً
 وأمانا

ً
ربه، فإنه لا يملك إلا أن يعمر الأرض أمنا

متناقضة، توحي بها المصالح المتصارعة.

نشأة القوانين الوضعية:

   على أثر هزيمة المسلمين في مواقع كثيرة: في الجولات الأولى من الحروب الصليبية، في إسبانيا، في جنوب شرق آسيا، وانحسار 

الدولة العثمانية عن كثير من أقطار أوربا الشرقية، وسقوط دولة المغول في الهند، على أثر هذه الهزائم التي أدت إلى سقوط 

الخلافة، وإلى احتلال الأعداء لمناطق واسعة من العالم الإسلامي، أخذ الغرب يغزو كل مظاهر التقدم لنفسه، لعلمائه ورجاله 

 من رجالهم الذين حاولوا 
ً
وفلاسفته، ويخفي ما للمسلمين من أثر كبير في التطور الذي بلغته أوربا في العصور الحديثة، إلا قليلا

الإنصاف أو بعض الإنصاف.

   نقصد هنا التطور الذي بلغته القوانين بالنسبة لحقوق الإنسان، والتصور الإنساني عن الكون والحياة، وليس تطور العلوم 

والصناعة مع أهميتهما.

   لقد أصبح من الخطأ المتعارف عليه اليوم أن يُقال إن حقوق الإنسان وقوانينها بدأت مع الثورة الفرنسية التي امتدت من 

1789 – 1799 م، فالإنسان جاهد لأجل حقوقه منذ قديم الزمان، فكلما قام ظلم من فئة كان يظهر فئة من المظلومين تقود 

الثورة والصراع ضد الظالمين.

   إن حرص الإنسان على حقوقه قضية مغروسة في فطرته، فالجهاد ضد الظلم تبعثه الفطرة السليمة، فقد يثور ضد الظلم 

طائفة من الناس، فإن نجحوا أصبحوا هم أنفسهم ظالمين، ونسوا حقوق الإنسان وما كانوا يطالبون به، وفي كثير من الأحيان 

 من الحقوق للناس وتعطي كل الحقوق لأنفسهم.
ً
كان يقوم المنتصرون بوضع قوانين تعطي طرفا

   واستغرقت هذه الحالة المسيرة فترة طويلة في التاريخ كانت الحقوق فيها تمنح من البشر للبشر، ويصوغها البشر كجزء مستقل 

عن رسالة عامة إن وجدت، أو كجزء مستقل يمثل جوهر الصراع.

مسيرة القوانين الوضعية (7):

11 القانون البابلي الذي يعود للقرن الثالث والعشرين قبل الميلاد..

22 قانون حمورابي..

33 القوتين اليونانية والرومانية في مراحل مختلفة، وتعاليم المدرسة الرواقية التي أسسها زينون الكيتوني ) 335 – 263 .

ق. م ( في معبد أثينا ذي الأعمدة والأروقة.

44 جبِر ملك بريطانيا على توقيعها سنة 1215 م..
ُ
وثيقة الحريات العظمى ) الماغنا كارتا ( التي أ

55 وثيقة المثول أمام القضاء في بريطانيا تشمل بعض الضمانات للمتهم، وقد صدرت سنة 1689 م..



32

66 وثيقة الحقوق الانجليزية سنة 1689 م..

77 وثيقة الاستقلال الأمريكي سنة 1776 م..

88 إعلان حقوق الإنسان أثناء الثورة الفرنسية الذي صدر سنة 1789 م..

99 وثيقة حقوق الإنسان العامة للأمم المتحدة بتاريخ 10 / 12 / 1984 م..

1010 الميثاقان العالميان الصادران عن العامة للأمم المتحدة أحدهما عن الحقوق المدينة والسياسية، والثاني عن الحقوق 

الاقتصادية والاجتماعية والثقافية الصادران في 19 / 12 / 1966 م.

أهم النتائج لمسيرة القوانين الوضعية:

-  في ساحة الواقع.	
ً
إن القوانين الوضعية التي صدرت خلال المسيرة التي عرضناها لم تحقق توفير الحقوق عمليا

- إن جميع الحقوق التي صاغها البشر لم تستوف جميع حقوق الإنسان.	

- ظلت هذه الحقوق في كثير من الأحيان تخضع للمصالح الخاصة والمصالح المتصارعة، دون أن يجد التحديد اللازم ولا 	

السلطة التي تنفذ هذه القوانين حتى مع عدم اكتمالها.

- ن أن لكل إنسان رسالة في 	 بيِّ
ُ
جاءت الحقوق معزولة عن رسالة الإنسان في الحياة، فالقوانين والوثائق والإعلانات لم ت

الحياة عليه أن ينهض لها.

 من حقوقه الإنسانية الحقيقة الأساسية 
ً
والمتأمل فيما سبق يجد أنه من الطبيعي أن يظل الإنسان إلى هذه اللحظة مجردا

في معظم بقاع الأرض، وظلت الجريمة تتسع، والفساد والفاحشة يمتدان، وأصبحت عمليات إبادة الإنسان لا تهدف إلى إبادة 

الفرد وحده بل امتدت إلى إبادة الشعوب والعِرق، وفاقت جريمة الإنسان وحشية الغابات.

أهم المآخذ على ما ورد في القوانين الوضعية:

11 إن أهم مأخذ على ما ورد في تلك الوثائق عن حقوق الإنسان أنها لم تستند إلى قواعد راسخة تحدد مفهوم الشعارات .

المعلنة، ولذلك فقدت البعد الإنساني والعمق البشري، وارتبطت بالنظرة القومية أو الإقليمية.

22  آخر حين أصبح للحرية أو المساواة أو الإخاء معانٍ تختلف من بلد إلى آخر، وتختلف .
ً
د نقصا

ّ
وهذا النقص الذي ذكرناه ول

فعندما أعلنت الثورة  لتسلسل المصالح المادية إلى قلب التصورات لهذه الحقوق،   
ً
مما فتح مجالا في البلد نفسه، 

الفرنسية شعار الحرية والمساواة والإخاء فشلت في تطبيقه في واقعها، وارتكبت مظالم واسعة تتناقض مع الشعارات، 

وأخذت الثورة تأكل أبناءها. وحين نصت وثيقة إعلان الاستقلال الأمريكي مبدأ الحرية والمساواة وحق طلب السعادة، 

 غير قابلة للتبديل، فإن الوثيقة لم تشمل ولم تشر إلى منهج متكامل يُبين حقوق الإنسان كاملة، 
ً
وأن الله منحهم حقوقا

ولا طبقت أمريكا هذا النص لا مع الهنود، ولا مع شعوب أخرى كثيرة سَحَقت فيها حقوق الإنسان.

33  شل قدرتها على الوفاء بواجبها نحو المجتمع، فجرّد المرأة .
ً
ولقد مزّق حقوق الإنسان وما يتبعها من القوانين الأسرة، تمزيقا

من حجابها وسترها، ثم ألقاها في لهيب الجنس مع الرجال، وحطم الأسرة وجرّد المرأة من حقوق الأمومة والزوجية، 

وجرد الزوج من سكن الحياة الزوجية وحقه في القوامة، وجرد الأبناء من حق رعاية الأبوة والأمومة



33

44 وعند دراسة نصوص القوانين المتعلقة بحقوق الإنسان نجد التناقض فيها، فحين ساوت بين الرجل والمرأة في ميدان .

، وتمنعها من الاحتفاظ باسم عائلتها بل تكتسب اسم عائلة 
ً
الفاحشة والرذيلة، فرقت بينهما في ميدان الأجور مثلا

زوجها.

55 لم تربط هذه القوانين حقوق الإنسان بمسؤوليات الإنسان نفسه في الحياة، أو في أرضه، أو مع سائر الشعوب خارج وطنه، .

 في نفوس شعوب العالم، حتى أصبحت كلمة الإعلان العالمي لا تحمل إلا الشعار.
ً
 سيئا

ً
مما يترك أثرا

66 إن هذه العيوب والأخطاء والتناقض في وثائق حقوق الإنسان نابعة كلها من الخطأ الكبير الأول، ألا وهو عزل قضية الإيمان .

والتوحيد عن قضية حقوق الإنسان وعن سائر قضاياه.

 لتطورها الزمني:
ً
مصادر القوانين الوضعية تبعا

مثل 1-1
ُ
العقل كان المصدر الأول كما بيّن فلاسفة اليونان، الذين وضعوا قواعد ثابتة في الزمان والمكان ومن ثم عالمية وأبدية ت

المثل الأعلى للعدل أودعها الله في الكون ويكشف عنها الإنسان بعقله وسموها        بـ ) القانون الطبيعي ( نسبة إلى أن كل 

ما يمليه العقل على الإنسان هو طبيعي بمعنى أنه معقول، ولقد تأثر الرومان بالفلسفة اليونانية وبنوا قوانينهم على هذه 

النظرية ( 8 ).

وفي القرون الوسطى، وجدت الكنيسة بغيتها في فكرة القانون الطبيعي لتبرير تدخلها لإخضاع السلطان للكنيسة، فقسّمت 2-2

هذا القانون إلى:

- قانون إلهي: يمثل مشيئة الله العليا.	

- قانون طبيعي: يمثل القواعد التي يمكن للعقل إدراكها( 9 ).. 	

قانون ميكيافيلي ) الغاية تبرر الوسيلة (: بانقضاء العصور الوسطى، وانتشار الدعوة إلى سيادة الدولة المطلقة - في القرن 3-3

السادس عشر – من كل ما يعترضها، كان أن تراجعت فكرة القانون الطـبيعي كموجه مثالي للعدل، بما يُمثله من قيد على 

سلطان الدولة في التشريع.

القانون الطبيعي ذو المضمون المتغير، بمعنى أن قانون العقل متغير في مضمونه على اعتبار أن 4-4 قانون المدرسة المثالية: 

مضمون العدل يختلف من مجتمع لآخر ومن زمن لآخر.

قانون المدرسة الواقعية: مع بزوغ القرن التاسع عشر وظهور الاكتشافات العلمية في شتى المجالات، ساد التفكير العلمي 5-5

يقوم على   ،
ً
لذا كان من الطبيعي أن ينكر كل ما كان غيبيا القائم على المعرفة اليقينية من خلال التجربة والمشاهدة، 

الشعور والاعتقاد.

مجتمع الشيوعية: والذي يقوم على مبدأ سيطرة الدولة على ملكية وسائل الإنتاج بحيث تصل للجميع. 6-6

وفي الختام نقول أنه باكتمال التشريع الإسلامي، وتبيين مصادره، عبر العصور الإسلامية المختلفة مع المحافظة على أسسه 

القرآن الكريم  الذين قاموا باستنباط أحكام هذا التشريع من مصادره،  المسلمين،  والفقهاء  بجهود العلماء  ومصادره، 

والسنة النبوية، فنحن نؤمن أنه لا موازنة بين التشريع الإلهي وبين التشريع الوضعي، لأنه لا يجوز أن نضع تشريعات 



34

البشر بما فيها من عيوب تجعلها غير صالحة لتحقيق سعادة الإنسان على مستوى تشريعات الله سبحانه وتعالى، ولكن 

لاع على مساوئ التشريع 
ّ
الهدف من هذه الموازنة هو الاطلاع على السمات الرائعة المتميزة للتشريع الإسلامي، وكذلك الاط

الوضعي ونقائضه وآثاره السلبية في حياة البشر.

: بعض الثغرات والمظالم المترتبة على تنفيذ القوانين الوضعية، وكيفية سدها من قبل القضاء الشرعي.
ً
ثانيا

11 مسألة قتل الأجنة:.

، سواءً كان علقة أو مضغة مخلقة أو غير مخلقة )10(. 
ً
   الإجهاض: قتل الجنين في بطن أمه وإنزاله ميتا

طرح موضوع الإجهاض في مجتمعات القرن العشرين يرتبط بشكل رئي�سي بكونه وسيلة للتخلص من محصول الحمل في     

 في مجتمع إسلامي طاهر عفيف نقي، 
ً
الحالات الغير الشرعية والتسيب الجن�سي، والذي نراه أن هذا الموضوع لن يكون مُلِحا

قاعدته:” وفي بضع أحدكم صدقة “)11(، مجتمع ينظر إلى الجنس في ظل الزواج عبادة يُثاب عليها، وسمو أخلاقي، وتعمير للأرض، 

ومع ذلك قد تشذ بعض النفوس، وهنا يأتي دور القانون والتشريع ليعاقب الفاعل بعد أن يجاهر، إذ أن عقوبة الزنا لا تستحق 

إلا بشهادة أربعة شهود رجال ثقات، أنهم رأوا العمل الجن�سي بأم أعينهم، وذلك مستحيل الحدوث في مجتمع نظيف. وإذا كان 

الحمل غير الشرعي بهذه الندرة فإن الحاجة للإجهاض أقل، لذا فإن الحكم الذي نسـوقه خاص بالإجهاض في الحمل الشرعي، 

أما الحمل غير الشرعي فإن إجهاضه محرم، إذا كان سن الحمل أكثر من أربعة أشهر.

تاريخ الإجهاض ونشأته.

 في أواخر 
ً
   الإجهاض ثمرة من ثمرات الدعوة إلى الحد من تعداد السكان وزيادة النمو البشري، وقد وجدت هذه الدعوة قديما

القرن الثامن عشر، وكان أول من دعا إلى هذه الفكرة وهي فكرة الحد من تعداد السكان والنمو البشري، هو القسيس النصراني 

 على الموارد البشرية، حيث إن 
ً
م، وسبب قيام فكرته زعمه بأن كثرة السكان تشكل خطرا سنة 1798  الإنجليزي »مالثوس« 

السكان يتزايدون بطريقة هندسية متوالية: اثنان، أربع، ثمان، ستة عشر، اثنان وثلاثون،...إلخ، وأما بالنسبة لموارد الأرض فإنها 

تتزايد بطريقة حسابية: اثنان، ثلاث، أربع...إلخ. 

، فانتشرت هذه الدعوة في أمريكا، وكانت في أول انتشارها لقيت معارضة قوية من المجتمع والدولة، 
ً
وقد لاقت هذه الدعوة رواجا

ثم بعد ذلك في سنة1942م تكون في أمريكا » اتحاد تنظيم الوالدية «، وهو يدعو لاستخدام موانع الحمل التي منها الإجهاض 

 في منظمة الأمم المتحدة سنة1964م، وصار لهذه المنظمة فروع كثيرة في 
ً
 للنمو البشري. ثم أصبح هذا الاتحاد عضوا

ً
وذلك حدا

كثير من بلدان العالم حتى البلاد الإسلامية.

حكم الإجهاض في الإسلام :

   موقف الشريعة الإسلامية من حيث الجملة هو تحريم الإجهاض، وأنه لا يجوز لما يلي:

(، وضمن التشريع  النسل  المال،  النفس،  العقل،  الدين،   ( بحفظ الضروريات الخمس  –كما أسلفنا-  : جاءت الشريعة 
ً
أولا

الإسلامي كل الوسائل الكفيلة بحفظها.

، وحتى في ساح الحرب بقيت للنفس 
ً
 جللا

ً
   أما النفس فقد خصها الله بأصناف القدسية والاحترام وجعل الاعتداء عليها أمرا



35

مكانتها فنهى الشارع عن قتل النساء والأطفال. أما في السلم فإن قتل النفس لا يشكل اعتداءً على القتيل وحسب، بل إنه اعتداء 

 بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل 
ً
على المجتمع كله، قال تعلى:] من أجل ذلك كتبنا على بني إسرائيل أنه من قتل نفسا

[- المائدة :32- .
ً
 ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعا

ً
الناس جميعا

 لمخلوق 
ً
 بعد يوم على مدارج الأهلية والحقوقية، والاعتداء عليه يشكل تعرضا

ً
   والجنين كائن مستور في رحم أمه يتدرج يوما

غافل عما يجري حوله.

فإن من مقاصد النكاح تكثير النسل، ولهذا امتن الله عز وجل على بني  ؛   مهما من مقاصد النكاح 
ً
أنه يصادم مقصدا وثانيا: 

 [ – الإسراء :6- ، وأمر النبي صلى الله عليه وسلم أمته بكثرة النكاح الذي 
ً
إسرائيل، بأن كثرهم قال تعالى: ] وجعلناكم أكثر نفيرا

من مقاصده كثرة النسل فقال – صلى الله عليه وسلم - : »تزوجوا الودود الولود فإني مكاثر بكم الأمم يوم القيامة »)12(.

 من تكاليف النفقة، أو تكاليف 
ً
وثالثا: في الإجهاض سوء ظن بالله عز وجل، فإنك تجد بعض الناس يلجأ إلى الإجهاض إما خوفا

التربية وما يتعلق بالرعاية وملاحظة الطفل...إلخ، وهذا كله من سوء الظن بالله عز وجل، والله عز وجل يقول:] وما من دابة 

في الأرض إلا على الله رزقها [ – هود :6- ، ويقول عز وجل] ولا تقـتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقكم وإياهم [- الأنعام :151- ، 

 [- الإسراء :22- .
ً
 كبيرا

ً
ويقول:] ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق نحن نرزقهم وإياكم، إن قتلهم كان خطأ

حكم الإجهاض الأخروي:

   الإجهاض محرم في الشريعة الإسلامية، ويعتبر جناية على كائن قاصر عاجز، وتزداد بشاعة هذه الجناية كلما كبر الجنين.

حكم الإجهاض الدنيوي:

، تكون على وجهين، أولها: تعويض لورثة الجنين لقاء 
ً
    العقوبة الشرعية في الدنيا على من ثبت قيامه بفعل الإجهاض عمدا

 عما فرَّط الفاعل في جنب الله ويُدعى الكفارة.
ً
خسارتهم وهذه تدعى الغرة، وثانيها: هدي يُقدم إلى الله سبحانه استغفارا

   والغرة هي عبد أو أمة يدفعها من أسقط حمل المرأة، واليوم مع عدم وجود الرقيق وانتهى نظام الرق، فقد قدر العلماء بدلها 

 من الإبل أو ما يعادلها من المال في أيامنا هذه، وفرضية ذلك في حديث أبي هريرة – ر�ضي الله 
ً
نصف عشر دية القتيل أي خمسا

عنه – قال: اقتتلت امرأتان من بني هذيل فرمت إحداهن الأخرى بحجر، فقتلتها وما في بطنها فاختصموا إلى رسول الله- صلى 

الله عليه وسلم - فق�ضى أن دية جنينها غرة: عبد أو وليدة، وق�ضى بدية المرأة على عاتقها ( 13 ). 

   أما من يدفع الغرة ؟ فهو المتسبب بالإجهاض الفاعل له سواء كان أبو السقط، أو أمه أو الطبيب.

 فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا فإن كان من قوم 
ً
 خطأ

ً
رعت في قوله تعالى:] ومن قتل مؤمنا

ُ
   والكفارة ش

عدو لكم وهو مؤمن فتحرير رقبة مؤمنة وإن كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة إلى أهله وتحرير رقبة مؤمنة فمن لم 

 [ – النساء:92-.
ً
 حكيما

ً
يجد فصيام شهرين متتابعين توبة من الله وكان الله عليما

موقف الدول العربية والإسلامية من الإجهاض :

   من الأمور الجيدة التي لم تتبع الدول العربية فيها القوانين الوضعية مسألة حظر الإجهاض، باستثناء تونس التي أباحته منذ 

سنة 1965 بشروط، ومنذ سنة 1973 بدون شروط( 14 ) .



36

 على حياة الأم 
ً
   على أن الإجهاض المسموح به في هذه الدول هو الإجهاض العلاجي، وهو الذي تضطر المرأة وطبيبها لإجرائه حفاظا

من خطر الموت المحقق أو المحتمل، وضمن شروط تفرضها هذه الدول نصت عليها قوانين الآداب الطبية.

موقف الديانات الأخرى والقوانين الوضعية من الإجهاض:

، ولا يجوز وعليه عقوبة، لكن هذه العقوبة 
ً
، ففي الديانة اليهودية يعتبر محرما

ً
   الإجهاض في الديانات قبل الإسلام يعتبر محرما

، وعقوبته القتل ولهذا كان في بريطانيا إلى سنة 1524م 
ً
 في الديانة النصرانية يعتبر الإجهاض محرما

ً
غير مقدرة. وكذلك أيضا

عقوبة الإجهاض هي الإعدام.

   ثم خففت هذه العقوبة إلى السجن المؤبد مع الأشغال الشاقة، ثم بعد ذلك خففت هذه العقوبة حتى أبيح الإجهاض في كثير 

من دول العالم. ومثل ذلك كان في أمريكا، فقد كانت عقوبة الإجهاض هناك القتل والإعدام، ثم خفف إلى السجن المؤبد، ثم 

.
ً
خفف إلى أن أصبح مباحا

   ويعتبر الاتحاد السوفيتي أول من أباح الإجهاض وذلك سنة 1920م، ثم منعه سنة 1935م؛ ثم أبيح بنص القانون سنة1955.

المختصين في الجراحة النسائية قد اعترفوا بعد صدور  قر الإجهاض سنة 1974م، » والغريب أن معظم الأطباء 
ٌ
وفي فرنسا أ

 ما تكون الضحية، ومن بين هؤلاء الأطباء 
ً
القانون بأنهم كانوا يجرون عملية الإجهاض اللاشرعي، وذلك لمساعدة المرأة التي غالبا

من نال جائزة نوبل للسلام » ( 15 ).

، حتى أن النساء فضلن الإجهاض 
ً
   واليابان كذلك تبعت الدول السابقة في استحداث قانون يبيح الإجهاض بعدما كان ممنوعا

على حبوب منع الحمل. 

   وأما في الصين فإن عمليات الإجهاض تجري بالمجان وكذلك تعقيم النساء والرجال، ذلك بأن القانون الصيني يحدد الإنجاب 

بطفل واحد لكل عائلة، وتضطر كل امرأة صينية بعد ولادة طفلها الأول إلى إجهاض حملها الثاني )حتى وإن كانت في الشهر الثامن 

(ثم تخضع لعملية تعقيم نهائية.

إحصائيات عن الإجهاض:

• ، وبلغ 	
ً
وحسب تقرير منظمة الصحة العالمية فقد بلغ عدد الأجنة الذين أجهضوا حتى سنة 1984م خمسين مليونا

عدد الأمهات اللاتي توفين بسبب الإجهاض ما بين سبعين ومائة ألف إلى مائتي ألف.

•   وفي أمريكا بلغ عدد الأجنة الذين أجهضوا ما بين سنة 1973م وسنة 1983م، أي خلال عشر سنين خمسة عشر 	

 .
ً
مليون جنينا

• وفي مدينة نيويورك أكثرمن ثلاث مائة عيادة إجهاض، بعد أن أبيح الإجهاض في أمريكا كما سبق.	

• شهدت أمريكا 53. 1 مليون حالة إجهاض في سنة 1992 م، “ وتستقبل إحدى العيادات ما بين 30 أو 40 امرأة، 	

ويقوم أحد الأطباء وهو ) ليوروبي كارهار (، بإجهاض أكثر من 8 نساء لم يبلغ حملهن الشهر الثالث في ساعة واحدة، وهذا 

الطبيب مهدد ويلبس الواقي من الرصاص وقد اعترف بأكثر من 1500 عملية إجهاض، أما كلفة الإجهاض فتتراوح ما بين 

275 و 2000 دولار “ ( 16 ) .



37

• والإحصائية الأخيرة جاءت هذه المرة من الهند، ) نصف مليون بنت تفقد حياتها قبل مولدها – إنهم يقتلونالإناث 	

 يتصور أن تعود الإنسانية إلى عصر وأد البنات بعد هذا الشوط الطويل الذي 
ً
في الهند (، ربما لم يكن أكثر الناس تشاؤما

قطعته البشرية تحت شعار الحضارة والتقدم. 

   والمفارقة أن عودة هذه الظاهرة المخيفة جاءت هذه المرة بفضل التكنولوجيا بشكل أسا�سي عندما أصبحت تتيح للأسرة 

. فبانتشار أجهزة الكشف عن نوع 
ً
معرفة نوع الجنين فتقرر إجهاض الحمل إذا كان الجنين أنثى واستمراره إذا كان ذكرا

الجنين، تقوم السيدات في الأوساط المتعلمة بإسقاط الجنين عندما يتبين أنه أنثى، مما أدى إلى اختلال التركيبة السكانية، 

فوفقًا للتعداد العام الذي أجري في الهند سنة 2001 ولدت 827 بنتا مقابل كل ألف ولد في مختلف أنحاء الهند، وعلى 

عكس التوقعات السـائدة فإن قتل الجنين الأنثى لا يعد جريمة في الوعي الشعبي للهند، وتزداد نسبة هذه العمليات بالرغم 

من ارتفاع سعرها.

   وتقول كارونا بيشوني المتحدثة باسم صندوق الأمم المتحدة لرعاية الطفولة )يونسيف( في نيودلهي إنها لم تفاجأ بحقيقة 

، هن الأكثر استعداد لاستخدام أسلوب الإنجاب الانتقائي لضمان إنجاب ذكر. وأضافت )أنا 
ً
أن السيدات الأعلى تعليما

شخصيا اعتقد أن هذا الأمر بمثابة فشل للمجتمع وليس فشل للنساء.. فالمرأة التي تختار هذا الأسلوب ربما كانت ضحية 

للتمييز ضد المرأة وربما لا تكون هي صاحبة قرار إجهاض الجنين الأنثى ( ( 17 ).

• أن هناك نساء أجهضن عشر مرات.	

• وأغلب اللواتي يجهضن فتيات دون الخامسة والعشرين 61 %.	

• في لندن ارتفعت حالات الإجهاض إلى  200000 حالة سنة 1971.	

• وفي إيطاليا %95 من عدد الولادات.	

• 	.
ً
وفي الاتحاد السوفيتي 7 ملايين حالة إجهاض سنويا

بعض عواقب الإجهاض الصحية:

11 احتباس بعض بقايا مشيمية، تؤدي لإنتانات مختلفة..

22 النزوف، تختلف شدتها حسب الحالة..

33 الالتهابات، وتكون في عنق الرحم، أو جسم الرحم..

44 الانثقاب، فتكرار عدد مرات الإجهاض يؤدي إلى انثقاب الرحم، الذي يقت�ضي التدخل الجراحي في أغلب الأحيان..

عواقب الإجهاض النفسية:

   تنشأ العديد من المشكلات النفسية جراء إحهاض المرأة لجنينها، من الشعور بالذنب وتأنيب الضمير لقتل نفس بريئة، والذي 

يلازمها طـوال حياتها، و الخوف من عدم الإنجاب مرة أخرى، ثم الشعور باليأس والإحباط، إلى غير ذلك من الكثير من المشاكل 

التي تملأ العيادات النفسية، والتي قد توصل إلى الانتحار.   

كيف يقتل الجنين ؟؟؟:



38

 الأولى، في مرحلة يتكون فيها 
ً
تجري غالبية عمليات الإجهاض في الأشهر الأولى من الحمل، أي في خلال الإثني عشر أسبوعا    

الجنين، ويقوم بالتنفس والبلع وأخذ الغذاء بواسطة المشيمة، وينبض قلبه ويطوي أصابع قدمه البالغة الصغر، ويتحرك في 

الكيس الأمينو�سي، ويتقلب بسرعة، ويركل،....

   وتتعدد وسائل الإجهاض، وأسرعها عملية الشفط Aspiration، ومنها يتم إنهاء حياة الجنين بانتزاعه وسحبه من الرحم إلى 

وعاء زجاجي بواسطة أنبوب له طرف حاد، يمزق الطفل شرّ تمزيق، وتفوق قوته قوة المكنة الكهربائية التي تستعمل في ابتلاع 

الغبار..

   أما الأجنة التي تبلغ أسبوعها السادس عشر، فتجهض بواسطة التسمم بمحلول الملح، حيث يؤدي بالجنين حينما يتنفسه إلى 

نزف بالدماغ، فيصارع الموت عدة ساعات...ومن ثم يزهق روحه..، أما في حالة تجاوز هذه المدة، فإن الإجهاض يكون بعمليات 

وتحت مباركة القوانين العصرية  رتكب بحق هذا الإنسان، 
ُ
وهكذا لنا أن نتصور بشاعة الجريمة التي ت جراحية قيصرية، 

الحضارية.

22 فعل الزنا بين الحكم الشرعي والقوانين الوضعية:.

ذات يوم رأيت فتاة على وشك وضع وليدها  ‘إحدى المدن الفرنسية:”  يقول الدكتور جاك غارنال رئيس دار التولبة في 

بلهاء...رأيتها في غرفة الانتظار في عيادتي وهي تجلس على كر�سي وتتأرجح إلى الوراء  وهذه الفتاة صماء، عمياء، خرساء، 

 ؟ 
ً
وإلى الأمام، فاندهشت وسألت كيف تركتم هذه الفتاة تحمل؟..ومن هو هذا الوغد الذي جعل هذه الفتاة تحمل طفلا

فأجابه المسؤول إنه أخوها ؟وفي القانون الفرن�سي- والذي يعدونه من أرقى القوانين في القرن العشرين – لا يعاقب الزوج 

وبمن شاء، فيُعاقب إن زنا داخل منزل الزوجية، لكونه امتهن بذلك حرمة المنزل،  إن زنا خارج منزل الزوجية، كلما شاء 

عاقب 
ُ
والعقوبة التي نصت عليها المادة في قانون العقوبات تافهة، فهي غرامة مالية بين مائة فرنـك وألفي فرنك ، في حين ت

الزوج الذي يعقد زواجه بأخرى قبل انحلال رابطة الزوجية الأولى بالأشغال الشاقة، فتعدد العشيقات والخليلات أهون 

في نظر القانون من تعدد الزوجات.

نظرة الإسلام للجنس:

إذا تزوج العبد فقد   بل إنه عبادة وسمو وهاك قوله صلى الله عليه وسلم:« 
ً
ليس الجنس كما يصور البعض رذيلة وإسفافا  

استكمل نصف دينه فليتق الله في النصف الآخر »، وقوله:« وفي بضع احدكم صدقة، قالوا: يا رسول الله: أيأتي أحدنا شهوته 

ويكون له فيها أجر ؟ قال: أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر ؟ قالوا: بلى قال: وكذلك إذا وضعها في الحلال كان له فيها 

أجر...« ( 18 ).

   وكيف يكون الجنس خطيئة وهو جزء من تركيب وبيولوجيا الكائن البشري وصنيع من صنائع الله في خلقه، وما هو إلا عملية 

بيولوجية معقدة، تبدأ بالمشاعر والإحساس، وتنتهي بالممارسة والتطبيق.

   والإسلام يعترف بهذا كله، فالنوازع أمر فطري مجبول عليها الإنسان مع الخليقة ومن الطبيعي أن يميل الرجل للأنثى وبالعكس 

 لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة [- الروم :21- ، إلا 
ً
 لقوله تعالى:] ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجا

ً
مصداقا



39

أن ذلك الميل ليس النزوة العارضة أو الشهوة الجامحة، بل إنه يسمو ويرتقي بتلك الشهوة والغريزة الجامحة فيمنحها الغاية 

حتى تصبح وسيلة لمهمة جسيمة عظيمة هي استمرار الحياة على الأرض، وهكذا اتسمت العلاقة بين الجنسين بالطهر والنقاء.

 لمشاعرهما بوسيلة مشروعة 
ً
 لطاقتهما ومصرفا

ً
مِر بتبكيره وتيسيره ما أمكن حتى يجد الشاب والفتاة متنفسا

ُ
   وشرع الزواج بل أ

تحفظ للمجتمع قوته وتصون كرامته وتحمي صحته وطاقته من الانهدار.

   وعلى الطرف الآخر سدت أبواب الفتنة حتى لا يتـحول الجنس المقدس الطاهر إلى متعة هوجاء، فلا اختلاط ولا تبرج ولا تعري 

 له على تصريف شؤونه وتربية بيته. 
ً
حتى يجد البيت الإسلامي من مجتمعه معينا

تعريف الزنا في القانون:

 للزنا، وإنما حدده الشراح بعبارات وصيغ مختلفة، ومن هذه الصيغ نستطيع تعريفه بالآتي: -
ً
   لم يضع القانون الوضعي تعريفا

 أو حكما”( 19 ).
ً
   الزنا هو “ارتكاب الوطء غير المشروع من شخص متزوج مع امرأة أو رجل برضاها حال قيام الزوجية فعلا

وبمراجعة نصوص القانون المتعلقة بالزنا نجد أن القانون ينظر إلى الزنا على أنه خيانة العلاقة الزوجية، بشرط وجود عقد 

 في نظر القانون.
ً
، فإذا كان الشخص غير متزوج فلا يعتبر زانيا

ً
، أو حكما

ً
زواج صحيح قائم فعلا

وأركان جريمة الزنا:

وجود عقد زواج صحيح.1-1

فعل مادي وهو الوطء.2-2

 القصد الجنائي.3-3

منزل الزوجية ) في جريمة الزوج (.4-4

تعريف الزنا في الشريعة الإسلامية:

 في 
ً
، وتعاقب عليه، سواء حدث من كتزوج أو غير متزوج، فالزواج ليس ركنا

ً
 للقانون- كل وطء محرم زنا

ً
   تعتبر الشريعة - خلافا

شدد العقوبة من الجلد إلى الجم حتى الموت.
ُ
الجريمة وإنما هو فقط ظرف مشدد للعقاب، إذ بالزواج ت

   وقد عرّف فقهاء الشريعة الزنا بالآتي: -

“ وطء الرجل المرأة في القبل في غير الملك وشبهة الملك “.

نتائج المقارنة بين التعريفين:

 في نظر القانون.1-1
ً
 منهما لا يعتبر زانيا

ً
إذا وقع الزنا من رجل غير متزوج مع امرأة غير متزوجة فلا جريمة ولا عقاب، لأن كلا

إذا وقع الزنا من رجل غير كتزوج مع امرأة متزوجة تعتبر المرأة زانية والرجل مجرد شريك لها.2-2

 ) بشرط أن يرتكب الجريمة في منزل الزوجية، 3-3
ً
إذا وقع الزنا من رجل متزوج مع امرأة غير متزوجة يعتبر الرجل زانيا

أي على فراش زوجته (، أما المرأة التي زنا بها تعتبر شريكة له.

 بشرط أن يتم الفعل في منزل الزوجية، وتعتبر المرأة 4-4
ً
إذا وقع الزنا من رجل متزوج مع امرأة متزوجة يعتبر الرجل زانيا

 لامرأة زانية.
ً
، وإنما يعتبر شريكا

ً
زانية، أما إذا وقع الزنا من هذا الرجل في غير منزل الزوجية فلا يعتبر زانيا



40

أدلة الإثبات في الزنا عند القانونيين:

   فرق القانون في الإثبات في جريمة الزنا بين:

: ) الزوج الزاني والزوجة الزانية وشريكة الزوج الزاني (.
ً
أولا

: ) شريك الزوجة الزانية (.
ً
 ثانيا

   فبالنسبة للزج الزاني والزوجة الزانية وشريكة الزوج الزاني، فإن القا�ضي يتمتع بحرية مطلقة في تكوين عقيدته من أي دليل 

يعرض عليه، كشهادة الشهود والقرائن والاعتراف بشروط وغيرها، ومن الصعب على القا�ضي إثبات الركن المادي في الجريمة 

وهو الوطء.

   أما بالنسبة لشريك الزوجة الزانية فقد أوجب القانون، عقوبات على القا�ضي أن يستمد اقتناعه على الإدانة من أدلة نوردها 

على سبيل الحصر:

- القبض عليه حين تلبسه بالفعل.	

- ، منها أن يكون من المتهم نفسه، فلو كان 	
ً
 لإثبات الزنا، بل يشترط فيه شروطا

ً
اعترافه.ولا يعتبر القانون الاعتراف كافيا

، بل مجرد استدلال. 
ً
من متهم على متهم فلا يعتبر اعترافا

- وجود مكاتيب أو أوراق أخرى مكتوبة.	

- وجوده في منزل مسلم في المحل المخصص للحريم.	

إذ ليس ثمة داع لأن يطلق القانون   عن القانون الفرن�سي هي طريقة غير مفهومة، 
ً
وهذه الخطة التي سلكها المشرع أخذا    

محاكمة الزوج الزاني، والزوجة الزانية، وشريكة الزوج الزاني، من كل قيد ويخضع محاكمتهم للقواعد العامة ويجعل محاكمة 

 بأدلة محدودة أوردها على سبيل الحصر.
ً
شريك الزانية وحده مقيدا

   وإننا لنتساءل ما هو الرأي في هذه القضية ؟؟:

قدمت زوجة زانية ومعها شريكها للمحاكمة، وقد ثبتت الجريمة بشهادة الشهود، وشهادة الشهود يثبت بها زنا الزوجة ولا   “

يثبت بها زنا الشريك “.

   في هذه الحالة يصدر الحكم بإدانة الزوجة وبراءة الشريك، مع أن الجريمة واحدة ن بل هي لم تتم إلا بفعل الشريك ! 

أدلة الإثبات في الزنا في القضاء الشرعي :

 بينها وبين القانون، فبينما ترك القانـون 
ً
 كبيرا

ً
   بالرجوع إلى أحكام الشريعة الإسلامية في باب إثبات جريمة الزنا نجد اختلافا

للقا�ضي حرية مطلقة في تكوي عقدته في زنا الزوج، وزنا الزوجة، وفي شريكة الزوج، وقيّد هذه الحرية بالنسبة لشريك الزوجة 

 تبدو أهميتها من ناحيتين:-
ً
 وقيودا

ً
نجد أن الشريعة الإسلامية تشدد في إثبات جريمة الزنا، فوضعت شروطا

، والدليل على ذلك مستمد من:
ً
الناحية الأولى: أن الستر مندوب إليه شرعا

، فليستتر بستر الله فإن من يبدي لنا صفحته نقم 
ً
) 1 ( قوله– صلى الله عليه وسلم -  :« من أصاب من هذه القاذورات شيئا

عليه كتاب الله » ( 20 ).



41

) 2 ( ومن حديث مسلم الذي رواه ابن شهاب عن ابن سلمة وسعيد بن المسيب عن أبي هريرة  أن رسول الله – صلى الله عليه 

وسلم -   أعرض عن المعترف مرات ( 21 ).

الناحية الثانية: أن شدة العقوبة في الشريعة الإسلامية ) رجم المحصن وجلد غير المحصن (، تستدعي التشدد في الإثبات حتى 

لا يُـقتل إنسان أو يُجلد إلا بعد التيقن الكامل من ارتكاب الجريمة، أما في القانون فربما يكون أقل حاجة إلى التشدد لضآلة 

العقوبة المقررة وتفاهتها.

عقوبة الزنا في القانون :

   يق�ضي قانون العقوبات بمعاقبة الزوجة التي ثبت زناها بالحبس مدة لا تزيد عن سنتين، ولكن للزوج الحق في أن يعفو عن 

زوجته الزانية حتى بعد دخولها السجن فيُطلق سراحها منه بشرط أن يرت�ضي معاشرتها مرة أخرى.

   أما بالنسبة للزوج الزاني الذي ارتكب جريمة الزنا في منزل الزوجية فيُعاقب بالحبس مدة لا تزيد على ستة أشهر.

 للقانون الجنائي، وقد تبين لنا أن المشرّعِ وضع الأحكام على 
ً
   هذه هي جريمة الزنا وشروط إثباتها والعقوبات المقررة لها طبقا

 أو امرأة.
ً
 لما إذا كان المجني عليه رجلا

ً
هواه حتى إنها اختلفت في المسألة الواحدة، تبعا

   فعقوبة الزوج الزاني تختلف عن عقوبة الزوجة الزانية، فالزوج يُعاقب بالحبس مدة سلا تزيد عن ستة أشهر، أما الزوجة 

فتُعاقب بالحبس مدة لا تزيد عن سنتين.

   فلماذا إذن هذه التفرقة ؟؟؟. وعلى أي أساس من القانون أو المنطق استند المشرع إليها ؟؟؟؟ 

 عقوبة الزنا في الشريعة الإسلامية :

   فرّقت الشريعة الإسلامية في العقوبة بين المحصن وغير المحصن،  وسبب ذلك يرجع إلى أن المحصن إذا زنى بعد أن توفرت 

لديه موانع الزنا كان زناه في غاية القبح، فوجب أن تكون  عقوبته في غاية الشدة.

 عقوبة الزاني المحصن:

   الرجم حتى الموت، واستُقر على عدم الجلد.

عقوبة الزاني الغير محصن:

   الجلد مقدار مائة جلدة، لقوله تعالى:] الزانـية والزاني فاجـلدوا كل واحـد منهما مائة جلدة [- سورة النور : آية 2-،  و لقولهصلى 

البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام، والثيب بالثيب جلد مائة ورجم   ،
ً
خذوا عني فقد جعل الله لهن سبيلا الله عليه وسلم:” 

بالحجارة » ( 22 )، مع الخلاف في عقوبة التغريب ) إبعاد الزاني من البلد الذي ارتكب فيه الزنا إلى بلد آخر لمـدة عام (، وهي إن 

طبق على الرجل فقط.
ُ
قت ت بِّ

ُ
ط

الإعفاء من العقوبة والعفو عنها بين الشريعة والقانون:

   يحصل أن يجد المشرع في القانون، من الاعتبارات ما يرى معه إعفاء المجرم من العقاب رغم ارتكابه للجريمة، وهذه الحالات 

لا تضمها نظرية عامة تنظم جميع الأعذار المعفية في إطار واحد، وإنما هي حالات لا يجمعها رباط، كحالة زواج الخاطف بمن 

خطفها، والزوج أو الزوجة في حالة العفو، على غير ذلك من الشروط المذكورة في كتب القانون.



42

 وقد عرفت الشريعة الإسلامية للإعفاء من العقاب نظامين:

: التوبة.
ً
أولا

    اتفق الفقهاء على أن التوبة تسقط العقوبة في جريمة الحرابة فقط، وفيما سوى ذلك اخـتلفوا على المذاهب الآتية:

المذهب الأول: 

سقط العقوبة، بشرط أن تكون الجريمة ما يتعلق بحق الله، 
ُ
   وهو مذهب بعض فقهاء الشافعية والحنابلة، ويرون أن التوبة ت

وألا تكون مما يمس حق الأفراد.

المذهب الثاني: 

سقط العقوبة إلا في جريمة الحرابة ) المنشقين 
ُ
   وهو مذهب المالكية والحنابلة وبعض فقهاء الشافعية، ويرون أن التوبة لا ت

عن الجماعة (، للنص الصريح الذي ورد في آية الحرابة:” إلا الذين تابوا من قبل أن تقدروا عليهم فاعلموا أن الله غفور رحيم “.

المذهب الثالث: 

طهر من المعصية، وأن التوبة تطهر من المعصية وتسقط 
ُ
   وهو مذهب ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، وعندهما أن العقوبة ت

 لله، فمن تاب من جريمة الزنا، سقطت عقوبته، إلا إذا رأى الجاني نفسه أن يتطهر بالعقوبة، 
ً
العقوبة في الجرائم التي تمس حقا

فإنه إذا اختار أن يعاقب عوقب بالرغم من توبته.

: العفو.
ً
ثانيا

   العفو سبب من أسباب سقوط العقوبة، والقاعدة في الشريعة الإسلامية أن العفو لا يجوز في الحدود، سواء من ولي الأمر أو 

 لله لا يجوز فيه العفو، والحدود من حقوق الله سبحانه وتعالى.
ً
ولي الدم، لأن ما كان حقا

الخلاصة:

   يبين ما سلف مدى تفوق أحكام الشريعة على أحكام القانون في مناحي عديدة نخص منها:

أن الشريعة سوت بين الرجل والمرأة ولم تفرق بينهما كما فعل القانون، وعدم التفريق ثابت بالنص القرآني كما سبق.1-1

أن الشريعة أعطت لغير الزوج ما للزوج من حقوق، فأصبح للوالد وللولد وللقريب، ولكل ذي مروءة أن يقف موقف الزوج، 2-2

 على خيانة العلاقة الزوجية فقط، كما 
ً
وهو أمر منطقي، لأن الزنا في الشريعة، يقوم على الوطء في غير حلال، وليس مقصورا

هو الشأن في القانون.

3-3 
ً
، تنتفي به الجريمة، فالشخص الذي يرى رجلا

ً
كذلك جعلت الشريعة القتل في سبيل العرض- إن اقتضته الظروف - حقا

.
ً
يزني بامرأة ولا يستطيع دفعه إلا بالقتل، فإنه يجب عليه أن يقتله، وإذا لم يفعل كان آثما

والحكمة من ذلك هي ردع الآثمين، وحماية الأعراض من التلوث والأسر من الدمار، فالجاني حين يوقن أنه إن أفلت من يد 

السلطة فلن يفلت من يد من يعتد يعليها، أو من يراه، سواء أكان من الأقارب أم من الأجانب، فالمسلمون مكلفون بدفع المنكر 

بكل الوسائل – حين يوقن من ذلك سيقلع عن الفساد فتسلم الأعراض، وينصرف هو إاى زواج سعيد يعود بالنفع الخاص 

تل (، وإهدار دم المعـتدى عليه ) المزني به إن 
ُ
والعام. وهذه بخلاف القانون الذي تؤدي أحكامه إلى حماية المعتدي)الزاني إن ق



43

قتل الزاني (.

 لأن دعوى الزنا في الشريعة تظل بعد موت الزوج قائمة لما في الجريمة من غلبة حق الله على حقوق العباد، وذلك 4-4
ً
وأخيرا

بُ حق الزوج على حق المجتمع وتق�ضي بسقوط الدعوى في الجريمة بعد وفاته.  ِ
ّ
على خلاف حكم القانون الذي يغل

عدم تطبيق عقوبة الزنا الشرعية  في غالبية الدول العربية والإسلامية:

خِذ منه، 
ُ
   ومن عجب أن قانون العقوبات المصري – وكذا معظم قوانين العقوبات العربية – يُساير القانون الفرن�سي حيث أ

فهو لا يُعاقب على الزنا نفسه كجريمة، بل يبيحه بين اثنين غير متزوجين، بشرط أن يكون سن المرأة ثماني عشرة سنة، متى 

حصل ذلك برضا الطرفين، أما إذا حصل ذلك بإكراه أو فيسن أقل من ذلك كانت العقوبة الحبس فقط.

أهم المفاسد المترتبة على عدم تطبيق حد الزنا في المجتمع:

جرائم الاغتصاب، بكل ما تحويه من قصص بشعة تتقزز منها النفس البشرية السليمة.1-1

التحرش  الجن�سي بالأطفال، وما يتبع ذلك من مشاكل نفسية.2-2

أمراض جنسية، وعلى رأسها مرض الإيدز، وما جلبه من دمار اجتماعي وأخلاقي.3-3

4-4 .
ً
 أو آجلا

ً
 إلى المفاسد السابقة عاجلا

ً
المخدرات بأنواعها، والتي تجر تباعا

3. مسألة التحاق المرأة بجنسية زوجها:

لأنها الأداة التي يتم  إذا كان مفهوم الجنسية في الفكر القانوني الوضعي قد تناولته كتب القانونـيين بالبيان والتوضيح،     

فهل الأمر كذلك في الفقه  والتمييز بينه وبين غيره من شعوب الدول الأخرى،  بمقتضاها تحديد عنصر الشعب في الدولة، 

الإسلامي ؟؟؟.

 للتصور الإسلامي:
ً
الجنسية وفقا

   كان للديانة أثر فعال في تكويين الجماعات، ويُعد الإسلام من أقوى الروابط التي ظهرت على سطح الأرض، إذ كانت عقيدة 

وجنسية في آن واحد، فهي تنظم حقوق وواجبات العباد بما في ذلك علاقتهم بالدولة وعلاقة الدول بهم.

   وقواعدها تقسم العالم إلى دارين، دار الإسلام ودار الحرب، ودولة الإسلام لا تقوم على تحديد الإقليم ولا القوم ولا الجنس ولا 

العنصر، وإنما على أساس العقيدة، فكل من يدين بالديانة الإسلامية يعتبر من رعاياها.

، سواء 
ً
 سماويا

ً
، وهم أهل الكتاب الذين اعتنقوا دينا

ً
   وإلى جانب المسلمين كافة، يعتبر الذميون تابعي الدولة الإسلامية أيضا

كانوا مسيحيين أو يهود، وتكون هذه الجنسية أصلية إاذ اكتسبها الذمي في لحظة ولادته وهي لاحقة إن اكتسبت بعد ذلك، 

ويتمتع الذميون بكافة الحقوق الخاصة، وكقاعدة عامة لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين.

   أما الحقوق السياسية كتولي بعض الوظائف فمن طبيعتها أن يقتصر توليها على المسلمين.

حاجة ثم العودة إلى  أما المستأمنون وهم من أهل دار الحرب والذين يكون وجودهم في دولة الإسلام بأمان موقت لقضاء     

أوطانهم فإنهم يعتبرون بالنسبة لدولة الإسلام أجانب.

موقف الفقهاء من فكرة الجنسية في الفقه الإسلامي (23):



44

من ينظر في كتب الفقهاء يستطيع القول بوجود اتجاهين في هذه المسألة:-

الاتجاه الأول: ينكر وجود – أو معرفة الفقه الإسلامي – فكرة الجنسية، ومن أبرز أدلته اعتبار أن الإسلام دين لا جنسية، وليس 

في الإسلام معنى الجنسية المعروفة الآن، وإن كان هذا لا ينفي أن الإسلام دولة، وان القول بالجنسية يؤدي إلى القول بالعصبية 

القبلية التي جاء الٍإسلام لينسخها ويمحي آثارها، وسوى بين الناس في الحقوق، فلم يبق للنسب أي أثر.

الاتجاه الثاني: يعترف بوجود فكرة الجنسية في الفقه الإسلامي، وإن كانت تحت مسميات مختلفة كالتابعية، الرعوية، من اهل 

 مع مضمونها في الفقه الإسلامي.
ً
دار الإسلام وغيرها، إلا أن مضمونها في التشريعات الحديثة يكاد ينطبق تماما

الرأي الراجح: الاعتراف بفكرة الحنسية في الفقه الإسلامي. 

• ما هي إلا أداة للتعبير عن انتساب الفرد لدولة معينة،وهذا المعنى موجودة 	 بوجه عام –  ذلك أن الجنسية بمعناها – 

في الشريعة الإسلامية، فمفهموم الدولة عرفته الشريعة كتنظيم سيا�سي، ودعت إلى وجودها بالفعل وهي التي سماها 

الفقهاء “ بدار الإسلام “.

• كما أن عناصر الدولة من شعب وإقليم وسلطة موجودة في الفقه الإسلامي.	

• والشعب المكون للدولة يوصف بأنه من أهل دار الإسلام، سواء كانوا مسلمين أو أصحاب الدين السماوي كما أسلفنا.	

•  أن الإسلام يرتكز على جانب العقيدة ) الدين (، وجانب الشريعة ) النظم (. فالأول يقوم بتنظيم علاقة 	
ً
المعروف سلفا

الإنسان بربه والمتمثل بجانب العبادات وهي واضحة المعالم، والثاني يقوم بتنظيم العلاقة بين الأفراد بعضهم مع بعض، 

وعلاقة الأفراد بالحكام – أول  الأمر – وعلاقة الدولة الإسـلامية بغيرها من الدول، وعلاقتها بالأفراد الذين ليسوا من 

رعاياها.

 تعريف الجنسية في القانون الوضعي:

   العلاقة السياسية والقانونية التي تربط الفرد بدولة ما ) 24 (، وهناك تعاريف كثيرة أخرى مفصلة في كتب فوانين الجنسية.

حق الأم بإلحاق مولودها بجنسية بلدها:

لم تعترف الدول العربية بهذا الحق للأم.  في حين أن القوانين الوضعية أعطت الأم حق إلحاق مولودها بجنسية بلدها،     

بالرغم من أن هذه الدول قد صادقت على المعاهدة الدولية الواردة في شأن الجنسية بشكل عام، لكنها استثنت وتحفظت عليه 

بالنسبة فيما يتعلق بالأم.

حجج المعارضين:

11 الأب هو الأقدر على تنشئة المولود نشأة وطنية، وكذلك يغلب دوره على الأم في تكوين عقلية الولد..

22 كثافة السكان في البلاد العربية مبرر  لقصر منح الجنسية الأصيلة على جانب الأب دون جانب الأم..

33 تلافي ازدواجية الجنسية..

الردود على هذه الحجج:

11  في تنشئة الطفل، وهي .
ً
 هاما

ً
الحجة الأولى تؤدي إلى تدعيم حق الأم وليس العكس، حيث أنه من الثابت، أن الأم تلعب دورا



45

التي تغرس فيه القيم والمبادئ، وعليه فإن التسوية بين الأب والأم في نقل الجنسية تعتبر النتيجة المنطقية المترتبة على ذلك.

22 أما من حيث الزعم أن ذلك يؤدي إلى الانفجار السكاني، يُرد عليه أن الحد من معدلات التزايد السكاني لا يحجب الجنسية .

عن الأبناء، إنما باللجوء إلى الوسائل التي تحد من مشكلة تزايد السكان.

33 وبالنسبة للقول أن الحصول على جنسية الأم مع جنسية الأب يؤدي للازدواجية، فمردود عليه بأن السياسة المعلنة من .

قبل الدول العربـية – إلا البعض -هي تشجيع ازدواجية الجنسية.

الحكم الشرعي في مسألة التحاق الأبناء بجنسية الأم:

11 في ناحية . سواء  من مبدأ المساواة بين الرجل والمرأة في الحقوق والواجـبات،  تنطلق الشريعة الإسلامية السمحاء 

العبادات أو المعاملات المالية وغيرها، وعدم المساواة في بعض الأحكام هو الاستثناء. ولم تفرض عليها – كما يوجد في 

 أقل من الرجل.
ً
أنظمة غربية -  تغيير اسمها بعد الزواج، أو إعطائها أجورا

22 يؤكد الإسلام نظرة الاحترام الخاصة التي توليها للمرأة، عندما أمر الرسول– صلى الله عليه وسلم -  الأمة بأن تأخذ .

نصف دينها من السيدة عائشة – ر�ضي الله عنها، قال:« خذوا نصف دينكم عن هذه الحميراء »، وهي ثقة في قدرة 

 بنات جنسها.
ً
وذكاء عائشة – ر�ضي الله عنها – التي شرفها بها وأيضا

33 تشريف وتكريم الإسلام للأم، الثابت عندما سأل أحد الصحابة الرسول– صلى الله عليه وسلم -  من أحق الناس .

بحسن صحابتي يا رسول الله ؟ قال:« أمك » قال: ثم مـن ؟ قال:« أمك »، قال: ثم من ؟ قال:«أمك »، قال: ثم من ؟ 

قال:« أبوك ».

44 لا يوجد نص صريح في الشريعة الإسلامية يحرم نقل جنسية الأم إلى الأبناء..

55 أن مناقشة الجواز، لا يجب أن يُنظر إليه من جانب التفريق بين جنس الرجل وجنس المرأة ! إنما هو تفريق في حقوق .

 عن اختلافهم في الجنس أو اللون أو الشكل أو 
ً
 في الحقوق والواجبات بعيدا

ً
الإنسان عامة، فالبشر متساون جميعا

أية اعتبارات أخرى.

نتائج وتوصيات

11 أن الشريعة الإسلامية سبقت في تنظيم القضاء أرقى الأنظمة المستحدثة، ومهما بلغت درجة تقدم الأمم وتطورها ورقيها .

 إلى النظام الذي نؤمن 
ً
 منا أو انحيازا

ً
فلن تصل في نظامها القضـائي إلى أبعد مما بلغته الدولة الإسلامية، وليس هذا تعصبا

 
ً
به ونعتقده، وإنما هو حكم مجرد منأي هوى أو تعصب أو انحياز، ويكفينا للبرهنة عليه ما ورد في هذا البحث. وحسبنا دليلا

على ذلك: أنه نظام رباني، تكفل الله بتبيين أصوله وقواعده، وأمر بع الأنبياء المرسلين.

22 فريضة محكمة لا يحتمل النسخ، عرف وجوبها بالعقل المؤيد بالشرع. ولا تعارض الشريعة أي تنظيم للقضاء . القضاء 

الشرعي تقتضيه الضرورات العملية، ويتم�شى مع التشريعات الحديثة، ويحقق العدل، ويوصل إلى الحكم بالقسط بين 

الناس.

33 يجب على المسلمين أن يردوا خصوماتهم إلى أحكام الله سبحانه.وينبغي أن يعرضوا منازعاتهم على القا�ضي المسلم الذي .



46

يطبق هذه الأحكام.

44 وقطع . وتوصيل الحقوق إلى أصحابها،   وبث الطمأنينة في نفوس الناس،  لرفع المظالم،  ؛  واجب شرعي  إقامة القضاء 

الخصومات، ودفع لكثير من الأمراض الجسدية الفتاكة والنفسية، ورفع الفساد الأخلاقي والاجتماعي الواقع على الأمة. 

55  لحقوق الإنسان، إنما هو تنفيذ لحقوق .
ً
تنفيذ الحدود الشرعية ليس بالهمجية ولا ابتعاد عن الإنسانية ولا يعتبر خرقا

الإنسان بعينها، فتنفيذ الحدود والقصاص حياة للبقية الباقية من بني البشر. 

66 على الأمة الإسلامية – متمثلة بعلمائها وفقهائها – التأكيد في المؤتمرات والمحافل الدولية وكل وسائل الإعلام، على الحقـوق .

التي كفلتها الشريعة للإنسان قبل القوانين الوضعية بمئات السنين.

   وجدير بالذكر أنه أمام الادعاء الغربي بأنهم أول من نادى بحقوق الإنسان، وأمام التجاهل الكامل للإسلام والمسلمين، 

والضعف العام الذي أصاب الأمة الإسلامية وتمزقها، حاول بعض المسلمين أن يضع وثيقة لحقوق الإنسان في الإسـلام 

على غرار ما فعل الغرب كالتالي:

الوثيقة الأولى:  وسُميت “ البيان العالمي عن حقوق الإنسان في الإسلام “ الذي صدر عن المجلس الإسلامي العالمي الذي 

 في باريس خلال شهر ذي القعدة سنة 1301هـ، وأصدر بيانه في 21ذي 
ً
 عالميا

ً
 له، والذي عقد مؤتمرا

ً
يتخذ من لندن مركزا

 وعشرين مادة، ثم المصادر والآيات.
ً
القعدة 1401هـ الموافق 19سبتمبر 1981م. وقد شمل هذا البيان ثلاثا

محرم 1411هـ  الإسلامي في 14  صدر عن المؤتمر   إعلان القاهرة حول حقوق الإنسان في الإسلام “  ي “  سُمِّ الوثيقة الأولى:       

 وعشرين مادة.واختتمت موادها بالمادة الخامسة والعشرين التي 
ً
الموافق 5 أغسطس 1990م.وقد شمل هذا الإعلان خمسا

تنص على أن “ الشريعة هي المرجع الوحيد لتفسير أو توضيح أي مادة من مواد هذه الوثيقة “.

المصادر والمراجع:

- وعادل أحمد 	 ت علي محمد معوض،  الحنفي أبي بكر بن مسعود،  الكاساني،  بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، 

عبدالموجود، نشر دار الكتب العلمية ط2، 1424 هـ.

- تاريخ القانون، الفتلاوي صاحب عبيد،  ط1. طبع مكتبة دار الثقافة للنشر والتوزيع، 1998م.	

- تحديد النسل والإجهاض في الإسلام ، أبو فارس، د. محمد عبد القادر،ط1، نشر جهينة للنشر والتوزيع 2003م.	

- نشر الرسالة 	 وعبداللطيف حرز الله،  ت شعيب الأرؤوط،   ، الترمذي أبي عي�سى محمد بن عي�سى  الجامع الكبير، 

العالمية، ط1 1430 ه. 

- جريمة الزنا في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، النواوي، د. عبد الخالق، طبع منشورات المكتبة العصرية ، 	

بيروت.

- الجنسية في الشريعة الإسلامية ةيسنجلا يف ةعيرشلا ةيملاسلإا، ةبيارغ،  رحيل،  ، نشر ةكبشلا ةيبرعلا ثاحبلأل 	

رشنلاو، بيروت ، 2011. 

- د كامل قره 	 سنن ابن ماجه، ابن ماجة أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني،  ت شعيب الأرنؤوط - عادل مرشد - محمَّ



47

طيف حرز الله ، نشر دار الرسالة العالمية، ط1، 1430 هـ - 2009 م.
ّ
بللي - عَبد الل

- سنن أبي داود،  السجستاني: الإمام أبي داود ، ت شعيب الأنؤوط، ومحمد كامل قره ، نشر الرسالة العالمية.ط1، 	

1430 هـ.

- نشر دار الكتب 	 البيهقي أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن مو�سى، ت محمد عبد القادر عطا،  السنن الكبرى، 

العلمية، بيروت – لبنان ، ط3،، 1424 هـ - 2003 م.

- الصحة الجنسية، كريشان، د. مصطفى مؤتمر الإجهاض غير المأمون ، طبع دمشق، 1992 م.	

- صحيح البخاري،  البخاري: الإمام محمد بن إسماعيل ، ت عز الدين ضلي، وعماد الطيار، وياسر حسن ، نشر مؤسسة 	

الرسالة،  ط1 ، ،1429.

- نهاية الأرب في فنون الأدب، النويري أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القر�شي التيمي البكري، شهاب 	

الدين ، نشر دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ط1، 1423 هـ.

الهوامش 
1/ أخرجه أبو داود في سننه : 303/3 ، برقم 2953، وأخرجه  أحمد في مسنده: 417/36، برقم 22100.

2/ أخرجه الطبراني في الكبير:54/11 ، برقم 10992 ،والبيهقي في السنن برقم 6190 , 18630.  
3/ أخرجه الطبراني في الكبير:240/18 ، برقم 602.  

4/ أخرجه ابن ماجه في السنن :575/3 ، حديث 2536 ، وإسناده ضعيف .
5/ البيت لعنترة : انظر نهاية الأرب للنويري ، 15 /338.والعقد الفريد : 6 /3 . 

6/  أخرجه مسلم في صحيحه برقم : 4650.
7/   انظر: تاريخ القانون، صاحب عبيد الفتلاوي، من ص :  22.

8/ انظر: د. توفيق حسن فرج –المدخل للعلوم القانونية، ص:  45.
9/ انظر:  د. حسن كيرة – المدخل إلى القانون، ص: 65.

10/انظر: د. محمد عبد القادر أبو فارس – تحديد النسل والإجهاض في الإسلام، ص: 33.  
11/ أخرجه أحمد في مسنده :35 /376، حديث 21473 ، وقال محقق المسند حديث صحيح وإسناده قوي. 

12/ أخرجه أبو داود في سننه :2 /220، حديث 2050 ، وقال الألباني حديث حسن صحيح. 
13/  أخرجه مسلم في صحيحه: برقم    1681.

14/  انظر:  مؤتمر الإجهاض غير المأمون / الصحة الجنسية، د. مصطفى كريشان.
 عن مجلة  ) العربي ( الكويتية، عفيف العسراوي .

ً
15/  نقلا

 عن ملحق ) نهار الشباب (.
ً
 16/ نقلا

moc.areezajla.www :17/ مجلة الجزيرة التابعة لصحيفة الجزيرة، ع 163، 7 / 3 / 2006 م، الموقع الالكتروني
18/أخرجه مسلم في صحيحه برقم 206.

19/انظر:  د. عبد الخالق النواوي،  جريمة الزنا في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، ص: 41.
 20/  أخرجه  مالك في الموطأ برقم 1508.

21/  أخرجه البخاري في صحيحه، برقم 6438.
22/أخر جه الترمذي في سننه : 2/ 445.

ل غرايبة، الجنسية في الشريعة الإسلامية من ص: 36. 23/انظر: الدكتور رحيِّ
24/ انظر:، د. إبراهيم أحمد إبراهيم، الوجيز في الجنسية العربية.


