
1 

لاجتماعية اصيل الإسلامي للعلوم الإنسانية و التأ
 )مقاربة ابستمولوجية(

 

                                                 د. شبلي براهيمي 
 20أستاذ محاضر "أ" بجامعة الجزائر                                          

                                                .بوعمامة اسماعيل د 
 20جامعة الجزائر ب "أ"أستاذ محاضر                                           

 

 ملخص باللغة العربية: 
الإسلامي من و تعتبر المراجعة الابستمولوجية للمعرفة في إطار التكييف الثقافي       

بتطبي    ، ااةة إاا تعل  اأممرالموضوعات الهامة والبارزة على ساحة المهتمين والباحثين
الاجتماعية في حضارات غربية على و المعارف المتوةل إليها في مجال العلوم الإنسانية 

في الك يرى العديد من الباحثين أن أزمة العلوم الإنسانية و  مجتمعات عربية إسلامية ،
لنسبة  وبالتالي غير واعيةوالاجتماعية غير واعية لتبعيتها إزاء الحياة التي تدعي مراقبتها ، 

نتيجة لذلك وضع هذا العلم نفسه في مكان المؤثر في مجريات و النظرة التي تتمتع بها ، 
اأممور الاجتماعية دون أن ينظر إلى الكيفية التي يمكن أن تؤثر بها فيه هذه العوامل 

سات يمكن النظر إلى واقع الدراو   ،ممارساتهو الاجتماعية الحضارية من ناحية مادته 
تصدير تتم من جانب و مجتمع المسلم أنها علاقة استيراد ـالاجتماعية في الو النفسية 

الاغتراب و مسلم ـقطع الصلة بالتراث الثقافي الو واحد بالاعتماد المعرفي على الغرب 
الإسلامي  وفقدان الهوية الثقافية ، ونتيجة لذلك ظهرت حركات جديدة تنادي بالتأةيل

إعادة بناء هذه العلوم في و الذي يعبر عن عملية نقد و جتماعية ، الاو للعلوم الإنسانية 
الك باستخدام منهج يتكامل فيه و الوجود و المجتمع و ضوء التصور الإسلامي للإنسان 

الوحي الصحيح مع الواقع المشاهد كمصدر للمعرفة ، أمن التقدم العلمي لا يتطور من 



2 

للعلم  ساب  ى "باأمطر المعرفية" وهوالال التراكم المعرفي ولكن من الال نشأة ما يسم
لدى  يتكون من الالتزامات العقلية والاتجاهات الإيديولوجية يوجهه ويؤثر فيه وهو فهو

 العلماء. 
 

 ، الاجتماعيةو  العلوم الإنسانية  ،التأةيل الإسلامي  ،الابستمولوجيا الكلمات المفتاحية:
 علم النفس.

 

 الملخص باللغة الانجليزية:
     Epistemological references of knowledge , within the cultural and 
Islamic adaptation framework, is considered as one of the most 
major topics for researchers and interested people, especially with 
regards to applying the knowledge reacted of human and social 
sciences coming from western civilizations in the Arabic and Islamic 
societies. Many researchers suggest that human and social sciences 
dilemma are unaware because they are dependent to the life 
supposedly observe.It is not aware as well because of the degree of its 
vision. Therefore, thins kind of science has been considered as the one  
that influences the social matters without paying attention to the way 
it does so, from its content stand point and its practices as well. 
Psychological and social studies in the Muslim society can be 
described as a one-way import-export relationship, on one hand 
because the researchers being relying on the scientific subject coming 
originally from the west, and because of breaking up with the Islamic 
cultural heritage, emigration and losing one's cultural identity. As a 
result, new movements have emerged calling for the Islamic 
authentication of the human and social sciences. These movements 
are based on criticism and reestablishment actions of these sciences 
in the light of the Islamic conception of man, society and existence. They 
rely on approaches combining the true revelation and reality as a 
source of knowledge. This is due to the fact that science advances 
through what is known as the "Cognitive Frameworks" not by accumulation 
of knowledge. These frameworks precede science itself, it guides it 
and affects it as well. The Cognitive Frameworks are the combination 
of scientists' cognitive commitments and their ideological 
orientations. 



3 

Key words :    Epistemologiy- Islamic authentication- human and 
social sciences- psychology. 

 مقدمة:
هي تقوم بخطوتين اأمولى وةفية ، بوةف و تعرف الابستمولوجيا بفلسفة للعلوم       
فإن الحديث  (1)علاقتها فيما بينهاو الثانية تركيبية حول وظيفة العلوم و تصنيفه ، و العلم 

عن علم النفس في ثقافة إسلامية يعد  حاجة معرفية بعد ما عرفته البلدان الإسلامية 
في هذا المجال عرف العالم أجمع و مراقبة ،  ومن استيراد مكثف للمعارف دون تمحيص أ

البيئة و العلاج النفسي حتى تتماشى تلك اأمسس و مفهوم التكييف أمسس التشخيص 
للسائر  ة التي تطب  فيها ، وللقيام بهذا العمل هناك بعض المحاور الهامةالاجتماعية والثقافي

في طري  التأةيل الإسلامي للعلوم الإنسانية بعامة وعلم النفس بخاةة حيث ترتكز 
اأمسس التي تجنب وقوع الباحث والمهتم في  ومهمات أـمحاور على بعض الـهذه ال

التأةيل مازال إلى حد الآن حديث المغالطات ، وبالتالي الانتقادات ، ااةة وأن 
النشأة ، يتطلب وضع ركائز قوية متينة يقوم عليها هذا الاتجاه حتى تعطي جهوده في 

 البلاد الإسلامية ثمارا زكية نقية.
 

 واقع العلاقة بين الغرب والعالم المسلم في مجال الدراسات النفسية: -1
الدراسات  والعالم المسلم في مجالحطب واقع العلاقة بين الغرب ،  لخص فؤاد أبو      

 النفسية في مجموعة من النقاط هي:
 وتصدير تتم من جانب واحد دائما.  ،علاقة استيراد . أ

 نمااج ، ومنهاج ، وااتبارات(.   ،الاعتماد العلمي على الغرب )نظريات . ب
 قطع الصلة بالتراث الثقافي المسلم ، واعتبار القديم عائقا عن التقدم. . ت
انتشار البدع الثقافية في العلم )معظم التراث الغربي المستورد لم يتم ااتباره  . ث

 على ضوء الحاجات القومية والثقافية(.



4 

كف التفكير الإبداعي وانتشار التكرار في أبحاث الماجستير والدكتوراه لما قاله  . ج
 علماء الغرب.

 الاغتراب وفقدان الهوية الثقافية. . ح
 اأماصائي ف إلى الك ضعف التأهيل الكبير فيما يدرسهفقدان الهوية المهنية ، أض . خ

 النفسي.

تدرس "إن علم النفس وجميع العلوم الإنسانية اأمارى التي  وفي الك يقول نجاتي:      
نظرياتها لجامعات في البلاد الإسلامية هي علوم غربية في فلسفتها ووجهتها ، أسس في ا

بحوث ودراسات أجريت في مجتمعات علماء غربيون غير مسلمين ، على أساس نتائج 
غربية غير مسلمة لها أساليبها في التفكير ولها فلسفتها الخاةة في طبيعة الحياة ، وفي 

حياة ، وغايته منها ، ولها معايير في دور الدين في حياة ـطبيعة الإنسان ورسالته في ال
 (2)الإنسان." 

 

 من مشروع التأصيل الإسلامي للدراسات النفسية: مواقف -0
الحديث  فإن (3)انطلاقا من مقولة غاستون باشلار "إن المعرفة تتطور بصورة جدلية"      

عن التأةيل الإسلامي للدراسات النفسية يثير عدة قضايا جدلية ونقاشات بالقبول 
ةالح  ثلاثة مواقف لخصهاالرفض ، ولكل وجهة نظره ، وقد أفرزت هذه الااتلافات  أو

 ( فيما يلي:2002ابراهيم الصنيع )
 :موقف الذي يرفض علم النفس باسم ـهذا ال موقف الرفض باسم الإسلام

الإسلام ، ويرى أن المسلمين في غنى عنه ، وقد قدم أةحاب هذا الموقف انتقادات  
تقادات كلها لا تتناول علم النفس بوةفه فرعا من العلوم الإنسانية ، فهي إما ان

بعض النظريات التي قالت بها بعض مدارسه و بعض تطبيقاته ، أ ولبعض مناهجه ، أ
 وكل الك لا ينهض مستندا لرفع علم النفس ، وجملة هذه الانتقادات تتمثل في:



5 

النفس  والرد عليه أن درجة اليقين في علمالتشكيك في عملية علم النفس:  -أ
 مثلها في العلوم الطبيعية ولا أحد الآن يتحدث عن موضوعية مطلقة.

والرد عليه أن السلوكية بحد ااتها بناء علم النفس على حيوانية الإنسان:  -ب
هي التي كانت متحمسة لهذا   الاتجاه المستند إلى نظرية التطور الداروينية ، وليست  

 كل نظريات علم النفس تستند إلى الك.
ليس  والرد عليه أن علم النفسالربط بين علم النفس، والتحليل الفرويدي:  -ج

حتوي عدة ـحد ااته يـعلم النفس ، بل علم النفس ب وفرويد فقط ، ولا فرويد ه وه
 اتجاهات وتيارات تعارض وبشدة ما يذهب إليه فرويد.

المعملي ،  لكن التجريب أوسع من التجريبرفض التجريب في علم النفس:  -د
 فهناك الملاحظة الطبيعية والملاحظة الإكلينيكية ، بالإضافة إلى المحافظة المعملية.

تكون  لكن كثيرا من الظواهرالتهوين من شأن الاكتشاف في علم النفس:  -ه
  ،(الشرطي معروفة ، فيأتي العلم فيكشف القوانين التي تحكمها )كنظرية بافلوف في المنعكس

عرفة الظاهرة أي قيمة عملية قبل اكتشاف العلاقات الوظيفية مـفلا تكون لتلك ال
 والقوانين التي تفسرها )كقانون الثقل لنيوتن(.

وهذا يخالف الفروع العديدة  تركيز علم النفس على السلوك المرضي: -و
 مرضيا. لعلم النفس ، بل يخالف تعريفه الذي يعني الدراسة العلمية للسلوك سويا كان أو

يسيء  وهذا لا يعيب العلم ، وإنما يعيب الذيسوء استخدام علم النفس:  -ح
 ، استخدامه ، وليست نتائج البحث النفسي وحدها التي تتعرض لسوء الاستخدام

 بل نتائج البحوث كلها عرضة لذلك.
 وفي الردود العامة على هذه الانتقادات في البيئة الإسلامية يقال:

إن الإسلام لا يقول بإنكار هذه العلوم ، ولا بإعلان مخالفتها للإسلام إجمالا من       
غير تفصيل ، فالإسلام أمر بالبحث في النفس الإنسانية ، وأمر بتزكيتها وعلاجها قال 



6 

كُم  ﴿ الله تعالى: رُونَ  وَفيي أنَفُسي  وَنَـف سٍ وَمَا سَوَّاهَا ﴿وقوله سبحانه:   ،(4)﴾ أفََلَا تُـب صي
وَاهَا مََهَا فُجُورَهَا وَتَـق   .(5)﴾*فأََله 

مثل بالضرورة موقف الإسلام ـلذا فإن إةدار الفتوى بتحريم الاشتغال به لا ي      
دائما إلى دراسات تفصيلية تتم على مرحلتين ، اأمولى فيها بحث ودراسة  والذي يدع

ارى إن الإسلام وإطلاع ، والثانية فيها وزن ونقد وتقييم ، هذا من جهة ، ومن جهة أ
لم يحرم على أمته أن تطلع على مختلف العلوم ، ومن اأمدلة على الك عندما وقعت 

يعلم   غزوة بدر أسر المسلمون سبعين من المشركين ، وكأداء لفداء بعض اأمسرى أمر أن
كل واحد منهم عشرة من المسلمين.ثم إن هذه العلوم الإنسانية قد فرضت نفسها في 

والاجتماعية فلم يجد الخيار بين قبولها ورفضها وإنما أةبح الخيار بين الميادين العلمية 
 المسلمة. العمل على تصحيح مسارها وف  المعايير البيئية العربية قبولها كما وفدت إلينا أو

قبول  ولكن على الرغم من هذه الانتقادات والاعتراضات واأماذ والرد في مسالة      
يتحدد الفهم بدقة وتفصيل إاا ما تم النظر إلى محتويات  رفض علم النفس ، إلا أنه وأ

 علم النفس الحالي كالتالي:

معلومات تتعارض مع الإسلام ولا تلاؤم البيئة الإسلامية وينظر في علميتها ،  -أ
 أمن الح  لا يتعارض مع نفسه.

 دينهم. معلومات ةحيحة في نفسها لكن المسلمين مستغنون عنها بما عندهم في -ب
اأمهداف  معلومات ةحيحة ومفيدة لكنها تحتاج إلى ةياغة تجعلها في ادمة -ج

 الحضارية للأمة.
 

 :مشتغلين بعلم ـلا زال الذي يغلب على ال موقف الرفض باسم علم النفس
النفس في المجتمع الإسلامي رفض هذا المشروع والتشكيك في إمكانية تحقيقه وليس 

يردد:  ليتبنى هذا الموقف بل قد يكون متدينا لكنههذا فقط فيمن يحمل العداء للإسلام 



7 

العلم علم والدين دين ، كما قال أحدهم: "عندما أتعبد أدال إلى الغرفة ، وعندما 
 أفكر أدال إلى الغرفة الثانية."

تمسيح  ووقال آار: "لمااا لا نسمع عن حركات مماثلة كما في البلاد المسلمة نح      
بالمئات  تبويذ العلوم." ، فاأمديان والعقائد في أنحاء العالم تعد أوتهويد العلوم  العلوم ، أو

ولكن مناهج العلم واحدة ويجب أن تكون واحدة. ولكن الرد على الموقف يتخلص 
تم استدماجها في  محاةر بقيم وفي قول روبرت مرتون: "إن العالم ليس حرا تماما فه

النفس وضع نفسه في مكان  ويقول مالك عن سراسون: "إن علم .ضميره العلمي."
المؤثر في مجريات اأممور الاجتماعية دون أن ينظر إلى الكيفية التي يمكن أن تؤثر بها 
فيه هذه العوامل الاجتماعية الحضارية من ناحية مادته وممارساته ، إن تأثير الجوانب 
 الاجتماعية الحضارية في مادة علم النفس ، ونظرياته أةبحت جزءا منه لا يقل عن

الإنسانية  تأثير الهواء المحيط بنا ، وداوله في دمنا.". ويقول لاينيه بوفرس: "أن أزمة العلوم
أنها غير واعية لتبعيتها إزاء الحياة التي تدعي مراقبتها وبالتالي غير واعية لنسبة النظرة 

 التي تتمتع بها."
 النفس أمور ثلاثة:وااتصارا لما يستند إليه الرافضون لمشروع التأةيل الإسلامي لعلم 

تدال إيديولوجي في مجال علمي بحت ،  أن تدال الإسلام في علم النفس هو -أ
إليه لا يكون إيديولوجيا إلا إاا قدم الإسلام  والرد عليه أن هذا التدال الذي ندعو

إجابات جاهزة وااطئة وفروضا على علم النفس أن يتكيف معها ويؤيدها ، ويحرف 
النفس ،  والإسلام على العكس من الك يرفع الايديولوجيا عن علم ناتج بحثه لتتف  معها ،

الاديولوجية  إنه يقدم إطارا للعلم ولا يراعي تطوره في هذا الإطار ، وهذا الذي قالوا به هي
الوضعية التي تسلطت على العلوم في أوروبا على إثر الصراع الذي بين الإجابات 

 الجاهزة للكنيسة ، والاكتشافات العلمية.
في آار مراحل تطوره بمستواه في البلدان  جب أن نأاذه كما هوـأن العلم ي -ب

المتقدمة ، ولكن ربط علم النفس بالإسلام يستدعي مواكبة العلم في آار اكتشافاته ، 



8 

تعارض  ونتائجه والاستفادة والوعي بها ، والحذر من الوقوف على الجزء التاريخي منها ولا
وهذه  علم في تأةيل منهجي سليم لذلك ، فإن هذا الاطلاعبين المواكبة وتبني حداثة ال

 الاطلاعالمواكبة إحدى اطوتين رئيسيتين في إنجاز البديل الإسلامي ، وهي اطوة 
 واطوة الإبداع.

بثقافة  طبيعة محايدة ، وهذا الحياد في الحقيقة يصطبغ أن العلم بجميع فروعه او -ج
 .(6)تصرح أعلنت أم أافت ، ةرحت أم لمأةحابه وبيئتهم ، شاءت تلك العلوم أم أبت ، 

للمرض  ليست النظرية النفسية هي المقصودة في ااتها بالتأةيل ولكن كيفية رؤيتها -د
تقوم على الثقافة  دائمة ، أما نحن ما هي نظريتنا؟ إنهاو العلاج هي ما يجعلها قائمة و 

حتى لا نقحم السجل الإسلامي ، فإاا نجح العلاج جاز قولنا أن لنا علاجا إسلاميا 
 إاا لم ينجح العلاج مااا نقول هل المشكل في المريض أم المرض؟و 

 

 :يقوم على أن علم النفس يهتم بالنشاط و  موقف القبول بفكرة التأصيل
 الإنساني كله.

اهتمت  العالم المسلم ، وقد الاستيراد في العلم دون تكييفه نحوويدرك هذا الموقف لخطورة 
لذلك العديد من الدول غير الإسلامية فأنشأت مراكز للبحث النفسي هدفها ليس 

 هوية الثقافيةـالدراسة من أجل الدراسة بل الدراسة من أجل التغيير قصد إثبات ال
الدكتوراه في كل بلدان و ستير يذكر الصنيع أن الكثير من رسائل الماجو . (7)والدينية

العالم الإسلامي قدمت فيها دراسات أمساليب علاجية جديدة مبنية على المنظور 
علاجات  الإسلامي لعلاج العديد من الاضطرابات النفسية بل وةل اأممر إلى تطبي 
الدكتوراه  من منظور إسلامي في جامعات غربية في أمريكا وبريطانيا وغيرها ، منها دراسة

 حصره. سعيد وهاس في جامعة شفيلد لعلاج الهلوسات السمعية ، وغيرها كثير يصعبل
نابعة  ( سؤالا: "هل يمكن فعلا إيجاد نظرية نفسية2002وفي اات السياق يطرح الجابر )

ةالحة و  من ثقافتنا؟" والتي سماها نظرية نفسية متكاملة نابعة من ثقافتنا وأةولنا الفكرية
الك أن بعض المدارس النفسية الكبرى الغربية المعاةرة هي في  قد لفتو لابن بيئتنا ، 



9 

السقراطية  حقيقتها إحياء لتراث قديم ، فالغربيون أجروا مئات اأمبحاث حول الطريقة اليونانية
أجروا منها العلاج المعرفي ، ولهم سنوات يدرسون التأمل في تعاليم ديانة بواا و العقلانية 

بحثا  00 الذهني عرضوا منها في مجلة )جاما الطبية اأممريكية( وأارجوا منها العلاج بالتيقظ
 Goyal,Singh,et al (2014)والتي منها دراسة قويل وسين  وآارون .(8)تجريبيا مقارنا

 

  مشكلة المصطلح وتطوره: -3
حولها ـتو تهتم الدراسات الابستمولوجية للمعرفة في دراسة كيفية تكوين المفاهيم       
التي  ها بين علم وعلم وكيفية تشكل حقل علمي ودراسة اأمحكام والقواعدـتبادلوكيفية 
من أجل الك تعددت المصطلحات التي و  (9)مفاهيم للعلم ـمقتضاها تنظيم الـيعاد ب

 كغيره من العلوم استخدمها الباحثون في التعبير عن إعادة ةياغة علم النفس )أو
( نقلا عن 2002الإنسانية( ةياغة إسلامية وقد أحصى عبد الله بن ناةر الصبيح )

 مرسي أربع مصطلحات شاع استعمالها بين الباحثين وهي: 
 علم النفس الإسلامي. -0
 إسلامية علم النفس.و أسلمة علم النفس ، أ -2
 التأةيل الإسلامي لعلم النفس. -2
 التوجيه الإسلامي لعلم النفس. -4
 الإسلامي لعلم النفس.التفسير  -0

حمد عثمان ـم مصطلح هوـأول من استعمل هذا العلم النفس الإسلامي:  -أ
 ( ويقصد بهذا المصطلحم0441في كتابه  "الإدراك الحسي عند ابن سينا" سنة )نجاتي 
 النفسي الموجود في الحضارة الإسلامية وهذه دلالة لا تتجاوز الدلالة التاريخية وهوالتراث 
 باعتبار أن هذا الاتجاه أبعد تصورا من الك في توجيه البحث في علم النفس.ناقص 

أحمد فؤاد اأمهواني في تقديمه  وومن اأموائل كذلك من حاول تعريف هذا المصطلح ه
م( حيث 0410لكتاب "الدراسات النفسية عند المسلمين لعبد الكريم عثمان" سنة )



11 

يكون  عنده أن لا يعدو ك الإسلامي ، فهوحدده بأنه فرع علم النفس الذي يدرس السلو 
فرعا من فروع علم النفس الديني وهذا مرفوض عند  كثير من الباحثين ، ولا سيما بعد 
تطور مفهوم علم النفس الإسلامي ، فلا أحد الآن من المعنيين بعلم النفس الإسلامي 

الديني  السلوك مجرد فرع لعلم النفس الديني هدفه دراسة يقبل أن يكون ما يسعى إليه هو
 له. تصحيح علم النفس القائم فكيف يكون فرعا فقط بل ما يسعى إليه الباحثون هو

هؤلاء  بل إن البعض ينازع في ةفة الإسلامي ، فلا يرى أن تضاف إلى علم النفس ويرى
قائلين:  أن لا معنى لتخصيص هذا الفرع من الفروع المعرفية بالإسلام ، ويسألون عن عجب

 كافرة؟"  معنى الك أن فروع المعرفة اأمارى التي لم توةف بالإسلامية ، هل هي"ترى هل 
وأارى  والحقيقة أن لا يوجد علم كافر وآار مسلم ، وعندما توجد نظريات ةائبة      

ااطئة في بعضها تجدها مبنية على تصورات منحرفة معارضة للشريعة الإسلامية ، ومع 
بصيغها  الكثير ، بل أنها تدرس في بلاد المسلمين الك لم يسلبها الك ةفة العلمية عند

المنحرف ،  التصور المنحرفة ، وبما أن التصور البديل لا زال في بدايته ، والتصور الغالب هو
تصور  فلا بد من تمييز هذا التصور البديل عن السائد ، وهذه التسمية ليس هدفها تمييز

اتهام مشهور على علم النفس عن آار فحسب ، وإنما لها وظيفة أارى هي أنها إةبع 
مصطلح  الآار لا يزال يذكر بخطئه ، وينادي بالبديل عنه ، لذلك لا يمانع من استعمال

 )إسلامي( علما على علم النفس جديد يبنى على أسس إسلامية.
من أوائل من استعمل هذا المصطلح جعفر إدريس في  أسلمة علم النفس: -ب

منتصف السبعينيات في محاضرة ألقاها باللغة الانجليزية في مؤتمر )العلماء الاجتماعيين 
 ، واعتراضات المسلمين( دعا فيها إلى أسلمة العلوم ، ولكن لقي هذا المصطلح جدلا عريضا

 متعددة منها:

 طأ بسبب أن: أن )أسلمة( لغة ا الناحية اللغوية:من 
 أسلم فعل يأتي متعديا بمعنى فوض ، تقول:"أسلم أمره لله أي سلمه." -
 أي اذله."و ويأتي بمعنى اذله ، تقول: "أسلمه للعد -



11 

 ويأتي بمعنى إنقاا ، ةار مسلما )فعل لازم(. -
وأسلمة علم النفس بالمعنى المستعمل اةطلاحا الذي يقصد به ةياغة علم  -

الخطأ  مع المعني اللغوي للفعل كما سب  ، ولعل سبب هذاالنفس ةياغة إسلامية لا يتف  
حال  وهي على كل Islamisationالترجمة ، فاأمسلمة هي ترجمة الكلمة الانجليزية  هو

 كلمة محدثة في اللغة الانجليزية ومشتقة من كلمة إسلام العربية.

لمعرفة افقد عرف المعهد العالمي للفكر الإسلامي أسلمة  ناحية الاصطلاح:أما من 
ويختص  أنها منهاج للحياة ، وهي تحديدا: "جانب أساس وأولي في بنائها )الإسلامية(

بالفكر والتصور ، والمحتوى الإنساني القومي والفلسفي وكيفية بنائه ، وتركيبه ، وعلاقاته 
 في العقل والنفس والضمير".

الثابتة ، والتقيد (: "أسلمة العلوم بناؤها على أةول الإسلام 0412وعرفها جعفر إدريس )
ويؤازر بعضها بعضا  بالخلاق الإسلامية في البحث." وهذه المعاني والتعريفات متداالة

 ولا غبار عليها.
في لسان العرب والقاموس المحيط ومقاييس  لتأصيل الإسلامي لعلم النفس: -ج

أسفل كل شيء وجمعه أةول وأةل  اللغة والصحاح في اللغة  التأةيل من أةل وهو
 ء أي ةار اا أةل ، وفي جوهر المفهوم أن نأتي بما يستمد طاقته من أةولنا فهوالشي

)التأةيل  م( في ندوة تحت اسم0411. واستعمل هذا المصطلح سنة )(11)يشير إلينا ويميزنا
الإسلامي للعلوم الاجتماعية( التي عقدت في مدينة الرياض في جامعة )الإمام محمد 

 بن سعود الإسلامية(.
مصطلح )التأةيل( بأنه البحث عن أةول ، فكيف نقول تأةيل ـاعترض على الوقد 

عليه  وهذه العلوم موجودة ، ورد عليه بأن التأةيل قد يكون لترميم شيء قائم ، واعترض
ينبغي ،  البحث عن أةول شيء موجود وهذا لا كذلك باعتبار تأةيل علم النفس هو

حث أةول له في الإسلام ، ـيصح ب إن الموجود من علم النفس يعارض الإسلام ، فلا
لا يكفي إا لابد من إيجاد بدائل وتصورات  وسلمنا أنه لا بأس بذلك ، فه وقالوا ول



12 

جديدة في علم النفس من الإسلام ، ورد عليه بأن التأةيل معناه وضع أةل ، ولا يلزم 
 موجود ، فربما كان لم يوجد. ومنه أن يكون لما ه

أهمها وأقربها للصواب تعريف إبراهيم رجب في ندوة  وقد عرفوا التأةيل تعريفات عدة
)التأةيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية( حيث قال: "التأةيل الإسلامي للعلوم 
الاجتماعية عبارة عن عملية إعادة بناء العلوم الاجتماعية في ضوء التصور الإسلامي 

الوحي الصحيح مع كامل فيه للإنسان والمجتمع والوجود ، والك باستخدام منهج يت
حيث يستخدم الك التصور الإسلامي كإطار ـمشاهد ، كمصدر للمعرفة ، بـال الواقع

نظري لتفسير المشاهدات الجزئية المحققة ، والتعميمات الإغريقية )الواقعية( وفي بناء 
 .(11)" النظريات في تلك العلوم بصفة عامة.

 حطب سنة لح فؤاد أبومصطـاقترح هذا ال التوجيه الإسلامي لعلم النفس: -د
لعلوم م( ولم يتل  بالقبول يومئذ ، ثم أعاد اقتراحه في ندوة )التأةيل الاجتماعي 0422)

 م( فقبل.0411الاجتماعية( سنة )

فلاسفة  أحد حطب مصطلح يعود أةله إلى توماس كون ، ومفهوم الوجهة عند فؤاد أبو
يتطور من الال التراكم المعرفي يرى في نظريته أن التقدم العلمي لا و العلم المعاةرين ، 

يتكون من الالتزامات العقلية  وويؤثر فيه وه  ،يوجهه وفعند )كون( ساب  للعلم فه
 والاتجاهات الاديولوجية لدى العلماء.

حطب  ووتصور كون في مجمله مقبول ، فالعلم يستند إلى أطراف معرفية ، لكن أب      
ينهض  الوجه وهذا لا الحركة العلمية كالواجهة أواشت  من هذا العمل "التوجيه" استعمال 

قياسا و دليلا كافيا لإلغاء المصطلحات اأمارى ، وحصر الصواب في هذا المصطلح ، 
  ،السلوكية حطب نقول التوجيه السلوكي في علم النفس بدلا من المدرسة على رأي أبو

ة العمل الذي تسعى وهذا لم يقع فطبيع  ،والتوجيه التحليلي بدلا من المدرسة التحليلية
 إيجاد وجهة ، ولكن التسمية شيء آار. وإليه كل مدرسة من هذه المدارس ه



13 

الإسلامي  هذا فيما يتعل  بالاسم أما ما يتعل  بالمحتوى اةطلاحا فإن معنى التوجيه      
 واحدة. لعلم النفس لا يختلف عن معنى التأةيل واأمسلمة ، فدلالة المصطلحات الثلاثة

مكن ـهذا الاسم اقترحه البعض ، والمآاذ التي ي الإسلامي للسلوك: التفسير -ه
تقال  أن تؤاذ على مصطلح )علم النفس الإسلامي( والردود عليها فيما سب  يمكن أن

حركة  أدق في التعبير عن أن علم النفس الإسلامي يبدو هنا ، والفرق بين المصطلحين هو
خص علم النفس ـالتأةيل من التفسير الإسلامي للسلوك كما أنه مصطلح عام لا ي

 أمن السلوك يدال في جميع التخصصات.  ،فقط

الحركة  أنه على الرغم من أن الجدل ما زال بين الباحثين حول اسم هذه والاةة      
الإسلامي  النفسإلا أن ملامحها بدأت تتضح ، وتصبح موضع قبول عند الكثير ، وإن علم 

المسلمين  ليس فرعا من فروع علم النفس ، وموضوعه ليس فقط دارس السلوك الديني عند
علاقة  فالتراث النفسي في الحضارة الإسلامية ليس مجرد تفسير الآيات واأمحاديث التي لها

سب   موجود في علم النفس المعاةر ، والواضح من كل ما بالنفس ، ولا رفض كل ما هو
للتصور  التأةيل الإسلامي عملية لا تعني إعادة بنائها وفقا لنفس الإسلامي أوأن علم ا

مخالف  الإسلامي ، كما تعني التزام الخل  الإسلامي في البحث وفي مسار العلم ، فلا هو
يتعل   مضر بالمجتمع بأي وجه من الوجوه ، هذا فيما يتعل  بالمحتوى ، أما فيما للشريعة أو

له اللغة ، وكان معبرا عن أهداف حركة التأةيل الإسلامي بالاسم فأي اسم اتسعت 
ناةر  لعلم النفس يجوز استعماله ولا مشاحة في الاةطلاح ، وعلى هذا يرى عبد الله بن

التأةيل الإسلامي كلها  و( أن مصطلحات علم النفس الإسلامي أ2000الصبيح )
عنى ، ولا حرج في مصطلحات جائزة ممكنة الاستعمال من ناحية اللغة ومن ناحية الم

 .(12)استعمال أي منها
 

 موقف القرآن والسنة من التأصيل الإسلامي لعلم النفس: -4
واأمحاديث  ليس المقصود من التأةيل الإسلامي لعلم النفس جمع الآيات القرآنية ،      

التفسير  الشروح التي اكرت عنها في كتب النبوية التي تحدثت عن النفس الإنسانية ولا هو



14 

والطبيعية( ) محاولة توظيف العلوم الإنسانية والحديث فحسب ، ولكن المعنى العام لذلك هو
إلى جنب العلوم الشرعية واللغوية لفهم أعم  وأوسع ، لان الخلفيات الفكرية لفلاسفة 

مفيد جدا ـالعلم لها دال كبير في دعم موقف طرف على آار لذلك يكون من ال
الاهتمام به حتى نخرج منه بأسلحة قوية تقوي "فلسفتنا و للمسلمين داول هذا الباب 

والشريعة ،  التوظيف للعلوم علم النفس وعلم الطبيعة . ولهذا التأةيل أو(13)الإسلامية"
 ( كالتالي:0441اتجاهات حددها عز الدين توفي  )

النبوية  ويرمي إلى التوسع في معنى الآيات القرآنية ، واأمحاديثالاتجاه الأول:  -
وفي النفس بإيراد الشواهد ، والشروح من اكتشافات   ،اكرت آيات الله في الآفاق التي

العلوم التجريبية ، وهدف الاتجاه بيان الانسجام بين تفسير الظواهر بأسبابها الطبيعية 
بيلي كَي فَ اُليقَت  * ﴿مشيئة الإلهية ، فإاا قال تعالى: ـونسبتها إلى ال أفََلَا يَـن ظرُُونَ إيلَى الإ ي

َر ضي كَي فَ سُطيحَت   * وَإيلَى اأم  بَت  *وَإيلَى الج يباَلي كَي فَ نُصي  (14)﴾ وَإيلَى السَّمَاءي كَي فَ رفُيعَت 
والجمال  فيعمد المفسر إلى كشوف العلم في القة الجمل مثلا ، ورأى الحكمة ، والإبداع
فعت ، ر  الكامنة في تلك الخلقة ، ويستدعي كذلك معلومات عملية عن السماء ، وكيف

فالمفسر في   ،ويبين وجه الانسجام بين نسبة هذا الرفع للجاابية ، ونسبته إلى مشيئة الله
جاه يوسع من اأممثلة التي تساق عند شرح هذه الآيات ويستفيد من علوم ـهذا الات

 عصره في الك.
ويرمي إلى بيان السب  العلمي للآيات القرآنية ، واأمحاديث  الاتجاه الثاني: -

النبوية التي تعرضت لحقائ  تم اكتشافها حديثا ، لتضاف شهادة أارى على الشهادة 
وسلم ،  البيانية الشرعية أن هذا القرآن من عند الله ، وأن محمدا رسول الله ةلى الله عليه

حااير ـفسير علمي كاأمول إلا أن المت وهذا النوع يسميه البعض الإعجاز العلمي وهو
اأمحاديث والنظريات العلمية التي تتميز بالقابلية  فيه كثيرة ، أمن الربط بين الآيات أو

للتغير المستمر يستدعي في بعضها الشك والتناقض ، إلا إاا كانت حقائ  علمية ثابتة 
التحول من  فهي مجال للإعجاز مثل ال  الإنسان من نطفة فعلقة فمضغة ، ثم كيفية

ونظريات ، نطفة إلى علقة إلى مضغة ، فبيان مراحل الخل  حقائ  ثابتة ، وكيفية التحول بحث 



15 

الإنسان  والقرآن سب  إلى الإابار بخل  الإنسان من نطفة فعلقة فمضغة ، قبل أن يعرف
 الك بمئات السنين ، ولكنه لم يذكر كيفية هذا التحول فبقى مجالا للتفسير والتنظير.

ويرمي إلى استخراج من مجموع الآيات القرآنية ، واأمحاديث  الثالث: الاتجاه -
اأممر  النبوية الواردة في موضوع علم معين لتعطي الوجهة الإسلامية لذلك العلم ، ويتعل 

بالعلوم الاجتماعية والإنسانية ، أمن موضوعها موضوع الإنسان ، أمن الشريعة أةلا 
كشوفه   وجيهات في التطبي  ويأاذ بالمقابل منتزود العلم بمناهج وأالاق ومعلومات وت
 .(15)ما يشهد لصد عقائده وعدل شرائعه

ففي هذا الاتجاه يصطحب الباحث التصور الإسلامي ويعتبره أةلا يسير في ضوئه ، 
ويعتمد عليه ولا يحيد عنه ويحاول شرح المفاهيم التي مصدرها الوحي بما ثبت علميا 

مثال الك كمن يشرح أمر الرسول ةلى الله عليه وسلم بأمر و من الال التجريب ، 
هذه  الإدراكي للطفل في اأمطفال بالصلاة إاا بلغوا سبع سنين بما ثبت علميا عن النمو

للقضية  المرحلة ، لذا يجب على الباحث في جميع اأمحوال استصحاب التصور الإسلامي
تجاه بالذات يستلزم أمرين على التي يريد بحثها ، ووردت الآيات في سياقها ، وهذا الا

 الباحث التحلي بهما:
 العلم الشرعي. الأول:
وجود ضوابط يدرك بها الباحث المقبول والمردود في علم النفس وهذا يقتضي  الثاني:

 البحث في موقف التأةيل من علم النفس الحديث.
لنبوية عند ومن المهم جدا عند الكلام عن اأمهمية الكبرى للمفاهيم القرآنية وا -أ

الاستعمال والاستدلال بها أن يحتاط الباحث في استعمالات القرآن للكلمات اات 
الدلالات المتنوعة ، وعلى سبيل المثال كلمة )نفس( في القرآن الكريم وردت على عدة 
معان ، والتي هي اات الشيء وحقيقته ، ونفس الإنسان )الجسم والروح( ، والروح التي 

توجهه  ته حل به الموت ، ومكان الضمير عند الإنسان ، وةفة للإنسانبها الحياة فإاا فارق
 السلام(. للخير والشر ، والنفس للرجل والمرأة جنسه وقلبه ، وهي شخص معين )آدم عليه



16 

 شروط التأصيل الإسلامي: -5
ينبغي  كتب عدد من الباحثين عن شروط التأةيل الإسلامي للعلوم الإنسانية والتي      

أن يتحلى بها من يسعى للتأةيل ، ومما يذكر في الك التمكن من العلم الشرعي ، وقد 
المجتهد  ( شروطا يجب توفرها في طالب العلم أو2000اقترح عبد الله بن ناةر الصبيح )

 هي قسمين:و الذي يعتني بعلم النفس 
حول  قسم عام يضبط المنهجية الشرعية عند الباحث ويدور القسم الأول: -أ

القواعد التي يتوةل بها الباحث إلى استنباط اأمحكام الشرعية  ومعرفة أةول الفقه أ
من أدلتها التفصيلية ، ومما يدال في الك معرفة مصادر التشريع ووجود الاستدلال 

 وقواعد الاستنباط ومقاةد الشريعة والقواعد التي تضبط أحكامها .
ويدور  قسم ااص تنضبط به تفصيلات علم النفس وجزئياته ، القسم الثاني: -ب

حول اأمحكام الشرعية المتعلقة بالقضايا النفسية كل على حدى ، مثل أحكام البلوغ ، 
والتكليف ، والمسؤولية الجنائية والمرض النفسي ، وأحكام التوبة ، ومن الك أيضا العلم 

 الفطرة ، لمعنى المراد منها مثل:بالمصطلحات الشرعية حسب ورودها في الشريعة ، فيدرك ا
القلب ، العقل والحضانة ، فلا يحرف هذه المصطلحات مجاراة للاةطلاح الحادث في 

 .(16)علم النفس
بخمس  ( أنه يجب على من يتصدى لهذا الميدان أن يتحلى2004واكر إدريس الوزاني )

العاطفة  اصائص أولها: الإالاص وةدق النية فبدونها يصبح العمل ااويا من دفء
النفاق ، ثم معرفة و عم  الفكرة فتصبح اأمسلمة ضربا من الزيف و من بركات السماء و 

تعمقه فيه ، ثم معرفة شمولية بالإسلام دينا و النفسي  والباحث بتخصصه الاجتماعي أ
ما بعد الحياة ، أما الرابعة فهي اكتساب و الحياة و مسلم للكون ـةبغة متميزة لنظرة الو 

حلها و ابرات وافية عن دور الإسلام الحركي في التصدي لمشاكل المسلمين المعاةرة 
الابتكارية و الخاةية الخامسة هي قدرته الذهنية و فكرا متجددا ، و بوةفه أسلوبا للحياة 

للوةول  خدامهافي استخلاص الجوانب المفيدة في تخصصه وربطها بالفكر الإسلامي واست
 .(17)اجتهادات مرموقةو إلى مفاهيم جديدة 



17 

علاجية  ( في تبني برامج0441وأشار إلى الك كثير من الباحثين كمحمد محروس الشناوي )
أهم  ( من منطل  أن من0410. وحامد زهران )(18)تعتمد مبادئ وقيم الدين الإسلامي

 .(19)يعيشها المجتمع المسلمالبيئة الإسلامية التي و أسس النفس البشرية الثقافة 
 

 خاتمة:
ها ـزالت ضوابط البحث العلمي النابعة من تصور إسلامي في بدايات أايرا ماو       

المستقبل  ومهمة المشتغلين بالتأةيل الإسلامي تحرير هذه الضوابط وتيسيرها للباحثين في
اضيع مقاييس تدرس في مختلف التخصصات تتبنى مو و الك بوضع برامج و القريب ، 

استيراده دون و طرائقه ، عوض الاهتمام بالتراكم المعرفي و منهجه و التأةيل ببيان أسسه 
 تمحيص.و نقد 
 

 الهوامش:
الابستمولوجيا   ، نقلا عن إدريس نغش الجابري ، العلوم الإسلامية ومدالدروس في الفلسفة الوضعيةأوغست كونت ،  -(1)

 .11 ، مصر ، ص:11وتاريخ العلوم ، مجلة الدليل ، العدد 

 .224م ،ص: 1998 ، مصر ،دار السلام ، التأصيل الإسلامي في الدراسات النفسيةتوفي  محمد عز الدين.  -(2)

(3)
–Gaston Bachlard, La formation de l’esprit scientifique, م والتقنيات تطور العلو تومي ، نقلا عن عبد القادر

.157 ، الجزائر ، ص:2113 ، 15ية والابستمولوجيا ، العدد في العصر الحديث ، مقاربة ابستمولوجية ، مجلة الترب  

 .21سورة الذاريات ، الآية  -(4)

 .7سورة الشمس ، الآية  -(5)

 .6م ،ص: 2112 ، مصر ، شبكة العلوم النفسية ، نحوتأسيس نظرية نفسية إسلامية متكاملةاالد بن أحمد الجابر.  -(6)

م ، 2112  ، المملكة العربية السعودية ، دار عالم الكتب ،دراسات في علم النفس من منظور إسلاميالصنيع ةالح إبراهيم.  -(7)
 .96ص: 

 .4 ، مرجع ساب  ، ص:نحوتأسيس نظرية نفسية إسلامية متكاملةاالد بن أحمد الجابر ،  -(8)



18 

 .78 ، ترجمة محمد سبيلا وعبد السلام بن عبد العالي ،دار توبال ، اأمردن ، ص:دفاتر فلسفية،الحقيقةأولموجين ،  -(9)

 .3م ،ص: 2112 ، مصر ، شبكة العلوم النفسية ،انعكاسات معرفية في مرآة حواراتنا النفسيةةادق السامرائي.  -(11)

 22عدد  ،ن سعود الإسلاميةمجلة جامعة الإمام محمد بعبد الله بن ناةر الصبيح ."التأةيل الإسلامي لعلم النفس" ، -(11)
 .451 ،ص: ه(17/11/1428)

 .453 ،مرجع ساب  ، ص: التأصيل الإسلامي لعلم النفسعبد الله بن ناةر الصبيح ،  -(12)

 . 17 ،ص: 2111 ،سلسلة محاضرات لسنة الأسس الابستمولوجيا لعلم النفسالحوزي ،  –(13)

 .17سورة الغاشية ، الآية  -(14)

 .261 ، مرجع ساب  ،ص: التأصيل الإسلامي في الدراسات النفسيةتوفي  محمد عز الدين.  -(15)

 .555 ،مرجع ساب  ،ص: التأصيل الإسلامي لعلم النفسعبد الله بن ناةر الصبيح ،  -(16)

 23 ، عددةمجلة شبكة العلوم النفسية العربيإدريس عبد السلام الوزاني. "اأمبعاد النفسية لعلم السلوك الإسلامي" ، -(17)
 .  2م( ، ص:2119)

 . 451ص:  م ،1996 ، مصر ، دار غريب للطباعة ،العلمية الإرشاديةالشناوي محمد محروس.  -(18)

 . 451 ،ص: المرجع السابقالشناوي محمد محروس.  -(19)

 


