
 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

10 
 

 تجليات الحجاج في الفلسفة اليونانية
 هيرقليطس انموذجا

 
 ، جامعة الكوفة)العراق(.د. عامر عبد زيد الوائليأ

azid2014@gmail.com  

 

 التمهيد :تحديدٌ لغويّ ومفهوميّ 

 الجدل في اللغة والاصطلاح:

دل ج تية :ي الآفي اللغة : لعل الجدلَ في اللغة العربيَّة يؤدي الى المعانالجدل  (أ

جّة نى الحبمع : شدة الفتل ، الفتل المحكم ، والجدل بمعنى الغَلبةَ والخصام ، والجدل

غير الص بالحجة ، والجدل بمعنى الغَلبة والصراع في مقام الحجّة، والجدول النهر
يعمل  هُ حد من المتجادلين بحسب تلك الممكنات كأنَّ الذي يفُتل ؛ وعليه يكون كل وا

 على فتل  صاحبه عن رأيه فتل الماء في النهر .

ل لى سبيالجِداَل: المفاوضة ع" بقوله : الأصفهانيوهذا ما عبَّرَ عنه الراغب 
يل ، لجَدِ االمنازعة والمغالبة، وأصله من: جَدلَْتُ الحبل، أي: أحكمت فتله ومنه: 

أنّ ال، فكجِدَ أحكمته، ... والمِجْدلَ: القصر المحكم البناء، ومنه: ال وجدلت البناء:

 (1المتجادلين يفتل كلّ واحد الآخر عن رأيه". )

 ب( الجدل في الاصطلاح  : 
ن انبيفي هذا المجال نحاول البحث في موقف أرسطو من الجدل، فنجد أن هناك ج 

  : 
أرسطو في توصيف ظاهرة  الجانب الأول: جاء من خلال مفردتين استعملهما

ما عملهالجدل،و هما ) صناعة ( و ) طريقة ( ، ونستطيع أن نرصد السياق الذي است

الطريقة ( واستعمل )2فيه أرسطو ، إذ استعمل )الصناعة ( في رسم كتاب الخطابة ،)
الصناعة في  (ويبدو أنَّه كان يستعملهما بمعنى واحد ؛ فتعريف3في كتابة الطوبيقا( )

:  ة عندهالصناعفالأثر )....( ،  إنشاءالأخلاق أنها تعني: )ملكة الإبداع ، وفعل كتابه 
 (4))هي جميع القواعد التي بها يقتدر الإنسان على الإنشاء .(( )

 املة فيها شفهو هنا ينظر إليها من زاوية نفسية تحث على إبداع ما هو جميل ولكنَّ 

 النظريَّة العمليَّة .
ا الجانب الآخر  من  لقياسامن تعريف الجدل فإننا نتلمسه في مقاربته لمفهوم أمَّ

س مقدمات شائعة ، فالقياس له ثلاثة أشكال في منظومة أرسطو المنطقية: قيا

ة ، برهانيّ/ متكون من مقدمات صادقة ، وقياس جدليّ/ متكون من مقدمات مشهور
 والسفسطائيةّ/ وهي تبدو مشهورة وصادقة وهي ليس كذلك .

ً يقارب القياس بأشكالِهِ السابقة بالاستقراء على ويبدو أنَّ  هُ من أنَّ  لرغماهُ أيضا

 اموالفرق بينه يستعمل الاستقراء في الجدل من الأمور الجزئيَّة إلى الأمور الكليَّة ،
د ل عنيكمن في أنَّ القياس يكون من العام إلى الخاص ) كما هو في الجدل الناز

د د عنالخاص إلى العام )كما هو في الجدل الصاع أفلاطون ( والاستقراء يكون من

 أفلاطون ( .

 مفهوم الجدل عند الفلاسفة المسلمين :  

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

11 
 

 نطق(كان الفارابيّ ينظر إلى المنطق بوصفه صناعةً إذ يرى الصناعة )اي الم

ن السلامة للفكر واليقين والابتعاد عن الخطأ ، فيقول : ) ه فعة هذ)ومنبأنها تؤَُمِّ
 واطل ، بأم  تكسبنا القدرة على تمييز ما تنقاد إليه أذهاننا هل هو حق الصناعة أنها

 واحد   لىإحد ذلك أنَّا متى عرفنا أصناف انقيادات الذهن و الأمور التي يسوق واحد وا

 ن نعلمأرنا واحد من انقيادات الذهن أمكننا في كل حكم انقادت له أذهاننا أو ذهن غي
حكم  في كل كنناي الأمور ساق الذهن إلى ذلك الانقياد أمأي انقياد هو ذلك الانقياد و أ

 (5انقادت له أذهاننا أو ذهن غيرنا...(( )

رج التخوبعد تعريفه للصناعة ، ينظر إلى الجدل، فيقول: ))صناعة الارتياض ، و
،  في وجود قياس كل واحد من المتناقضين ، وارتياض فيما ينبغي أن يفحص عنه

بها  (وعرّفه أيضاً: ))هي الصناعة التي6ال فيوضح (( )وتعقب لكل واحد مما يق

ؤال يعمل من مقدمات مشهورة ، قياساً في إبطال وضع موضوعه كلي ، يسلمه بالس
 (7عن مجيب يتضمن حفظه .( )

: )) المنطق عامة يعصمنا من الخطأ في إ ا ابن سينا فكان يجد أنَّ ي المعان دراكأمَّ

لذاتيّ بين ا فرقةدِم لنا من قواعد الحد الحقيقيّ ، والتويعطينا تصوراً صحيحاً ، بما يق
ً من مها ، ويعصمنا أيضا م الماهية وما لا يقُوِّ طأ في الخ والعرضيّ وبين ما يقوِّ

 لبرهاناائق التصور والانتهاء إلى أحكام باطلة   ونتائج غير مسلمّة ، فيرسم لنا طر

((. غالطةتؤدي إلى الغلط أو المالموصِل إلى اليقين ، و يحذرنا من السفسطة التي 
(8) 

ن نعمل م ن أنوعرّف ابن رشد الجدل بأنَّه: ))الصناعة التي نقدر بها إذا كنا سائلي

ً على إبطال كل وضع يتضمن المجيب حفظه ، و على حفظ  مقدمات مشهورة قياسا
 (9كل وضع كلي يروم السائل إبطاله إذا كنا مجيبين (. )

 فة المعاصرين :مفهوم الجدل عند الفلاس  

ً عقليًّا وجماليًّ   ً مع اليونان والرومان حجاجا ا ، فقد تخيليًّ وا إذا كان الحجاجُ قديما
ً عقائديًّا في ظل هيمنة الدين كمرجعيَّة   تحولوأصبح في العصر الوسيط  حجاجا

ة خطابالعقل إلى دور خادم له ، في مجالات : )علم الكلام والأصول والمنطق وال

 البلاغة والنحو( واللاهوت في الفكر المسيحيّ . والفلسفة و
ة   حداثوأصبح  في العصر الحديث والمعاصر في ظل تحولات الحداثة وما بعد ال  

 نا عصرَ عصر يقدِم مقاربة مهمة بآثارها العلميةّ والإنسانيةّ والثقافيةّ ، حتى بات

ً للانتباه ؛بسبب حضوره: ) الكليّ أو ً ملفتا و الجزئيّ أ حجاج وصار موضوعا
 اسيَّةو سيأالمضمونيّ( في مجموعة من الخطابات سواء أكانت  فلسفية أم أخلاقيَّة ، 

 أو اجتماعيَّة ....

ومردُّ هذا التحول يعود إلى تطور وسائل الإعلام وانتعاش الديمقراطيَّة ، إلى 
؛ لأنَّ الحجاج سبيل المنطق  الإرهابجانب ظهور مظاهر الخلاف، والتطرف ، و 

الاختلاف والتسامح والحوار البناّء والجدل ، وكل هذه المظاهر وغيرها أسهمت و

إلى حد كبير في جعل الحجاج أداةً ؛ لمناقشة الأفكار مهما كانت طبيعتها ومقصدها ، 
حتى غدا آليةً مهمةً في محاورة الأطراف المشاركة في عمل التواصل من أجل 

أو الحوار ،أو مناقشة الآراء المطروحة  الإقناعتحقيق غرض محدد هو التأثير أو 

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

12 
 

بالتشكيك بصحتها أو معارضتها أو تفنيدها و اقتراح أفكار أخُر؛ وصولاً إلى جواب  

مقنع  وشاف  لمجموعة من القضايا والأسئلة الخلافيَّة التي يتجادل حولها الناس 
 والمفكرون والعلماء بكافةّ مستوياتهم 

 وجانب منطقيّ بلاغيّ ، –ول التوفيق بين جانب شعريّ إنَّ الحجاجيَّة الفلسفيَّة تحا

ة ابيّ رياضيّ صادم ، وهي محاولة ؛لعدم السقوط في اعتباطيةّ الشعريَّة أو حس-
مام اه أالرياضيات ، وهي أشبه بمناظرة يقوم من خلالها الفيلسوف بالدفاع عن دعو

 (10المحكمة التي ينصِبها القارئ لمحاكمة الفلسفات والمذاهب . )

وقد تنوّعت الاتجاهات في مسار تطور الاحتجاج المعاصر بظهور تيارات 
ا مع يتيكتمتنوعة منها : "الأرسطيون الجدد :" مثل : كشايم بيرلمان ، وأولير بخت 

ثال رواموسي و مشيل مايير وغيرهما " نظريةّ الحجاج المنطقي الطبيعي: من أم

ام ستلزالمرتبط بأفعال الكلام وا جان بليز غرايس ، ونظرية "الحجاج التداولي "
 الحوار ، وغيرهم .

ي يةّ التفلسفوالفرَْقُ بين الحجاج والبرهان اليوم يتمثل في القضايا الحجاجيةّ ال

نوع بتتعلق بالإنسان في وجوده الفردي والجماعي وقضاياه المشهورة التي تحظى 
ً ، ومن حيث علاقتها بالمتلقي ، وهي ذات ة  وليّ طبيعة  تدا  من القبول اجتماعيا

 تراعي  خصوصيات المتلقي .

ا القضايا البرهانيَّة فمثالها الأعداد والأشكال ، الرياضيَّة و ومقدماتها  ،دسيَّة الهنأمَّ
ة داوليّ ير تتتمتع بالإجماع ؛كونها مسلمات أو بديهيات ، يقينيَّة ، وهي ذو طبيعة غ

 م .الناس بغض النظر عن محدداتهوغير شخصيةّ في علاقتها بالمتلقي  ، تخاطب 

صبح وبهذا تتوسع مجالات الجدل الحجاجي وبالمقابل تضيق مجالات البرهان وأ
 . الإنسانيةالحجاج هو الخطاب الطاغي تداولياً في مجال العلوم 

 ا أووللحجاج غاية فـ))غاية كل حجاج أن يجعل العقول تذعن لما يطرح عليه  

ا لدى الإذعان تقوى درجته.... حدةّ أنتج الحجاج يزيد في دربة ذلك الإذعان .ف
و ما ه أوالإمساك عنه" ،  أوالسامعين بشكل يبعثهم على العمل المطلوب "إنجازه 

 (11( )(وقف على الأقل من جعل السامعين مهيئين لذلك العمل في اللحظة المناسبة 

ة الأرسطيوهناك تحول في مفهوم الحجاج في بعض الدراسات المعاصرة ،ومنها 
ً تقديم تعريف للحجاج الذي يمكن الوصول إليه من خلا ح ل طرالجديدة وكان لزاما

 :الأسئلة الآتية

كيف يحصل الإقناع والحمل على الإذعان في المحاججة ؟ وما علاقة الحجاج  
بالجدل وبالخطابة خاصة ؟ وكيف يكون الحمل على الإذعان ؟ والإجابة تأتي 

القديم والوسيط ؛فهذه الرؤية الجديدة للحجاج من الممكن  بوصفها قطيعةً مع الفهم

ً على الدراسات اليونانيَّة  رصدها من خلال التقابل بين الاستدلال الذي كان مهيمنا
والإسلاميَّة وبين الفهم المعاصر للحجاج ))الاستدلال لا يكون عنصر اختلاف بين 

لافيةّ بينهم ، لكن الحجاج مجاله الناس جميعاً و لا يثير تأويله أي مشاكل أو مسائل خ

 الخطابة ، أو هو أقرب إلى الخطابة في حين الاستدلال مجاله المنطق ((
الاختلاف بين الاثنين بين إلى حد أنَّ الحجاج ليس موضوعياً محضاً ولا ذاتياً ،و(12)

ً ، )كما بين الذاتيةّ عند السفسطائيةّ والموضوعيةّ عند سقراط (، بمعنى أنَّه  محضا

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

13 
 

ليس إقناعيًّا على اعتبارات الإقناع ؛ لأنَّه يكون بمخاطبة الخيال والعاطفة ، مما لا 

يترك المجال لإبداع العقل والحرية في الاختيار ، إذ من مقومات الحجاج عند 
 المؤلفين  حريةّ الاختيار على أساس عقلي .

ما يرى كاع لاقتنإنَِّ الإذعان يكون بوساطة الاقتناع ، وهناك فرق بين الإقناع وا

اره اسطة أفك))إن المرء في حالة الاقتناع يكون قد أقنع نفسه ، بو chaignetشانييه: 
ا في حالة الاقتناع فإن الغير هم الذين يقنعونه دائماً ((  (13) الخاصة أمََّ

 الحجاج في الفلسفة اليونانيَّة  

 لوجود ،لى اوالانفتاح عالحِجَاجُ لدى الفلاسفة اليونان  يقوم على استثمار اللغة 
غة ، كاً للسلو وبشرط السيرورة و الالتحام بالتاريخ ؛ ولكنَّه ما لبث أن يكون هو نفسه

م إلى مفهووإنَّما قوة الحجاج ترفع اللفظ إلى المصطلح و المصطلح إلى المفهوم وال

ذلك و ليس  المقولة و المقولة إلى النظرية والنظرية إلى منهج و المنهج إلى مذهب ،
 (14إلا من قوة اللغة . )

فهوم ان مكومن ضمن سياق تلك المسيرة الحجاجيَّة التي مثلّت انفتاحًا مظفَّراً 

ً للتغ و أيير الجدل هو: المنهج المعتمد في تحول المفهوم وتدرجه حتى صار مذهبا
لتي افيَّة لفلسامذهباً للثبات إذ تجلَّت في تلك المذاهب من خلاله جملةٌ من الأطروحات 

دس (( رمنيوبا -كانت البداية فيها مع جدليةّ "التغيير والثبات ، بين "))هيرقليطس 

 ه تمخضلير  وفي هذه الجدلية هناك تأويلان يبحثان في الوجود ، ويحاولان تقديمَ تفس
 عنه منهجان جدليان : 

مع   يّ "الأول: الجدل الفلسفيّ مثله هيرقليطس ومنهج الثبات أو "الجدل المنطق

 زينون  الذي عدهّ أرسطو مبتدعاً للجدل .
ول، ق.م ( : وهو الذي قال بأن النار هي الجوهر الأ 483-544هرقليطس : ) ت 

س يمندريناكسأومنها نشأ الكون. وهي التي نفت الثنائيةّ عن الوجود كما كان يقول بها 

ا هيرقليطس الذي قال إنَّ هناك  ً عالذي قال: بوجود عالمين مختلفين ، أمَّ اً ،  مفردالما
ناك هليس وهو العالم الذي نعيش فيه ، الذي يتميز بأنه دائم التحول والسيلان ؛ ف

غير تشيء يمكن أن يبقى كما هو موجود ،  بصورة نهائيةّ من دون أن يطرأ عليه 

ته أو وبذا ؛فهذه الرؤية روّجها سقراط قائلا: ))ليس هناك ما هو في ذاته(15)وحركة 
فإنك  ،راً سم معين أو بصفة معينة ، بل على العكس إذا ما سميته كبييمكن تسميته با

د يء واحشوجد يسرعان ما تجده صغيراً ، و إن قلتَ ثقيلاً ظهر خفيفاً )....( إذاً  لا 

و هنما إمحدد أو ذو صفة ثابتة على أي حال من الأحوال . وكل ما نصِفهُ بالوجود 
فه بالثبات  وهو وصف مضلل إذ لا في صيرورة وحركة وامتزاج متبادل ، ووص

لانسجام إذ يغدو التغيير دائماً، إلى جانب ا(16)شيء موجود بل كل شيء يصير .(( 

 الذي هو دائماً نتاج المتقابلات، فالعالم نار حيةّ دائمة البقاء.
اضع خإنه فوالمبدأ الأول له ثلاثة أوجه: كل شيء مؤلفّ من المتقابلات ؛ ولهذا  

 بلاتلي. والمتقابلات في حالة هوية بعضها مع بعض، أي أن المتقاللتوتر الداخ

قة، وهي الحالة السليمة للأ  .مورواحدة. والحرب: هي القوة المهيمنة والخلاَّ

 παντα ρει : أما المبدأ الثاني؛  فيعبّر عنه بقوله : "كل شيء في سيلان دائم
" لا تستطيع أن تنزل في والقول المشهور الذي يعِبر به هرقليطس عن هذا المبدأ 

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

14 
 

ً جديدة  نفس النهر مرتين" ويضيف إليه فلوطرخس، التفسير الآتي : " لأن مياها

  ."تتدفق فيه
عه أحد يصن أما المبدأ الثالث فيشرحه بالقول : "إن نظام العالم واحد للجميع، لم

شعلت أقاء، بة الالآلهة ولا الناس، لكنه هو دائماً وسيكون كذلك أبداً : ناراً حية دائم

ار، لى نبمقاييس وأطفئت بمقاييس". ايس أن " الكون ولد من نار وسينحل من جديد إ
تختصر  وهذه المبادئ الثلاثة(27) ."في عصور متوالية على التبادل، وهكذا أبداً 

 لتغييررة ارؤيته الجدلية التي كانت تجسيداً للتوتر والصيرورة وبهذا مهَّد الى فك

نه ة ، فإي فكرفمن أنَّ ))هيراقليطس لم يكن برهانياً و استدلالياً والجدل .على الرغم 
 (18) اختار العكس ؛ أي الحدس أو العرفان ((

  (19)ق.م(  480 -ق.م  540) (Parmenides :بارمينيدس )بالإنجليزيةثمَُّ جاء 

 ب عنفأسَّس أطروحته على منطق العقل ، والتصورات العقليَّة التي تسعى للهرو
ا عن طبيعة العلاقة بين هالوهم )وهم الصيرورة( هي في ذاتها وهما . ليطس يراقأمَّ

امين ى نظوبارمنيدس كما يقول نيتشه :) لقد سعى كلاهما إلى تجنب تقسيم العالم إل

ن ميدرس الطبيعة توصّل إلى نتيجة استقاها متمايزين ( و حين كان بارمنيدس 
الذي  لنورالملاحظة الحسيَّة ، هي أنََّ هناك نوعين من الصفات في الوجود هما : ا

، و  لحرارةو ا يمثل الصفة الإيجابيَّة ، وتندرج تحته الصفات الآتية :) الخفة ، النار

هو  لصفات:ن امنوع الثاني الرقة ، و المذكر  و الفاعل أو الفعَّال بمعنى المؤثر( .وال
ت الظلام الذي يمثل صفة سلبيَّة ، وتندرج تحت هذه الصفة مجموعة من الصفا

بمعنى  اليَّةنفعالتابعة ، وهي : )الأرض ، والثقل ، والبارد ، و السمك ، والأنوثة و الا

ها ، ية لالذي يستقبل التأثير(. وبعد تأمل عميق لهذه الصفات، أعطى بارمنيدس تسم
يَّة السلب صفاتلصفات الإيجابية باعتبارها هي الأصليةّ أطلق عليها بـ)الوجود( . والفا

 (20)ولى.؛ لأنها تابعة وفرعيَّة قد أطلق عليها بـ)اللاوجود( ؛ لأنَّها نفي للأ

ولكنَّ  .إنَّ بارمنيدس أدرك مثل هيراقليطس وجود الحركة و الصيرورة في الكون 
ه لأنَّ  الحد ، بل واصل البحث عن ماهيةّ الصيرورة ؛بارمنيدس لم يتوقف عند هذا 

في ، لفلسأدرك أنَّ الصيرورة بالنسبة له هي ليست النهاية ، و نقطة بلوغ البحث ا

بل هي  ،بةً بقدر ما تمثل بداية التنقيب والتفلسف . بمعنى أن الصيرورة لا تمثل إجا
 ؟( سؤال ، أو بداية السؤال الحقيقي) ما هي حقيقة الصيرورة

ً وكانت هذه هي المرحلة الأولى من حياة بارمنيدس الفلسفيَّة وكان متوا مع  فقا

ضه ناق وهيراقليطس في الإقرار بوجود الصيرورة .وفي المرحلة الثانية اختلف عنه 
 بيّ .والسل ابيّ ؛ لأنَّ بارمنيدس لم يتقبل فكرة تداخل تكامل الوجود واللاوجود ، الإيج

سميه :"عالم الحقيقة " الذي تفصلنا عنه أوهام هذا العالم أنه مؤسس عالم آخر ، ي

المرئي . وبهذا يكون بارمنيدس من أول الفلاسفة الذين مهّدوا لظهور هذا العلم . علم 
الكائن بدوره وهو الممهد لظهور الميتافيزيقا ، وهو العلم الذي يقفز ويتسلق على 

ثل جدل البدايات الفلسفيَّة وتأملها في فهذه الرؤية التي تم(21)الطبيعة إلى ما ورائها 

نشأة الكون خلفّت لنا فكرة جدلية بين ثنائية )الثابت والمتحول ( ، وهي الفكرة التي 
في  ق.م(  430 –ق.م 490 )وقد عدّ زينون  اتخّذت من الموجود موضوعا لها .

ً للجدل الفلسفي ، ولعل  ن قال أرسطو هو متناوله فكرة الثبات ودفاعه عنها مؤسسا

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

15 
 

عن زينون إنه مؤسس علم الجدل، من حيث إنَّهُ كان يسلِم بإحدى قضايا خصومه 

أما حججه ، وكيف  (22) .  ويستنتج منها نتيجتين متناقضتين ويثبت بذلك بطلانها
وصلت إلينا فقد احتفظ سمبلقوس بحججه عن إبطال الكثرة بعباراته نفسها. وقد ساق 

لحركة وصاغها في لغته الأرسطيةّ، أما أرسطو بعض حجج زينون في إبطال ا

الحجة الأولى وهي خاصة   ):)حججه في نقد الكثرة -على سبيل المثال -حججه فهي 
بالكميةّ، وفيها زينون يتكلم عن كمية الوجود وكيف تكون إذا كان الوجود ليس واحداً 

ً :فيقول  في الصغر, إذا كان الوجود متعدداً وليس واحداً فإنه سيكون حينئذ لا متناهيا

ً في الكبر في آن واحد . وذلك ؛لأنه إذا كان ليس واحداً فهو مكون من  ولا متناهيا
ا أن تكون وحدات نهائية أو تنحل إلى وحدات  وحدات, وهذه الوحدات بدورها إمَّ

نهائيَّة، وهذه الوحدات النهائية لا تنقسم لأنها نهائية. الحجة الثانية تقوم على العدد , 

زينون إنَّهُ إذا كان الوجود متعدداً فمعنى هذا أنه لا محدود عدداً ومحدود  وهنا يقول
عدداً في آن معاً. فهو محدود عدداً لأنه مهما يكون به من مقدار فلن يكون أكثر مما 

هو به, فهو إذاً محدود . وهو أيضاً لا محدود من ناحية العدد و لكي نفرق بين الوحدة 

وحدة ثالثة وهكذا باستمرار إلى ما لا نهاية , وعلى هذا والوحدة , لابد أن نتصور 
فإنه غير محدود من ناحية العدد . وهكذا ننتهي كما انتهينا في الحجة الأولى إلى 

نتيجتين متناقضتين من مقدمة واحدة , وهذا يؤذن ببطلان المقدمة . وعلى هذا 

إنَّ كل ما هو موجود  ولحجة الثالثة تقوم على المكان . فقال زينون. فالوجود واحد
ً لا بد أن يكون موجوداً في مكان , وهذا  فإنه يوجد في المكان وهذا المكان أيضا

ً بدوره موجوداً في مكان ثالث, وهكذا دواليك إلى ما لا  المكان الجديد سيكون أيضا

نهاية . أي أنَّ هناك أمكنة لا متناهية كل مكان يستوعب المكان الذي يليه . وهذا غير 
والحجة الرابعة . كن إدراكه أو تصوره . ومعنى ذلك أنّ الوجود واحد ثابت محدودمم

تقوم على فكرة جمع تأثير الوحدات فيقول زينون ما معناه : إذا كان لمجموع 

الوحدات ككل صفة معينّة فإن كل وحدة على حدة لا تحمل هذه الصفة، ويضرب 
لقمح ثم بذرناها فإنها ستحدث صوتاً، ولكن مثلاً لذلك ويقول : إننا إذا أتينا بكيلة من ا

إذا أخذنا الحبة الواحدة من القمح وبذرناها وجدنا أنها لا تحدث صوتاً، فكيف حصل 

ً ؟ معنى ذلك  أن ينتج صوت من تأثير مجموع الحبات مع أن كل حبة لا تنتج صوتا
ً ما دامت الوح دات المتركبة أنه إذا كانت الأشياء متعددة ،فهي لا يمكن أن تنتج شيئا

تنتج كل واحدة على حدة شيئاً، وعلى هذا فالوجود ما دام ينتج شيئاً فإنه ليس  منها لا

 (23)متعدد بل واحد. 
في القرن الخامس قبل وقد عاش زينون في زمن السفسطائيَّة التي ظهرت    

إلى الميلاد ، وبعدها انتقل المجتمع الأثيني من طابع زراعي إقطاعي مرتبط بالقبيلة 

لم يعد هناك ما يسمى بالحكم إذ تجاري يهتم بتطوير الصناعات ، وتنمية الحرف .
الوراثي ، بل المواطن الحر له الحق الكامل في الوصول إلى أعلى مراتب السلطة . 

فسارع أبناء الأغنياء إلى تعلم فن الخطابة والجدل السياسي ؛لإقحام خصومهم 

؛لكي يزودوا هؤلاء بأسلحة الجدل والخطابة ، السياسيين ، وهنا ظهر السفسطائيون 
واستعمال بلاغة الكلمة في المرافعات و المناظرات الحجاجيَّة و الخطابيَّة ، ومن 

(والسفسطائية التي 24الفلاسفة السفسطائيين :جورجياس وكاليليس وبروتاغوراس . )

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

16 
 

الذاتية   أنسنت المبحث الفلسفي وأوجدت منظومة في التفسير تتشكل مرجعيتها من

في المعرفة و الأخلاق والسياسة، فكان المنهج الجدليّ وليد تلك المرجعيةّ الذاتيةّ في 
التفسير على الرغم من أنَّ السفسطائيين يختلفون عن الفلاسفة الطبيعيين من ناحية 

ً إذ حاولوا نتيجة اهتمامهم بالتجربة  ً تجريبيا ً استقرائيا المنهج ، فمنهجهم كان منهجا

ات الحياة جمع أكبر قدر من المعرفة في كل ناحية من نواحي الحياة و ذلك وجزئي
بملاحظة أخلاق الشعوب وعاداتهم وتقاليدهم المختلفة ومنهج الفلاسفة الطبيعيين كان 

ً يستخلص النتائج من  ً عقلياً صارما ً استنباطيا على النقيض من ذلك، كان منهجا

( وفضلا 25نظري هدفه التعميم وحسب . ) المبادئ التي يضعونها ، فهو منهج تأملي
عن حرفتهم التي كانت محصورة في نطاق المحاضرات التي كانوا يلقونها على 

الشباب في المجتمع الأثيني كانت ولادة الجدل الفلسفيّ )الديالكتيك (، والنثر الأنيكي 

لفوز الفني )الجدل الخطابي(على أيديهم ، فالذين يمارسون النوع الثاني يضعون ا
نصب أعينهم ؛ و أصحاب الجدل الفلسفي يحاولون الوصول إلى الحقيقة ، وهذا في 

 (26الواقع هو الفارق بين المجادلة و المناقشة . )

 النواحي الإيجابية للسفسطائيَّة: 

 قيمهكان السوفسطائيون يمثلون عصرهم بما فيه من تغير وصراع: القديم ب    

عن  دلاً بكاره ،فكانوا أساتذة الجيل، فغرسوا الشك وتقاليده، والجديد بآماله وأف

مذهبه هو  سوف أولفيلاالعقائديةّ الدجماطيقيَّة ) أي النزعة التأكيديَّة أو القطعيَّة بزعم 
الحق وأن سائر المذاهب خطأ( وكانوا معبرين عن روح حضارتهم في عصرهم 

قبول  ح في، فحل التسامتماماً كفلاسفة عصر التنوير في القرن الثامن عشر الميلادي

 .الرأي ونقيضه عن الحقيقة الموضوعيةّ المطلقة
 :الآثار الإيجابية للسوفسطائيةّ

نيون لاثياأول من نبَّه على قيمة التربيَّة وأهميتها في إرشاد النشئ، فكان  .1

ويض يعتقدون أن الأخلاق ميل طبيعي ؛ ولكن بروتاغوراس أكّد على إمكانيةّ تر
زع نزعات الشر كما يمكن للطبيب علاج أمراض الجسم وإن النفس البشرية ون

 .العقاب يقصد به الردع وليس الإنتقام

 .لفتوا النظر إلى أهمية اللغة في الجدل وضرورة تحري دقةّ الألفاظ .2
و حددوا بعض موضوعات علوم السياسة والاجتماع والتاريخ، هل الدولة أ .3

 المجتمع نظام طبيعي تلقائي أم وضعي تحكمي؟

فإن كثيراً  انت الحافز وراء ظهور أكبر المدارس الفلسفيَّة في بلاد اليونان،ك .4
من نظرياتهم لا سيما في الأخلاق والسياسة إنما جاءت ردوداً على آراء 

 (27) السوفسطائيين

ا سقراط : الذي ثار ضد السفسطائييّن الذين بمنهجهم الذاتي في الأخلاق  أمَّ
والمعرفة كانوا يثيرون الشك والظن ، لهذا حاول الدفاع عن اليقينييِّن باتباع منهج 

موضوعي يقوم عبر نقد " الذاتية " لدى السفسطائية ، فكان دفاعه عن الفلسفة 

يقة ، معتمداً في ذلك على العقل باعتبارها المسلك العلمي الصحيح وصولاً إلى الحق
الجدليّ التوليديّ والبرهانيّ المنطقيّ ، فالهدف من الفلسفة لديه هو: تحقيق الحكمة 

ً ، كما عند  العقليَّة ، وخدمة الحقيقة لذاتها ، وليس الهدف وسيلة أو معياراً خارجيا

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

17 
 

قراط ينظر إلى (،فكان س28السفسطائيين الذين ربطوا الفلسفة بالمكاسب الماديَّة . )

الحقيقة في ذات الإنسان في الخارج  ، وما على الإنسان إلا أن يتأمل ذاته ليدرك 
(ومن 29الحقيقة ، لذلك قال مقولته الماثورة )) أيها الإنسان اعرف نفسك بنفسك (( )

هنا يمكن أن نضع أيدينا على البداية كما يقول بارت :) إذا وصفنا الفلسفة بأنها "بداية 

لأنها خطاب بدأ بنفسه وبنى مقولات على هذه الفكرة ، وعلى هذا يكون الفلاسفة " ؛ ف
بدأوا بأنفسهم، اليونانيون على الخصوص ، مصدر حجاج بأنفسهم  ولا يكون 

الخطاب إلا ببدايته " فالبداية هي فكره البلاغي : بأي طريقة يبتدئ الخطاب ؟" .( 

نها كبداية في تأسيس للسفسطائيَّة إذ ( تلك البلاغة التي كان سقراط ينطلق م30)
يمكن استخلاص نتائج حول شخصية سقراط ،وحول الحب في الوقت نفسه من خلال 

: ))إزاء المعرفة المتعددة و المتنوعة للسوفسطائيين و  ذلك النقد يقول كيركجارت 

الثقافة العامة التي كانت تتجرد من الأخلاق الأساسية . فإن سقراط أوجد علاجاً 
جذرياً ، حيث خلصّ اليونان من هذه الإيجابية التافهة لأفكارهم من الوجهة النظرية و 

حين يرى المرء مجيء انقلابات جذرية بالكامل . (( الوجهة العمليةّ  المنحوسة من

(31) 
مانةً أي عنقه مل ففإن تلك الرؤية النقديَّة اللاذعة  اذ )كان سقراط يعتقد أنه يح     

ً بصفة خاصة إلى الشباب من أجل توسيع مد م اركهسماوية )....(وكان حديثه موجها

 (32)"(  ؛بغية الوصول إلى الحقيقة ومن ثم فقد أطلق على نفسه " الذبابة اللاذعة
ها بين المتغيرات محل قراءة وتلقي سقراط الذي جمع وفي المقابل كانت كل تلك 

م  عيًّا  موضوديلًا بمتخذا موقفا معارضا للمرجعية الذاتيَّة للسفسطائيَّة وحاول أن يقدِّ

ند ود عيحاول أن يستحضر الثبات والتغيير اللذينِ وجدناها من قبل في مبحث الوج
ن نسي فحاول سقراط أهيراقليطس وبامنيدس لكن هذه المزج انطلاقا من موقف ا

س لمنظومته الموضوعيَّة على منهج جدلي يعتمد على مرحلتين :   يؤُسِّ

لأسئلة القي الأولى: كان يتصنع الجهل و يتظاهر بالتسليم إلى أقوال محدثيه ، ثم ي
 لمونها يسو يعرض الشكوك ، إذ ينتقل من أقوالهم إلى أقوال لازمة عنها ، ولكنهم لا

لحق ول اقض ، وغرضه هنا هو تصنع الجهل ، و إعداد العقول لقب، فيوقعهم في التنا

(33) 
اس ى أسالمرحلة الثانية : وهي التوليد وهي مرحلة بناء جديد للمعرفة قائم عل

اية ، الغ الحوار ، و يتم في هذه المرحلة إدخال طريقتين في البحث للوصول إلى هذه

دخل افيزيقا إلى أن سقراط أوهي الاستقراء والتعريف ، ويشير أرسطو في الميت
،  كليّ طريقة الاستقراء التي تذهب في الأشياء الفرديَّة إلى تعريف المفهوم ال

 مناقشةح للوبوساطة الاستقراء يمكن التمييز بين ما يرجع إلى ماهيَّة الشيء المطرو

لات . لتمثو بين ما لا يرجع إليها ، وبهذه الطريقة تتشكل التصورات ابتداءاً من ا
(34) 

وكان سقراط يجمع بين بعدين هنا التجربة الباطنة ومعانيها الخفيةّ من ناحية، وبين 

اللغة وقدرتها في التعبير عن تلك التجربة، ومن وجهة نظر سقراط فإن العالم اللغويّ 
يختزن الواقع أكثر من التجربة المباشرة . وطبقاً للاستعارة الشهيرة ، مثلما لا يمكن 

باشرة ، وإنما على أساس انعكاسها على الماء ، فكل من يرغب في ملاحظة الشمس م

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

18 
 

ً في الكلمات)  الحصول على المعلومات عن الطبيعة الحقةّ للأشياء سيحقق وضوحا

Iogoi ( . أسرع مما يحقق من خلال التجربة الحسيَّة المضللة )ولعلَّ أرسطو 35،)
الاستقراء التي تذهب في أشار إلى هذا  ضمناً حين  قال: إن سقراط أدخل طريقة 

الأشياء الفردية إلى تعريف المفهوم الكلي ، وبوساطة الاستقراء يمكن التمييز بين ما 

يرجع إلى ماهية الشيء المطروح للمناقشة و بين ما لا يرجع إليها ، و بهذه الطريقة 
(فعبر الاستقراء كان ينشد علماً 26تتشكل التصورات ابتداءاً من التمثلات . )

ً عنه في الماهياّت الثابتة من خلال موض ً يبتعد عن ذاتية السفسطائيَّة ، باحثا وعيا

العالم العقليّ الذي يتجاوز العالم السلبي المتغير .))وبما أن سقراط قد نسف الطريقة 
السفسطائية في المعرفة ، فإنه قدمّ منهجية جديدة بهدف بناء نظرية معرفة وفلسفة 

 ً متماسكاً للوصول إلى ما يسمى بالتوحيد بين العلم والفضيلة . (  الأخلاق ، بناءً مختلفا

(28) 
ائيون لسفسط: الذي اكتشف أنه وراء الأفكار المضلةّ  التي كان ينشرها ا إفلاطون 

وحده  ي هووالجدل -في زمانه  في أثناء تعليمهم لفن الخطابة ، إنَّ مهمة الفيلسوف 

ارة ة إنالخطاب الذي تبقى وظيفته الفعال هي التحكم في سلوك -الأقدر على أدائها
ي اد نفسستعدالعقول بتقديم البراهين و الحجج الموافقة لذلك إلى الذين يوجد لديهم ا

 (39على تقبلها . )

ً في أفقد وظَّف  فلاطون الجدل التوليدي مثل أستاذه سقراط كما يظهر ذلك جليا
، إذ يقول سقراط في مجموعة محاورات مثل محاورات جورجياس ومحاورة فيدون

فيدون مبيناً طبيعة الموت )) ما هو إلا انفصال الروح عن الجسد تماما . وموتك 

يعني إتمام ذلك عندما توجد الروح بنفسها وتعتق من الجسم ويفك الجسد عنها .أسلم 
(إنَّ الموت تحرر من الجسد ومن أوهام الحواس 39بأن هذا ما قصد بالموت (( )

في تصوير الروح داخل الجسد إذ  دافع الايروس يولد  أفلاطون وهذا هو ما مثلّه

الشعور بحماسة يولدها الحس بفعل مؤثِرات الجسد ، فهي حالة وسط بين الجهل 
والمعرفة ، فلا يمكن الخلاص منها إلاَّ بالجدل الذي يكون يمثِّل الطريق للخلاص من 

حواس بالجدل الصاعد أوهام الجسد والحس ، وهذا يحدث من خلال التحرر من ال

عبر ))الاستدلال ينتقل فيه الذهن من الجزئيات الى الكلي الذي يشملها ، يبدأ 
بملاحظة الجزئيات ثم يرتفع منها إلى الصفات الجوهرية الرابطة بين الجزئيات أي 

إلى الماهيَّة أو النوع ، ثم من الأنواع حتى يصل إلى ما هو مشترك بين الأنواع و هو 

يرتفع من الأجناس إلى ما هو مشترك بينهما )أجناس الأجناس( وهذا هو الجنس ثم 
ا القسمة فهي بيان أعم الأجناس التي يندرج فيها الشيء ثم تمييز هذا  الاستقراء .أمَّ

الجنس بذكر الفصل ، و نحصل من مجموع الجنس و الفصل على تعريف الشيء 

جنس )حيوان( و الفصل )ناطق(. المعبِر عن ماهيَّتة مثل تعريفنا للإنسان بذكر ال
فالمنهج الجدليّ يسمى جدلاً صاعدا؛ً لأنَّ فيه ارتفاع من الأفراد إلى الأنواع إلى 

الأجناس فيما يقابله الجدل الهابط وهو عمليةّ عكسيةّ ينزل فيها الذهن من الأجناس 

أنه  العالية و أجناس الأجناس إلى الأفراد .ومن هنا ينظر أفلاطون إلى الجدل على
تاج المعرفة مثلما أن المعرفة هي تاج الحياة كما أن الجهل الذي هو نسيان قرين 

(، كما مر بنا قول سقراط عن الموت فانه يؤكد أنَّ الموت هو مطلوب 40بالموت (( )

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

19 
 

الفيلسوف وبحسب قوله:))إن الفيلسوف هو المهيأ كي يلاحق الموت على الدوام .(( 

سياناً فتتطلب جهداً كبيراً من أجل تذكر هوية النفس السابقة (؛ لأنَّ الولادة تشهد ن41)
، والتي تتحقق عبر المعرفة ، ومنهجها الجدليّ ))وهو منهج عسير وشاق ليس 

باستطاعة الجميع انتهاجه ، وهو مخصص لنفر قليل من الناس ، وقد وصفه أفلاطون 

ض ليبلغ مبدأ الكل بالجمهورية بقوله : " الجدل ضرب من المعرفة يسمو فوق الفرو
حتى إذا تعلقّ به نزل منه بخطوات متدرجة بغير معونة أي محسوس من المثل و في 

انقسمت الجدليَّة لدى وعلى وفق هذا المنطق (42) المثل حتى تنتهي بالمثل "((

على نوعين : جدليةّ صاعدة من العالم المحسوس إلى الخير الأسمى .  أفلاطون
وجدلية هابطة من الخير الأسمى إلى العالم المحسوس ، ومن ثم فالجدلي هو الذي 

على الرغم من اتباعه المنهج  أفلاطون(؛ إذ كان 43يحس السؤال والجواب )

ي نظرته إلى الجدل الصاعد البرهاني  متأثراً بسقراط ومنهجه الجدليّ وهو ما تجلى ف
بالاستقراء أو الجدل النازل بالقياس في مجال رؤيته في الوجود والمعرفة والأخلاق 

والسياسة والميتافيزيقا إذ كان الثبات الماهويّ عند سقراط قد تمظهر عند افلاطون 

ا التحول فقد تجلى في نظرته إلى الحواس والعالم المحسوس  . هذه المرّة في المثل أمَّ
ا  قراط سفكان ينتمي إلى  الخطاب أو المذهب نفسه الذي أسَّسا له  أرسطوأمَّ

عية( لطبيوأفلاطون في موقفهما من: ) المعرفة ، والأخلاق ، والإنسان ، والعلوم ا

(physica( وما وراء الطبيعة ، )Metaphysica؛ ولكنَّه كانت له رؤية مم) يّزة
(، Les Topiquesها موقفه من الجدل )وإن كانت تنتمي إلى الخطاب نفسه ومن

ً مع البعد الجدلي والحواري الذي تجلى في محاورات   أنَّه نجد ، فإننا أفلاطونقياسا

توخى يق يكان ينتهج منهجاً من أجل فهم الحقيقة ؛ ولكنَّ أرسطو كان يعتمد على طر
عه على أشكال : ال كان  ن الذيبرهااليقين ، ولعلَّ هذا يتجلى في فهمه للقياس الذي وزَّ

رهان الب يتناول به دراسة اليقينيات من ضمن حدود نخبويَّة الفلاسفة ؛ لأنّ غاية

ايا القض غير ،وهو محدود في حدود البديهيات من إظهار الحق باعتماد اليقينيات لا
ا الجدل فهو الشكل الثاني من القياس فهو على  يعتمد شكل المنطقيَّة والرياضيَّة ، أمَّ

هم و أكثرأسفة المشهورة وهي تلك القضايا المسلّم بها عند الناس أو عند الفلا القضايا

يةّ متبق، وهي أوسع جمهوراً ، واجتهد أرسطو في ضبطها حتى يميزها عن الأقيسة ال
بر دل عالتي تعد الأدنى منها في الشهرة والتسليم ،إذ عمل على تطوير قواعد الج

ً في فهم العلوم على وفق تجاوز العوائق التي يعانيها ؛ حتى  واعد قيصبح صالحا

ذ ن تؤُخها أبسليمة ، وحتى يكون الجدل المنهجَ السليمَ في فهم المناظرة التي يفترض 
واصل الت بنظر الاعتبار عند الجمهور في مستوى الفهم ، ومستوى اللغة ، التي تحقق

 معه .

ي يكون من السهل علينا ولكي يكون الجدل منهجًا سليمًا في العلوم النظريَّة ، وك
الفصل بين الأمور السليمة عن الأمور الباطلة في العلوم والمناظرات  أدرك أنَّ غاية 

الجدل تختلف عن البرهان في الوسط والغاية ، فأمّا الوسط فلم يعد وسطا نخبويًّا بل 

لبة هو وسط أوسع من الناس. وأمّا الغاية فلم تعد الحق ، بل إنَّ غاية الجدل هي الغ
على الخصم ، وقضاياه لم تعد يقينية بل مشهورة ، ولكن لها سمات تميزها عن 

 La( والمغالطة )Topicaيقينية ، مثل الخطابة) الأقلأشكال الحجاج أو القياس 

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

20 
 

Refutation des sophismes(سوفيطيقا )Sophistici elenehi ؛ لأن)

عتراف العقلاء؛ لكونها مشهورات الجدل تتسم  بكونها مشهورات يقينية ، نالت ا
فطرية ،وهي لا تزول شهرتها بعد التعقيب و التأمل فيها ، على عكس مشهورات 

الخطابة فهي ظاهرة تزول بالتعقب والتأمل بها ، وعلى العكس من القياس المغالط 

الذي تكون قضاياه شبيهة بالمشهورات وهي: وقتية تزول بزوال المناسبة التي 
( )) قضاياها كما 44قياسانِ الأخيران ) الخطابة والمغالطة )تسببت في شهرتها. وال

أشرنا فالخطابة ظاهرية وأمّا المغالطة السفسطائية فهي شبيهة بالشهيرة ،فقد قدمّ 

أرسطو فن الخطابة فناً رسميًّا ضمن المؤسسة الفلسفيةّ التي ستتغذى بالسلطة 
خطاب الفلسفي ، و اعتبرت السياسية كذلك ، كمجال آخر؛ لشحن القوة الحجاجيةّ لل

الخطابة السفسطائية ، المهيمنة على البداية ، خطابة مارقية وليس لها طابع  رسمي ، 

إنها خلل يصيب الخطاب  فيشوهه ويعبث بقواعده ويخرق حدوده وحقائقه وينخر 
يعرف ( وفي مجال الحجاج الخطابيّ نجد أنَّ أرسطو 45مقولاته ومفاهيمه(( . )

 )) قوة تتكلف الإقناع الممكن في كل واحد من الأمور المفردة (( : الخطابة بقوله

–في المقالة الأولى ))الخطابة تناسب الجدل؛ لأن كليهما يتناول أموراً تدخل  و(46)
في نطاق الناس جميعا ، إلى حد ما ، يحاولون نقد قول أو تأييده ،  –على نحو ما 

(. وغالبيتهم يفعلون ذلك أما حيثما أتفق والدافع عن أنفسهم أو الشكوى )من الآخرين 

 ،أو عن ممارسة ناشئة عن العادة . 
ن فإن من الممكن معالجة الموضوع على نحو منسّق ، اذ من الممكن الفحص ع

و .فاق السبب الذي من أجله يبلغ البعض غرضهم بالممارسة ، و البعض الآخر بالات

 (47)ن .(( سيجمع الكل على أن مثل هذا الفحص هو مهمة الف
ن جب أوهو حين يتناول الخطاب الذي يعد المستوى الثاني من المشهورات التي ي

ى  علتتوافر فيها وسائل تجعلها مقنعة لدى الخطيب وهي :))أولا أن يكون قادراً 

ً على فهم الخلق  ،  شكالهو الخير في مختلف أ الإنسانيالتفكير المنطقي ، وثانيا
التي  لطرق، أعني أن يسميها ويصفها ويعرف أسبابها وا وثالثها أن يفهم الانفعالات

 خلاقالأ بها تستشار ،وهكذا يظهر أن الخطابة فرع من الجدل ، و أيضاً فرع من علم

فإن  ظاهرة ،إنه يؤكد  ))فيما يتصل بأغراض البرهان ، الحقيقة أو ال إلا؛  (48)((. 
 لأمرس أو الظاهري ، فاكما أن الجدل ضربان من الحجاج هما: الاستقراء والقيا

لذلك  تبعاكذلك فيما يتصل بالخطابة ، لأن المثل استقراءٌ ، والضمير قياس ظاهر .و

ً .(( استقراءفإني أسمي ضميراً : القياس الخطابي ، و أسمي المثل   (49) خطابيا
 ليا أوما كوعن الضمير يقول : يسمى في الجدل : استقراءً ، وفي الخطابة : مثلاً، أ

ً ، وفي في مع بة لخطااظم الأحوال فإن مثل هذه الاستنتاج يسمى في الجدل : قياسا

ً أ ً بالأمثلة و أحيانا  ر ..الضمائبخرى ضميراً ...؛لأن الأقوال الخطابيةّ تتميز أحيانا
(50) 

ا الحجاج في الشعر عند أرسطو : فهو يقف موقفاً مختلفاً  من الحجاج في الهدف  أمَّ

والمادة ؛لأنَّ العلوم النظرية مستقلة عن إرادة الإنسان واختياراته عن العلوم العمليَّة 
أي العلوم العملية   -التي تقع  من ضمن حدود الإنسان ؛ وعلى هذا فإنَّها  والإنتاجية

ا العلوم تسعى إلى تح – كالشعر والخطابة  الإنتاجيةقيق الخير في أغلب الأحيان ، أمَّ

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

21 
 

، فهي كما يدل عليها اسمها ، تعني  صنع الأشياء بما فيها في ذلك بناء البيوت 

والحصون ...الخ ،ويمكن أن ينتج الإنسان القصائد والخصب ، فهو لا يهتم أساساً 
إلى تقديم حقائق عالية من الأشياء  بمعرفة الفن لمجرد معرفته لذاته ، ولا يهدف

كالعلوم النظريَّة ، إنَّما يهدف إلى مجرد المساعدة في صنع الشعر الجيد عن طريق 

صياغة القواعد لنوع شعري معين ،أي قواعد لا يمكن أن تدعي لنفسها صفة الجزم 
 (51)النهائي .

 تلك تلفُ معنظر أرسطو للشعر نظرةً تخ الإنتاجيةوفي هذا الجانب من الفنون 

أحدث  ونأفلاط، على الرغم من أنَّ (52)عن الشعر و الشعراء  أفلاطونالتي شكّلها 
ه : تجلياتعر وتغييرًا متأخراً في موقفه ، ولكنَّ أرسطو أدرك الجانب الجماليّ من الش

ن نه مالصدق ، أو الحق ، بشكل آخر يختلف عن تجليه في الفلسفة أو المنطق؛ لكو

حددّ ذي يال وليس العلوم النظريَّة حتى غدا الصدق لدى أرسطو هو يةالإنتاجالعلوم 
قع ة الوامحاكابيتحقق بمطابقة العبارة للواقع ، بل  قيمة الشعر ؛ ولكنَّ هذا الصدق لا

يةّ في ، وهذا الأمر يفيد الشاعر في صياغة الحبكة الدرام(53) أو تخييل الواقع

  شعره.
يه عطي فييتجاوز الجانب الطبيعي في التعبير الذي فهذا الجانب التخييليّ الذي 

ن لفنواالشاعر الأشياء جزءًا من ذاته عبر التخليق التخييليّ الذي يختلف  بين 

ي طو فالانتاجيَّة من الموضوع والمادة إذ يمكن للشاعر المحاكاة بحسب رأي أرس
 الأشكال الآتية :

ةً أخرى غير يستعمل السرد في جزء ، وفي جزء آخر يتقمص شخصيَّ   -1

 شخصية ، ثم يروي القول على لسانها كما كان يفعل هوميروس .
 يتكلم بلسانه هو  من دون إحداث مثل هذا التغيير  . -2

 (54)يعرض الشخصيات ، وهي تؤدي كل أفعالها أداءً درامياً.  -3

 ً عريَّة للش وعلى الرغم من اختلاف المواد في الفنون ،فإن مجال الصدق بات مقياسا
رجعنا ذي يرسطو حتى أنَّ الفارابيّ علقّ على هذا ؛ فيربط كل هذا بالقياس اللدى أ

 انية،محالة هي البره إلى التقويمات في الجدل إذ يرى أنّ ))الصادقة بالكل لا

ة , طبيّ والصادقة بالبعض على الأكثر فهي الجدلية ، والصادقة بالمساواة فهي الخ
هي فة ، سوفسطائية والكاذبة بالكل لامحالوالصادقة في البعض على الأقل ، فهي ال

خييل اوية الت؛ولكنَّنا نجد أن ابن سينا يتناول الأمر )الصدق( من ز(55) ”((.الشعرية

 ى وعلىة أخر: ))فإنه قد يصدَّق بقول من الأقوال ولا ينُفعل عنه، فإن قيل مرفيقول 
فعال لانااً ما يؤثر هيأة أخرى انفعلت النفس عن طاعة للتخييل لا للتصديق ، فكثير

 ً  (56) .(( وربما كان المتيقنّ كذبه مخيلّاً  , ولا يحُدث تصديقا

 الخاتمة 
يبدو أنّ هناك معاني للجدل مختلفة بين المعنى القديم والوسيط القائم على الجانب 

بمعنى إفحام للخصوم وتقديم تراتبيةّ يتقدمّ فيها البرهان ثم يأتي الصراعي من ناحية 

يأتي السفسطائي المغالط ؛ لكن في التصور المعاصر هناك اختلاف بين الجدل ثم 
تعد قائمة على أساس خصومة وتغالب وتهدف الى  هذه الأنماط من حيث الغاية لم

الإفحام ؛لأنّ الخطاب اختلف ظرفه في ظل الديمقراطية وآلياّت الحوار والتفاوض 

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

22 
 

المرتبة الثانية بل تقدمّ ؛ لأنه أكثر هذه من ناحية ومن ناحية ثانية لم يعد الجدل يأتي ب

 سعةً من البرهان الحسابي الرياضي فأصبح الجدل يحتل المرتبة الأولى .
ً من هذه الرؤية المعاصرة نستطيع أن نفهم الجدل من دون أن نه مل انطلاقا

يف ة وتوظانيّ الظروف التاريخيةّ في تطور مسار الجدل بين العقلانيةّ التأمليةّ اليون

نيد في التيولوجيا الوسيطة لأغراض عقائدية ومحاولة لإثبات عقيدة وتف الجدل
 لأخرى مخالفة ، وصولاً الى المرحلة الحجاجيةّ.

، من  صراً حفالبحث ينفرد في دراسة تطور الجدل في الثقافة التأمليةّ اليونانيةّ 

جدل الن خلال التركيز على الظروف التي أسهمت في تطور الفكر اليوناني وموقفهِ م
علتنا جلتي ولما أعطاه تلك المواضعة والتراتبيةّ التي تقدم البرهان على الجدل .وا

 نستخلص بعض النتائج من هذا البحث :

ود لى الوجاح عالحِجَاجُ لدى الفلاسفة اليونان  يقوم على استثمار اللغة والانفت -

 الصيرورة و الالتحام بالتاريخ .، وبشرط 

م ان مفهواً كمن ضمن سياق تلك المسيرة الحجاجيَّة التي مثلّت انفتاحاً مظفَّر  -
ً للت أو  غييرالجدل هو: المنهج المعتمد في تحول المفهوم ،وتدرجه حتى صار مذهبا

تغيير ، ن : )الة بيمذهباً للثبات إذ تجلَّت تلك المذاهب في جملة  من الأطروحات الفلسفيَّ 

 ينهما (.من الطبيعة الى الانسان .والتوفيق بوالثبات ، 

 أوّلاً في مجال الطبيعة :

ً الذي قال إنَّ هناك عا التغير : الجدل الفلسفيّ مثلّه "هيرقليطس" -1 ،  مفرداً  لما

 مكن أنْ يء يشوهو العالم الذي نعيش فيه ، الذي يتميز بأنه دائم التحول ؛ فليس هناك 
 . أن يطرأ عليه تغير وحركةيبقى كما هو موجود ،  بصورة نهائيةّ من دون 

لثبات اكرة لف الثبات : أو "الجدل المنطقيّ "  / والتي تتمثلّ في تبني زينون  -2

ً للجدل الفلسفي ، ومن هنا  أنهّ جاء توصيف أرسطو لزينون بودفاعه عنها مؤسسا
ن مقاها كان بارمنيدس يدرس الطبيعة توصّل إلى نتيجة است، مثلما مؤسس علم الجدل

النور الذي  :الملاحظة الحسيَّة ، وتتمثلّ في توافر نوعين من الصفات في الوجود هما 

ة ، و الحرار ار ويمثِل الصفة الإيجابيَّة ، وتندرج تحته الصفات الآتية : )الخفةّ ، الن
و هلصفات: اي من بمعنى المؤثِر( .والنوع الثانالرقة ، و المذكر  و الفاعل أو الفعَّال 

ت لصفاالظلام الذي يمثل الصفة السلبيَّة ، وتندرج تحت هذه الصفة مجموعة من ا

معنى باليَّة نفعالتابعة ، وهي : )الأرض ، والثقل ، والبارد ، و السمك ، والأنوثة و الا
ا ، ية لهبارمنيدس تسمالذي يستقبل التأثير(. وبعد تأمل عميق لهذه الصفات، أعطى 

ة السلبيَّ  صفاتفالصفات الإيجابية باعتبارها هي الأصليةّ أطلق عليها بـ)الوجود( . وال

 ولى.؛ لأنها تابعة وفرعيَّة قد أطلق عليها بـ)اللاوجود( ؛ لأنَّها نفي للأ

  الإنسانثانياً : في مجال 

ن مبما فيه كان السوفسطائيون يمثِلون عصرهم  الفهم السفسطائي للجدل : -1

، ة الجيلساتذتغير وصراع: القديم بقيمه وتقاليده، والجديد بآماله وأفكاره ،فكانوا أ
ارتهم ح حضفغرسوا الشك بدلاً عن العقائديةّ الدجماطيقيَّة ، وكانوا يعبرون عن رو

ً كفلاسفة عصر التنوير في القرن الثامن عشر الميلادي، فَ   حَلّ في عصرهم تماما

 .الرأي ونقيضه عن الحقيقة الموضوعيةّ المطلقة التسامح في قبول

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

23 
 

ا سقراط  الذي ثار ضد السفسطائييّن الذين يتميزون بمنهجهم ال -2 ي في ذاّتأمَّ

ً علمياً صحيحاً  ولاً  وصالأخلاق والمعرفة ، فكان دفاعه عن الفلسفة بوصفها مسلكا
طقيّ ، لمنانيّ إلى الحقيقة ، معتمداً في ذلك على العقل الجدليّ التوليديّ والبرها

س ا ، وليذاتهفالهدف من الفلسفة لديه هو: تحقيق الحكمة العقليَّة ، وخدمة الحقيقة ل

ذين ن الالهدف منها تحقيق وسيلة أو معيار خارجي ، كما هو الحال لدى السفسطائيي
 ربطوا الفلسفة بالمكاسب الماديَّة . 

ها : الذي اكتشف أنه وراء الأفكار المضِلةّ  التي كان ينشر فلاطون أ -3

 -ف يلسوالسفسطائيون في زمانه  في أثناء تعليمهم لفن الخطابة ، إنَّ مهمّة الف
بقى تلذي اوهي التحكم في سلوك الخطاب  -والجدلي تتمثلّ في قدرته وحده على أدائها

جد لذين يولى الحجج الموافقة لذلك إوظيفته الفعالة إنارة العقول بتقديم البراهين و ا

ً على تقبلها . وعلى الرغم من اتبِّاع   ني  البرها لمنهجل أفلاطونلديهم استعداداً نفسيا
دل الج إلا إنه كان متأثراً بسقراط ومنهجه الجدليّ وهو ما تجلىّ في نظرته إلى

لمعرفة وا وجودالصاعد بالاستقراء أو الجدل النازل بالقياس في مجال رؤيته في : )ال

 ظهر عندد تموالأخلاق والسياسة والميتافيزيقا( إذ كان الثبات الماهويّ لدى سقراط ق
ا التحول فقد تجلىّ في نظرته إلى ا أفلاطون لم س والعالحواهذه المرّة في المُثلُ أمَّ

 المحسوس .

ا أرسطو ط راه سقلفقد كان ينتمي إلى  الخطاب أو المذهب نفسه الذي أسَّسا  أمَّ
عية( لطبيوأفلاطون في موقفهما من: ) المعرفة ، والأخلاق ، والإنسان ، والعلوم ا

(physica( وما وراء الطبيعة ، )Metaphysica؛ ولكنَّه كانت له رؤية مم) يّزة وإن

 (، لكنَّ Les Topiquesكانت تنتمي إلى الخطاب نفسه ومنها موقفه من الجدل )
لقياس مه ليه اليقين ، ولعلَّ هذا يتجلىّ في فهأرسطو كان يعتمد على طريق يتوخى ف

ن ن ضمالذي قسّمه على أشكال : البرهان الذي كان يتناول به دراسة اليقينيات م

هو فقط ،و نياتحدود نخبويَّة الفلاسفة ؛ لأنّ غاية البرهان إظهار الحق باعتماد اليقي
ا ال محدود في حدود البديهيات من القضايا المنطقيَّة والرياضيَّة شكل فهو ال جدل، أمَّ

قضايا ك الالثاني من القياس وبدوره يعتمد هذا الشكل على القضايا المشهورة وهي تل

واجتهد  ،المسلمّ بها عند الناس أو عند الفلاسفة أو أكثرهم ، وهي أوسع جمهوراً 
لشهرة افي  أرسطو في ضبطها حتى يميزها عن الأقيسة المتبقيةّ التي تعد الأدنى منها

حتى  ها ؛والتسليم ،إذ عمل على تطوير قواعد الجدل عبر تجاوز العوائق التي يعاني

ً في فهم العلوم على وفق قواعد سليمة ،  ا الحجاج في الشيصبح صالحا د عر عنأمَّ
ية م النظرلعلوأرسطو : فهو يقف موقفاً مختلفاً  من الحجاج في الهدف والمادة ؛لأنَّ ا

من ضقع  من تلتي ا والإنتاجيةواختياراته من العلوم العمليَّة  مستقِلةّ عن إرادة الإنسان

ير في قيق الختسعى إلى تح –أي العلوم العمليةّ   -حدود الإنسان ؛ وعلى هذا فإنَّها 
ا العلوم  ،  ا اسمهاعليه كالشعر والخطابة ، فهي كما يدل الإنتاجيةأغلب الأحيان ، أمَّ

 بناء البيوت والحصون.تعني  صنع الأشياء بما فيها في ذلك 

 
  الهوامشاولا : 

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

24 
 

لنور عة االحسين: الراغب الأصبهاني ، مفردات ألفاظ القرآن الكريم ، طليأبو .1

 .189هـ ، ص 1427، قم ،  2، ط
 ،أرسطو طاليس ، الخطابة  ، ترجمة : عبد الرحمن بدوي ، دار الرشيد  .2

 م.1980، بغداد ، 14سلسلة 

 الترجمات في ورد بأنّ الذي الدراسة هذه مفتتح في التذكير يحسن .3
 تابك الطوبيقا، كتاب( مختلفة عناوين )opics تحت القديمة العربيةّ والتلاخيص

 ،)المواضع كتاب الجدل،

جف ، ، الن1نعمة محمد إبراهيم ، الصناعات الخمس ، الميزان للطباعة ، ط .4
 .87م، ص2014

 ، بيروت2المشرق ،طالفارابي : الألفاظ المستعملة في المنطق ، دار  .5

 .104م،ص1968،
، وانظر : جعفر آل ياسين: الفارابي في حدوده 90المرجع السابق ، ص .6

 .178م، ص1985، 1ورسومه ، عالم الكتب ، ط

 ,روت دار المشرق، بي المرجع السابق ، وانظر : الفارابي ، كتاب الجدل ، .7
 .13م ، ص1985

 سينا سينا )أول أجزاء ابنابراهيم مدكور ، مقدمة على كتاب المدخل لابن  .8

ة ، ميريالمنطقية في سلسلة الشفاء( ،نشر وزارة المعارف العمومية ، المطبعة الا
 . 53م، ص1952، القاهرة ، 2ط

،  .بواسطته انظر : أبن رشد91،صنعمة محمد إبراهيم ، الصناعات الخمس  .9

 .29تلخيص كتاب الجدل ،ص
 لدارايةّ للخطاب الفلسفي ، عمار ناصر : الفلسفة والبلاغة  مقاربة حجاج .10

 م، رقم الصفحة.2009، بيروت ،1العربية للعلوم ناشرون ، ط

نشر ي للعبد الله صولة ، في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات ، دار مسكيليان .11
 .59م، ص 2011، تونس 1والتوزيع ، ط

 .151عبد الله صولة ، في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات ، ، ص  .12

 .54ص  المرجع نفسه ، .13
عمار ناصر ، الفلسفة والبلاغة  مقاربة حجاجية للخطاب الفلسفي ،  .14

 .( 129-128ص)

عربية ر العبد الكريم عنيات ، نيتشه و الإغريق  إشكالية أصل الفلسفة ، الدا .15
مة ، وانظر : فريدريك نيتشه ، مقد71م، ص2010، بيروت ، 1للعلوم ناشرون ، ط

روني محمد الجوة و أحمد الجوة ، دار البيلقراءة محاورات أفلاطون ، ترجمة : 

 46، صفاقس ،ص 1للنشر والتوزيع،ط
لم ، . وانظر : أفلاطون ، ثياتيتوس ، أو عن الع72-71المرجع السابق ، ص .16

 ،ترجمة : أميرة حلمي مطر ،دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع ، القاهرة 

 .41-40م، ص2000
لنشر، المؤسسة العربية للدراسات وا، عبد الرحمن بدوي ، موسوعة الفلسفة  .17

 .534م، الجزء الثاني، ص1984 1ط 

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

25 
 

ل فريدرك نيتشه ، الفلسفة في العصر المأساوي الإغريقي ،ترجمة : سهي .18

، 5ه م،  فقر2006، بيروت ، 2القش ، المؤسسة للدراسات و النشر و التوزيع ، ط
 .55ص

ة دينإيليا وهي م هو فيلسوف يوناني ولد في القرن الخامس قبل الميلاد في .19

صلح يالظاهرة أو الظاهر متغير، وهو من فلاسفة عصر ما قبل سقراط لذا فهو لا 
من لذي يكبت اأساساً للعلم والمعرفة، لأنه وجود زائف، وأما الوجود الحقيقي فهو الثا

وقد ترك لنا بارمنيدس قصيدة "في  Kوراء الظاهر، وعليه يجب تأسيس العلم

 .قينيييقي يها ما يعتقد أنه الحقيقة المطلقة على نحو دوجماطالطبيعة" التي يذكر ف
 .81صعبد الكريم عنيات ، نيتشه و الإغريق  إشكالية أصل الفلسفة ،  .20

 .83 -84عبد الكريم عنيات ، نيتشه و الإغريق  إشكالية أصل الفلسفة ، ص .21

ر والنشة طباعإمام عبد الفتاح إمام ، المنهج الجدلي عند هيجل ، دار التنوير لل .22
 .43م، ص2007، بيروت ، 3والتوزيع ، ط

 المرجع السابق .نبيل حاجي نائف ، زينون الإيلي أعظم المفكرين ،  .23

ة ، عالم المعرف 1رسل حكمة الغرب ، ترجمة ، فؤاد زكريا ، جبرتراند  .24
 .91، ص 1983،الكويت،

ة فلسفحربي عباس عطيتو محمود ، الفلسفة القديمة من الفكر الشرقي إلى ال .25

 .230م،ص1999اليونانية ، دار المعرفة الجامعية ، الاسكندرية 
26. Zeller,cutlines of the history of Greek;Philosophy,p77. 

ة فلسفحربي عباس عطيتو محمود ، الفلسفة القديمة من الفكر الشرقي إلى ال .27

 .232ص اليونانية 
 

إلى الفلسفة حربي عباس عطيتو محمود ، الفلسفة القديمة من الفكر الشرقي  .28

 .وانظر الرابط الاتي :235-234اليونانية ، ص
http://alsakher.com/showthread.php?t=116992 

 

،شبكة الألوكة ،  pdfجميل حمداوي ، نظرية الحجاج،  .29
WWW.alukoh.net 13، ص. 

 .24م ص2007جميل حمداوي ، مدارس الفلسفة اليونانية ومناهجه ،  .30

 ،.بارت ، هسهسة اللغة، ترجمة : منذر عياش ، مركز الإنماء الحضاري  .31
 338م ، ص1999، حلب ، 1ط

اد .شاتتال آن ، الحب في فكر سورن كيركيجارت ، ترجمة : محمد رفعت عو .32

 .44م، ص 2011قاهرة ، ، ال1، المركز القومي ،ط
فة لفلس.حربي عباس عطيتو محمود ، الفلسفة القديمة من الفكر الشرقي إلى ا .33

 . 268ص   1999اليونانية ،دار المعرفة الجامعية )د.ط(الاسكندرية ، 

 .100نعمة محمد ابراهيم ،الصناعات الخمسة ، مرجع سابق ، ص .34
اهيم إبر وديم علاء الدين الكسندر ماكوفلسكي ، تاريخ علم المنطق، ترجمة : ن .35

 .63م، ص 1987، بيروت ، 2فتحي ، دار الفارابي ، ط

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1
http://alsakher.com/showthread.php?t=116992
http://www.alukoh.net/


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

26 
 

 .74هانز جورج غادمير ، بداية الفلسفة ،ص .36

ار الكسندر ماكوفلسكي ، تاريخ علم المنطق، ترجمة ، إبراهيم فتحي ، د .37
 .63، ص1987، بيروت ، 1الفارابي ، ط

 .112ل الفلسفة ، صعبد الكريم عنيات ، نيتشه و الإغريق  إشكالية أص .38

 وانظر عبره : 137ص.المرجع نفسه ،  .39
40. Gadamer,Rheneutique et eritique de Iideologie, in;Lart de 

comprendre ,op,cit ,p 126. 

 مة :أفلاطون ، المحاورات الكاملة ، محاورة فيدون ، المجلد الثالث ترج .41
 . 349-348م، ص1994شوقي داود تمراز ، الأهلية للنشر والتوزيع ، بيروت ،

، 1طمحمد جديدي ، الفلسفة الإغريقية ، الدار العربية للعلوم ناشرون ، .42

 .276ص، 2009بيروت ، 
 .348صة فيدون ، أفلاطون ، المحاورات الكاملة ، محاور .43

، وانظر: احمد الاهواني ، 277صمحمد جديدي ، الفلسفة الإغريقية ،  .44

 .83أفلاطون )سلسلة نوابغ الفكر الغربي، دار المعارف ، ص
 .12-13، ص WWW.alukoh.netجميل حمداوي ، نظرية الحجاج ،  .45

 .137-103خمس ، المرجع السابق ، .نعمة محمد ابراهيم ، الصناعات ال .46

 عمار ناصر ، الفلسفة والبلاغة  مقاربة حجاجية للخطاب الفلسفي ، ص .47
137-138. 

 1980ارسطو ، الخطاب ، عبد الرحمن بدوي، دار الرشيد للنشر ، بغداد ،  .48

 .9ص م، 
 .22ارسطو ، الخطاب ، عبد الرحمن بدوي ، ص .49

 .30المرجع السابق ، ص  .50

 .31 المرجع السابق ، ص .51
 .32المرجع نفسه ، ص .52

 تر: عبد –فن الشعر ،  59من ملاحظات المترجم هوامش الفصل الاول ، ص .53

 م .1953القاهرة  -مكتبة النهضة المصرية -الرحمن بدوي
لك ره ذيقول د. عبد الرحمن بدوي :) يبدو أنه )= أفلاطون( قد ندم على قرا .54

تر: عبد   –وعاد يكفّر عنه في كتاب )النواميس(. أرسطو: فن الشعر  بإبعاد الشعراء،

  .45م )مقدمة المترجم( ص1953القاهرة  -مكتبة النهضة المصرية -الرحمن بدوي
 . 70-69.أرسطو : فن الشعر ص54 .55

 .72.أرسطو ، فن الشعر ، ص .56

ن فالفارابي ، مقالة في قوانين صناعة الشعراء . منشور في : أرسطو :  .57
 .151تح : د. عبد الرحمن بدوي ص -شعرال

 

 ثانيا. المصادر 

 المصادر العربية: -أ

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1
http://www.alukoh.net/


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

27 
 

 ابن ابراهيم مدكور ، مقدمة على كتاب المدخل لابن سينا )أول أجزاء -1

عة لمطبسينا المنطقية في سلسلة الشفاء( ،نشر وزارة المعارف العمومية ، ا
 م.1952، القاهرة ، 2الاميرية ، ط

 م .1985دار المشرق، بيروت ,  ،الفارابي ، كتاب الجدل  -2

 
مة ترج أفلاطون ، المحاورات الكاملة ، محاورة فيدون ، المجلد الثالث -3

 م. 1994: شوقي داود تمراز ، الأهلية للنشر والتوزيع ، بيروت ،

دار ،أفلاطون ، ثياتيتوس ، أو عن العلم ، ترجمة : أميرة حلمي مطر  -4
 م.2000القاهرة ، غريب للطباعة والنشر والتوزيع ، 

طليعة  الحسين: الراغب الأصبهاني ، مفردات ألفاظ القرآن الكريم ،أبو -5

 هـ .1427، قم ،  2النور ، ط
شيد أرسطو طاليس ، الخطابة  ، ترجمة : عبد الرحمن بدوي ، دار الر -6

 م.1980، بغداد ، 14، سلسلة 

يروت ، ب2الفارابي : الألفاظ المستعملة في المنطق ، دار المشرق ،ط -7
 م.1968،

مكتبة النهضة  -تر: عبد الرحمن بدوي  –أرسطو: فن الشعر  -8

 م .1953القاهرة  -المصرية
،  ارسطو ، الخطاب ، عبد الرحمن بدوي، دار الرشيد للنشر ، بغداد -9

 م. 1980

 ودين الكسندر ماكوفلسكي ، تاريخ علم المنطق، ترجمة : نديم علاء ال -10
 م. 1987، بيروت ، 2إبراهيم فتحي ، دار الفارابي ، ط

طباعة ر للإمام عبد الفتاح إمام ، المنهج الجدلي عند هيجل ، دار التنوي -11

 م.2007، بيروت ، 3والنشر والتوزيع ، ط
 

بارت ، هسهسة اللغة، ترجمة : منذر عياش ، مركز الإنماء  -12

 م .1999، حلب ، 1الحضاري ، ط
عالم ،  1رسل حكمة الغرب ، ترجمة ، فؤاد زكريا ، جبرتراند  -13

 . 1983المعرفة ،الكويت،

 
 ،1جعفر آل ياسين، الفارابي في حدوده ورسومه ، عالم الكتب ، ط -14

 م .1985

ى حربي عباس عطيتو محمود ، الفلسفة القديمة من الفكر الشرقي إل -15
 .  1999الفلسفة اليونانية ،دار المعرفة الجامعية )د.ط(الاسكندرية ، 

جارت ، ترجمة : محمد شاتتال آن ، الحب في فكر سورن كيركي -16

 م.2011، القاهرة ، 1رفعت عواد ، المركز القومي ،ط
 

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1


 Αθηνά ..…………………....………….........………………………………………………………… ..…مجلة مني
 EISSN 20172600-6448                                      ISSN :2437-0703  2017(ديسمبر01العدد)–( 04مجلد)

 

 

28 
 

ي ، عمار ناصر : الفلسفة والبلاغة  مقاربة حجاجيةّ للخطاب الفلسف -17

 م.2009، بيروت ،1الدار العربية للعلوم ناشرون ، ط
عبد الله صولة ، في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات ، دار  -18

 م .2011، تونس 1والتوزيع ، طمسكيلياني للنشر 

 لداراعبد الكريم عنيات ، نيتشه و الإغريق  إشكالية أصل الفلسفة ،  -19
 م2010، بيروت ، 1العربية للعلوم ناشرون ، ط

ت ، المؤسسة العربية للدراساعبد الرحمن بدوي ، موسوعة الفلسفة  -20

 .م، الجزء الثاني1984 1والنشر، ط 
د أفلاطون ، ترجمة : محم محاوراتفريدريك نيتشه ، مقدمة لقراءة  -21

 ، صفاقس . 1أحمد الجوة ، دار البيروني للنشر والتوزيع،طالجوة و

 فريدرك نيتشه ، الفلسفة في العصر المأساوي الإغريقي ،ترجمة : -22
 م2006، بيروت ، 2سهيل القش ، المؤسسة للدراسات و النشر و التوزيع ، ط

، 1طون ،العربية للعلوم ناشر محمد جديدي ، الفلسفة الإغريقية ، الدار -23

 .2009بيروت ، 
 ،1نعمة محمد إبراهيم ، الصناعات الخمس ، الميزان للطباعة ، ط -24

 م .2014النجف ، 

 

 المصادر الاجنبية  -ب

1-Zeller,cutlines of the history of Greek;Philosophy,p77. 

2-Gadamer,Rheneutique et eritique de Iideologie, in;Lart 
de comprendre ,op,cit ,p 126 

 الروابط  -ت

 http://alsakher.com/showthread.php?t=116992 الرابط الاتي :

http://www.google.com/imgres?imgurl=http://www.mexat.com/vb/attachment.php?attachmentid=290147&stc=1&d=1183113167&imgrefurl=http://www.mexat.com/vb/threads/297439-%D8%A3%D9%84%D8%A8%D9%88%D9%85-%D8%B9%D8%A7%D9%84%D9%85-%D8%A7%D9%84%D8%B7%D9%8A%D9%88%D8%B1&usg=__bu0owU-l4fzvntlo0K0JwMfJCwU=&h=300&w=246&sz=59&hl=fr&start=8&zoom=1&tbnid=TCNjtUFbwdOuHM:&tbnh=116&tbnw=95&ei=blzjT-WYKojM0QX00OzLAw&prev=/search?q=%D8%B1%D9%85%D8%B2+%D8%A8%D9%88%D9%85%D8%A9&hl=fr&sa=N&gl=us&biw=320&bih=356&tbm=isch&itbs=1

