L'imaginaire chez Ibn Arabi
et William Blake

Rabia MIMOUNE
Professeur, Institut de Philosophie

Né en Andalousie et ayant vécu dans plusieurs contrées du Monde Musulman
entre le 12¢ et le 13¢ siécle, c’est-a-dire a une période ou celui-ci commengait a
connaitre le déclin sous toutes ses formes, Mohieddine Ibn Arabi n’a rien a voir, si
nous considérons superficiellement notre sujet, avec W.Blake qui a vécu en
Angleterre, entre le 18¢ et le 19¢ siécle, c’est-a-dire a4 une période ou celle-ci vivait
déja la révolution industrielle, et dominait sur de vastes régions du monde. Entre
I'un et 'autre auteurs, les ponts semblent coupés, car tout semble les séparer : le
temps, le lieu, la langue, la culture et la religion.

Cependant, si nous considérons leurs vies et leurs ceuvres, nous nous aper-
cevons facilement que les choses qui les rapprochent sont plus importantes que
celles qui les séparent. Nous nous apercevons qu’ils se rejoignent, que chacun d’eux
est comme [’alter ego de I'autre, en un sens, ou celui qui pourrait nous aider a le
comprendre et a ’'apprécier dans sa vraie dimension.

En effet, comme le Coran pour Ibn Arabi (1), la Bible était pour William Blake,
une source intarissable ou il ne cessait de puiser les sujets de sa poésie autant que
ceux de ses gravures @),

En outre, chacun d’eux affirme d’une part que c’est sous la dictée d’un étre
céleste ou de Dieu qu’il écrit son ceuvre, et affirme d’autre part, que sans imagi-
nation, il n’est point possible de saisir ’essence des choses ou de trouver aux pro-
blémes qui se posent des solutions adéquates.

Aussi est-ce en toute simplicité et avec beaucoup d’assurance, que chacun d’eux
parle de cette imagination, des visions qu’elle lui permet d’avoir, du monde ou elle
I’introduit, des discussions qu’il a eues avec Satan, tel homme, tel saint, tel prophéte
ou tel ange, autant que de tous les sujets dont il traite.

Les textes qui appuient ce que nous affirmons sont nombreux chez lez deux
auteurs et montrent largement combien ’imagination joue un role prépondérant
dans la conduite de leurs vies, dans leurs spéculations ou dans leurs maniéres de dire

ce qu’ils pensent.

En effet, les deux sont poétes, et c’est en poétes qu’ils développent leurs
idées, méme si I'un fait appel, en plus de la poésie, a la prose, et 'autre a I’art de la
gravure.

-9



Ils sont tous les deux, aussi, des visionnaires auxquels ce qui est caché se mani-
feste a travers ’apparent, d’une maniére froide wu ¢, ntanée.

— “Il sera pendu ! Il sera pendu !”, dit W, Blake, enfant, a son pére pour lut
expliquer pourquoi 1l refuse de suivre les cours du peintre Ryland chez lequel il
I’avait emmené pour se perfectionner, et, 12 ans aprés, le peintre Ryiand fut pendu
pour avoir détourné des fonds de la compagnie des Indes 3.

— “Hier, j'ai vu Milton. Il m’a parlé, et, & mon tour, j'ai essayé de lui dire qu’il
avait tort, mais ce fut en vain”, dit-il encore ¥, sir de lui-méme, autant que Ibn
Arabi lorsqu’il relate comment la Sourate “Yasin” (Chapitre XXXVI du Coran)
s’est présentée a lui, alors qu’il était malade, ou bien comment El Khedr (compa-
gnon de Moise dans la Sourate XVIII, versets 59-82) vient vers lui, marchant sur
’eau de la mer pour I’édifier et le conseiller (4,

— "“J’ai écrit ce poéme, dit William Blake, au sujet de “Jérusalem” directement
sous la dictée. [...] Je n’'ose prétendre étre autre chose que le secrétaire, les acteurs
sont dans 'éternité” ©),

Et Ibn Arabi affirme la méme chose lorsqu’il dit qu’il a écrit chaque lettre de
son grand livre “Les Fontouhdt” (Les conquétes spirituelles de la Mecque) sous
dictée divine”. (7).

— “Les prophetes Isaie et Echéel dinaient avec moi, et je leur demandais
comment ils pouvaient avec tant d'assurance affirmer que Dieu leur avait parlé¢” ®),
dit Blake, et Ibn Arabi n’hésite pas a parler de ses rencontres avec Adam, Jean,
Joseph, Hénoch, Aron, Moise, Abraham... lors de son ascension au ciel, en imagi-
nation ©).

S’agissant de celle-ci, Ibn Arabi affirme qu’elle est une faculté qui se situe entre
la raison et la sensibilité. Subtilisant le sensible, et donnant corps au spirituel, elle
est I’étre le plus grand que la puissance divine a créé (10),

Quant a W, Blake, il la considére comme le corps divin que nous avons crucifié
€n nous :

“Imagination humaine, O Corps divin que j'ai crucifié ! Je me suis détourné de
toi pour les déserts de la loi morale”, dit-1l dans Jérusalem (1D,

Comme nous le voyons, Ibn Arabi et W. Blake convergent I’un vers ’autre, disent
la méme chose, ont les mémes idées, et se meuvent dans un méme monde, méme si
celui-ci porte un cachet chrétien pour ’un et un cachet islamique pour ’autre.

Ce sont, par ailleurs, deux hommes qui vivent dans notre monde, mais avec des
yeux toujours braqués sur un monde particulier qu’ils sont seuls & connaitre et a
pouvoir expliquer.

Sujets & des phénomenes psychiques extraordinaires “leurs yeux plongeaient”,
selon ’expression de Ibn Arabi, “plus loin que le monde visible” (12),

Certes, leur savoir immense couvre toutes les disciplines de leurs temps, mais
aucune de ces disciplines ne les empéche d’aller au-dela de ce qu’elle enseigne,
comme aucune chose ne les arréte dans leur contemplation mais les conduit
toujours a voir dans le symbole quel est le symbolisé vers lequel elle oriente.

Drailleurs, si nous méditons seulement sur les titres de leurs ouvrages, nous
observons dés I’abord qu’ils font tous penser au mouvement, au passage, a I’élan, a

- 10 -



I'ivresse, au féerique, bref a I'imaginaire: “Les Conguétes spirituelles de la
Mecque”, “Les gemmes de la sagesse”, “‘La Construction des cercles”, “‘L’interpréte
des désirs ardents” sont des titres d’ouvrages de Ibn Arabi. ‘“Jéru-salem” “Le
Mariage du ciel et de I’Enfer, “L’évangile éternel”, “Les Chants d’Innocence”’, ou
“d’Expérience’ sont des titres de poémes de W. Blake.

Dans tous ces titres, I'imagination apparait avec force. Elle ne se laisse pas
deviner.

En effet, elle domine, chez les deux auteurs, marque leurs ceuvres, et commande
leurs spéculations.

Aussi devons-nous comprendre ce qu’elle est pour eux, et voir jusqu’ou elle les
meéne : est-ce vers un imaginaire sans consistance et sans suite, ou bien est-ce vers
une vision ou une idéologie au sens propre du mot, que nous devons adopter pour
considérer le réel, et a laquelle nous devons revenir pour juger notre réalité, et la
redresser, s’ le faut, afin qu’elle soit la réalité qui doit étre.

Nous savons que pour les philosophes du 17¢ siécle, I'imagination est, d’une
maniere générale, un moindre étre, ou un manque de la connaissance. Ayant pour
fonction de créer ’apparence, elle est, pour ces philosophes, un tissu de représen-
tations confuses. Par ailleurs, nous savons que, pour Kant, I'imagination est, selon
ses textes les plus cités, la faculté fondamentale de ’Ame qui sert a priorit de prin-
cipe a toute connaissance dans la mesure ou c’est elle qui accorde la sensibilité et
I’entendement.

Pour Ibn Arabi et William Blake, par contre, elle est une faculté qui, méme liée
aux sens, dépasse la raison d’une part, et peut nous faire saisir ’essence des choses
plus que cette derniére, d’autre part. Aussi pourrions-nous dire qu’elle est, pour eux,
la faculté cognitive supréme.

— “Je ne veux pas raisonner et comparer
Mon travail est de créer
Rejeter la démonstration rationnelle
Ecarter de la poésie tout ce qui n’est pas inspiration

Afin que l'on n’ose pas se moquer plus longtemps
En laccusant de folie” (13),
dit William Blake.

— “Seul, peut prétendre a la vraie connaissance celui qui accéde au niveau de
Uimagination” (9. “Faculté se situant entre la raison et la sensibilité”’ (15, “elle a un
grand pouvoir sur la nature, bien qu'elle soit de la nature” (19 et “mérite plus que
n’importe quel étre lumineux le nom de lumiére” (), car sa lumiere permet de
percevoir les étres, non pas tels qu’ils se manifestent seulement mais aussi en tant
qu’épiphanies divines’’ (18) dit Ibn Arabi.

En effet, elle est, selon lui, la faculté qui distingue plus ou moins les prophétes,
les saints, les gens parfaits, ou ceux qui reconnaissent qu’ils se trompent lorsqu’ils se
trompent (19,

Active, en outre, elle leur révele dans le monde auquel elle introduit, ou le
monde des idées-images, la réalité profonde et permanente de chaque chose que
“nous voyons réfléchie dans ce miroir organique de la nature”, selon W. Blake 0),

Créatrice, enfin, elle est comme la création elle-méme, théophanique @1, car
elle est “‘un moment, un instant de cette imagination divine qui est I’'univers, lequel

- 11 -



est lui-méme P’ensemble de la théophanie, bien qu’elle soit ’imagination qui
imagine en tant qu’imagination active 23),

Aussi pourrions-nous dire que ‘“‘chacune de nos imaginations est un instant
d’entre les instants théophaniques” ?4) “une récurrence de cett. création dont elle
porte en elle-méme et exprime la nature” 23,

Drailleurs, si nous tenons compte de . * nous pouvons comprendre pourquoi
Ibn Arabi et William Blake affirment qu’ils voient les choses dans leur vérité,
au-dela de leurs apparences et s’opposent, comn:e par nature, aux idées de leurs
temps et de leurs milieux.

En effet, pour les deux auteurs, ce n’est pas avec la raison qui est un lien selon le
sens étymologique du mot en Arabe que nous pouvons tout comprendre, mais avec
I’imagination qui n’a rien a avoir selon eux “[ni] avec la fantaisie profane ou non,
[ni] avec ’organe a secréter un imaginaire identifié a de I’irréel, ni méme avec ce que
nous considérons comme I’organe de la création artistique” (29),

Intermédiaire situé entre le monde du mystere et le monde de la visibilité, elle
leur permet d’accéder au plan de I’étre et de la conscience ou les incorporels du
monde du mystére se ‘““‘corporalisent [...], et ou, réciproquement, les choses natu-
relles sensibles se spiritualisent, c’est-a-dire le lieu d’apparition des étres spirituels,
Anges et Esprits, 1a ou se rencontrent, pour éclore en figures personnelles, les purs
concepts et les données sensibles, autant que le lieu ou s’accomplissent toutes les
histoires divines” @7,

Imagination dans I'imagination divine qu’est 1’étre manifesté, elle leur permet,
en outre, de saisir le sens dissimulé par les apparences @®) et les place dans “un
monde de gnoses et de symboles [que I’expérience réalisatrice qu’ils suggérent, sans
la définir], projette en quelque sorte dans I’existence™ 29,

Certes, ils n’arrivent pas en suivant cette voie a créer des systémes philosophiques
en eux-mémes, mais des visions des choses auxquelles la cohérence est assurée par
I’incessante vérification de la démarche spirituelle qui leur est propre 9. D’ailleurs, si
nous revenons a ce qu’ils disent sur I’homme ou la création, nous ne tardons pas a voir
que I’entreprise de Ibn Arabi, autant que celle de W. Blake est bien I’entreprise dont
réverent “‘leurs successeurs du grand Romantisme allemand, les Novalis et les Fichte,
autant que celle qu’ils chantérent selon des modes parfois étrangement consonnants
aux pages les plus suggestives. des Fontouhat” 1),

En effet, I'imagination dont parlent Ibn Arabi et W. Blake est une imagination
supérieure qui se manifeste dans les grandes ambitions de I’homme comme une
lumiere qui peut I’éclairer pour les réaliser, aussi est-elle une faculté que nous
pouvons mieux concevoir si nous considérons, par exemple, ses rapports avec le
réve, I’amour, ou le savoir, qu’elle marque du sceau de l’authenticité et de la
transcendance, selon Ibn Arabi.

Pour celui-ci, c’est bien I’imagination qu1 nous révele, pendant le réve, ce qui
est ou a lieu, ce qu1 a été ou a eu lieu, ce qui va étre ou avoir lieu, dans sa vérité,
lorsqu’elle revient a son armoire pour voir ce qui 8’y cache, soit directement comme
dans le réve évident, soit indirectement comme dans le réve symbohque qu’il faut
interpréter 32)

C’est elle, aussi, qui voit a 1’état de veille ce que les apparences 51gn1ﬁent et
permettent de prédire bien avant qu’il ne se réalise, ainsi que Blake qui a prédit la

- 12 -



mort de Ryland lorsqu’il I'a vu pour la premiére fois, I'illustre ¢3, car elle saisit,
avec son il, ’objet qu’elle pergoit, non pas dans un état d’isolement et de fixité
comme I'ceil des sens, mais en train de devenir, de changer, de se métamorphoser
dans Iinstant, en tant que lui-méme, dans la totalité de son étre.

Par ailleurs, c’est I'imagination qui fait que le progrés est possible dans les
teohmques les sciences, les arts, et I'approche des grands problémes de ’homme,
ainsi que Ibn Arabi le montre, en parlant de I'invention dans certains de ses textes.
Traitant de la causalité, par exemple Ibn Arabi I'affirme avec force, et estime qu il
n’y a que 'ignorant qui puisse la nier 34). Cependant, comme il la considére aussi,
non pas en tant que fait isolé, ou en fonction de son effet proche, mais dans le cadre
d’un agencement universel ol tout se tient et se présente en tant que cause et effet en
méme temps, il donne I'impression de la nier ou de se contredire, alors qu’il n’en est
rien, car il ne fait que passer, en développant ses idées sur ce qu’elle est, d’une vision
avec I’ceil des sens a une vision avec I’ceil de I’imagination 6.

En effet, I'imagination, selon Ibn Arabi, nous donne des choses ou des étres, une
image totale, concrete, et libératrice qui nous permet de communier avec nous-
mémes et le réel qui nous entoure dans une pléniture parfaite. Saisissant le fond des
choses en tant que créatrice, c’est par elle et a travers elle que 1’étre manifesté
devient, pour nous, transparence et symbole G6),

Nous pouvons nous en rendre compte en méditant sur le role qu’elle joue dans
I’amour. Pour Ibn Arabi, I'amour du “fou de Leila”’ pour Leila est un amour
aliénant dans la mesure ou I’imagination, en I’amplifiant, détache le fou de ’aimée,
’efface de son esprit, et ’'améne a poursuivre une image totalement imaginaire sans
lien avec la réalité G7),

En effet, ce n’est pas Leila qui investit I’&tre intérieur du fou, mais une certaine
image d’une certaine Leila, obsessionnelle et envoiitante parce que plus suave et
plus belle que ce que Leila est réellement et physiquement. Aussi est-il possible de
dire que le fou aimait, non pas Leila, mais une création de son imagination qu’il ne
cessait de réclamer mais qu’il n’arrivait jamais a saisir parce qu’elle n’était qu’un
pur imaginaire, entiérement détaché de son support, absolutisé et tenant lieu, pour
lui, de la vraie réalité. Or, comme ’imaginaire ne peut se substituer au réel, il ne
peut que mener, celui qui en devient prisonnier, vers la dérive...

En effet, le “fou de Leila” ne tenait pas a rencontrer Leila. Au contraire, il se
détournait d’elle lorsqu’elle se présentait objectivement a lui, et 'invitait purement et
simplement a le laisser pour ne pas I'empécher de voir Leila, la vraie, c’est-a-dire
’image présente a son esprit 39, Celle-ci était tout pour lui. Quant a son amour, il
n’était rien d’autre que I’'amour d’un amour qui ne s’est pas fixé sur I’étre de la personne
qui I’a provoqué, un amour déviant, sans racines et sans sol, exclusif de tout, sauf de
lui-méme, et empéchant de voir, dans ’étre de I'aimée, I'étre recherché et sollicité.

Aussi est-ce un amour qui differe largement de celui que ibn Arabi vouait a
“Nidam ’Ayn Al-Shams Wa’l-Baha” (Harmonia, (Eil du Soleil et de la Beauté),
dans la mesure ou ’'imagination chez Ibn Arabi ne se détourne pas du réel, mais le
sollicite en tant que théophanie divine et le vise, méme inconsciemment, pour le
saisir dans sa vraie dimension d’une part, et pour communier avec ce qu’il est dans
sa nature profonde, d’autre part.

Pour Ibn Arabi, “Nidam” existe réellement. Elle est I’étre aimé qu’il sollicite,
en tant que tel, dans la réalité, comme en imagination. Quant a son amour pour elle,

- 13 -




il n’est pas pour son image, mais pour sa personne. Aussi est-ce un amour enrichis-
sant et libérateur, généreux et ouvert a travers 1’étre de I’aimée a toutes les formes de
1’&tre. En effet, ’amour ou I'imagination, active et créatrice, joue son rdle, assure au
sujet, selon Ibn Arabi, une plénitude a la mesure de la totalité des étres ou 'aimée,
qui en fait partie, rayonne.

Or, comme tous les étres sont dignes d’étre aimés, pour Ibn Arabi, autant que
pour William Blake, car ils sont, selon Ibn Arabi, comme le miroir dans lequel Dieu
se révele a nous, d’une certaine maniére, afin que nous soyons a lui, par la contem-
plation, la réflexion, le savoir, la raison, la foi, I’évocation, I’écoute et 1’acte, nous
pouvons dire que ’amour est, aussi, pour toutes les formes de I’étre autant que pour
’Etre qui est au-dessus de tous les étres (40),

Drailleurs, c’est en tenant compte du caractére divin de cet amour pour les deux
grands mystiques que nous pouvons comprendre pourquoi leurs ceuvres vont a
Pencontre des idées de leurs temps et de leurs milieux.

Nous pouvons comprendre, aussi, pourquoi la révolte, chez eux, est de régle
contre toutes les formes d’oppression qui enchainent I’homme ou ’avilissent. Calme
et sereine chez Ibn Arabi, violente et virulente chez W. Blake, celle-ci est une révolte
de I'imagination créatrice contre la raison froide, et de I’humain contre I’inhumain. En
effet, c’est pour ’homme qu’a lieu leur révolte pour la religion authentique contre la
religion des faux religieux, ceux qui courent apres les honneurs, sous-estiment les gens,
sont comme des loups, ont le cceur trouble et interprétent les textes sur commande,
selon Ibn Arabi D, ou bien ceux qui construisent, avec les briques de la loi, des
prisons, et avec les briques de la religion, des [maisons closes], selon W. Blake ¢42),

C’est pour ’homme, aussi, qu’a lieu leur révolte pour “le joueur [et] la pros-
tituée qu’autorise 1’état honteux” “3), contre les haillons du mendiant, ou le soupir
du soldat malheureux “4)

I en est de méme de leur révolte contre I’avilissement de ’amour, ou pour la
transcendance de la sexualité. *“Celui qui aime pour la seule volupté, c’est-a-dire qui
aime le support de la volupté, la femme, reste inconscient de ce dont il s’agit” ©5),
dit Ibn Arabi, car la femme n’est pas, selon lui, dans sa féminité, mais, comme
I’homme, dans son humanité.

Quant a W. Blake, c’est avec conviction qu’il s’éléve contre ceux qui saccagent
les fleurs, les preés et les bosquets du jardin d’amour @6} lient de ronces les désirs et
les joies de I’homme, ou réduisent le libre Amour en esclavage 47,

Aussi est-ce pour une vision adéquate des choses, une société juste et harmo-
nieuse, et une humanité parfaite qu’ils luttent sans discontinuer. L’inhumain leur
faisait horreur, et c’est avec virulence qu’ils le dénoncent quelle que soit sa forme.

“Est-ce une chose sainte, la misére, qu'un pays riche et prospére, pourtant, fait
supporter a ses petits enfants. Nourris d’une main froide et usuriére” @8 dit William
Blake dans un chant de charité et aussi de révolte.

Quant a Ibp Arabi, il ne manque jamais lorsque 1’occasion lui est offerte, de
rappeler aux princes leurs devoirs, ou de protester contre leurs abus ¢9).

Animés par un amour qui jaillit, chez eux, des profondeurs de I'étre, et
commande tous leurs actes, Ibn Arabi et William Blake se comportent, dans notre
monde, comme deux hommes ceuvrant, sous les lumiéres du Transcendant, pour un
monde meilleur et une humanité parfaite et majeure.

- 14 -



“Je suis un simple serviteur qui ne cherche point a étre au-dessus des gens. Au
contraire, Dzeu a fait que pour mon dme, la joie consiste & s’efforcer pour que le
monde entier soit sur le méme pied d’égalité, et au plus haut des niveau” 9 dit Ibn
Arabi.

Quant a W. Blake, “son grand devoir, dit-il, est d’ouvrir les yeux immortels de
I'homme aux mondes de la pensée, & ['éternité, et de déployer dans le sein de Dieu
I'imagination divine” 5D,

Certes, des différences existent entre ces deux auteurs, mais leurs méthodes, les
thémes qu’ils développent, les problémes qui les préoccupent, leurs sources, et leurs
buts sont les mémes ou se rapprochent. Faisant appel aux lumiéres de I’imagination,
en tant que créatrice, et tenant compte de la symbolicité du particulier, leurs projets
sont ceux d’une idéologie au sens fort et propre du mot, c’est-a-dire une idéologie
aspirant, honnétement, a transformer ’homme mutilé physiquement et moralement
en homme parfait ou a I’élever au plus haut des niveaux, en lui ouvrant les mondes
merveilleux de cette imagination qui attire I’attention de la philosophie de plus en
plus sur elle, depuis que Kant I’a placée au fondement de notre connaissance...

Communication faite a la ‘“Journée d’Etude’” de I’Equipe de Recherche,

n° 1086 du C.N.R.S. a Paris, le 27 avril 1985, sur le théme : “Idéologie, Imaginaire,
Symbolique”

NOTES

(1) Cf. Jean Fakhouri et Khalil Al-Djorr, Histoire de la philosophie arabe (en arabe), Beyrouth, 1966, p. 304.
(2) Cf. W. Blake, Poémes, traduction et préface par M.L. Cazamian, Aubier-Flammarion, 1968, p. 16.

(3) Philippe Soupault, W. Blake, Ed. Rieder, 1928, p. 9.

(4) Ibid., p. 17.

(5) Les “Fontouhat” (Les conquétes spirituelles de la Mecque), T.1., p.186. Le Caire, 1329 de I'Hégire,
abréviation =F.

(6) Philippe Soupault, op. cit., p. 48.
(7) F,, T.1II, p. 456.
(8) Rousselot, W. Blake, Seghers, 1975, p. 44.
9) F., T. I, pp. 340-350.
(10) Ibid. p. 508.
(11) Cf. P. Boutang, W. Blake, Ed. de ’herne, 1970, p. 248.
(12) J. Chevalier, Le Soufisme, Paris, P.F.F., 1984, p. 56.
(13) Rousselot, op. cit., p. 9.
(14) F,T.1,p. 313.
(15) F.,T. 11, p. 375.
(16) F., T. I, p. 508.
(17) F., T. 11, p. 306.
(18) Loc. cit.
(19) F., T.IIL, pp. 198, 323, 456.
(20) Soupault, op. cit., p. 49.
(21) Henri Corbin, L Imagination créatrice dans le Soufisme d'Ibn Arabi, Flammarion, 1958, p. 144.
(22) Ibid., p. 159.
(23) Loc. cit.
(24) Loc. cit.
(25) Ibid., p. 158.
(26) Ibid., p. 6.

- 15 -



(27) Ibid., p. 141.

(28) Louis Gardet, “Expérience et Gnose chez Ibn Arabi”, in Mohieddine Ibn Arabi, & l'occasion du 8¢
centenaire de sa naissance, Le Caire, p. 277.

(29) Loc. cit.

(30) Loc. cit.

(31) Loc. cit.

(32) F.LII, p. 378.

(33) Ibid., p. 375.

(34) Ibid., p. 653.

(35) Loc. cit.

(36) Henri Corbin, op. cit., p. 144.
(37) F.,, T.11, pp. 222, 661.
(38) H. Corbin, op. cit., p. 246.
(39) F.,T. 11, p. 338.

(40) F., T.I11, p. 449.

41) F., T. 111, p. 69-70.

(42) Rousselot, op. cit., p. 6.
43) Ibid., p. 115.

(44) Ibid., p. 99.

(45) Cf. Jean Chevalier, Le Soufisme, Ed. Ré¢, 1974, pp. 239-40.
(46) Rousselot, op. cit., p. 92.
(47) Ibid., p. 69.

(48) Ibid., p. 68.

49) F., T.1V, pp. 492, 547.
(50) F, T. I, p. 323.

(51) Soupault, op. cit., p. 51.

- 16 -



	Page LES ANNALES DE L'UNIVERSITE D'ALGER  N° 6 PREMIERE EDITION  . 
	Couverture Avant
	Couverture Intérieure
	Page 
	Page 
	Page 
	Page 

	SOMMAIRE
	Page 
	Page 

	L'IMAGINAIRE CHEZ IBN ARABI ET WILLIAM BLAKE
	Page 
	Page 
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16

	IMAGES DE SOI ET  IMAGES DE L'AUTRE : LES PROBLEMES EPISTEMOLOGIQUES DES ETUDES D'IMAGES DE L'ETRANGER
	Page 
	Page 
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31
	Page 32
	Page 33
	Page 34
	Page 35
	Page 36
	Page 37
	Page 38

	L'UNIVERSITE ALGERIENNE A LA RECHERCHE D'UNE PHILOSOPHIE
	Page 
	Page 
	Page 41
	Page 42
	Page 43
	Page 44
	Page 45
	Page 46
	Page 47
	Page 48
	Page 49
	Page 50
	Page 51
	Page 52
	Page 53
	Page 54

	L'EVALUATION EN EDUCATION PHYSIQUE ET SPORTIVE : COTATION ET NOTATION
	Page 
	Page 
	Page 57
	Page 58
	Page 59
	Page 60
	Page 61
	Page 62
	Page 63
	Page 64
	Page 65
	Page 66
	Page 67
	Page 68

	Page L'IMMIGRATION POLITIQUE ET INTELLECTUELLE 
	Page 
	Page 
	Page 71
	Page 72
	Page 73
	Page 74
	Page 75
	Page 76
	Page 77
	Page 78
	Page 79
	Page 80

	LANGUE NATIONALE ET LANGUES DE COMMUNICATION
	Page 
	Page 
	Page 83
	Page 84
	Page 85
	Page 86
	Page 87
	Page 88
	Page 89
	Page 90

	THE PRESS IN THE GRAND MAGREB : PAST AND PRESENT
	Page 
	Page 
	Page 93
	Page 94
	Page 95
	Page 96
	Page 97
	Page 98
	Page 99
	Page 100
	Page 101
	Page 102
	Page 103
	Page 104
	Page 105
	Page 106

	PSYCHODYNAMIC THEORIES OF DEPRESSION : A REVIEW OF THREE DIFFERENT MODEL
	Page 
	Page 
	Page 109
	Page 110
	Page 111
	Page 112
	Page 113
	Page 114
	Page 115
	Page 116
	Page 117
	Page 

	حوليات جامعة الجزائر العدد 6 : 1991-1992 الجزء الأول
	Page 
	Page 

	الفهرس
	Page 3
	Page 4

	تقديم
	Page 5
	Page 

	كلمة العدد
	Page 7
	Page 

	القيم الإجتماعية في المجتمع الجزائري : دراسة مسحية
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 

	تقويم إصلاحات التعليم العالي بين النفوذ السياسي و مطالب البيداغوجيا ذات السمة
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31
	Page 32

	الأصالة و البحوث اللغوية الحديثة
	Page 33
	Page 34
	Page 35
	Page 36
	Page 37
	Page 38
	Page 39
	Page 40
	Page 41
	Page 

	منهجية تدريس علم الإقتصاد في ضوء التغيرات السياسية
	Page 43
	Page 44
	Page 45
	Page 46
	Page 47
	Page 48
	Page 49
	Page 

	فرضيات عمل و تأمل إنطلاقا من مفاهيم إقتصادية ذات أصل عربي متبناة من قبل لغات أوروبية ، اللغة الإيطالية ودورها في هذا الميدان خلال القرون الوسطى
	Page 51
	Page 52
	Page 53
	Page 54
	Page 55
	Page 56
	Page 57
	Page 58
	Page 59
	Page 60
	Page 61
	Page 62
	Page 63
	Page 

	مساهمة الإعلام في بناء وحدة المغرب العربي الكبير
	Page 65
	Page 66
	Page 67
	Page 68

	دور الإعلام في تشكيل الرأي العام
	Page 69
	Page 70
	Page 71
	Page 72
	Page 73
	Page 74
	Page 75
	Page 76

	التأثير التربوي لوسائل الإعلام و الدعاية الجماهيرية
	Page 77
	Page 78
	Page 79
	Page 80
	Page 81
	Page 82
	Page 83
	Page 

	إدراك الطلبة أسباب ضعف الدافعية للدراسة
	Page 85
	Page 86
	Page 87
	Page 88
	Page 89
	Page 90
	Page 91
	Page 92

	روحي الخالدي و صورة عن جهوده في النقد الأدبي و الدب المقارن
	Page 93
	Page 94
	Page 95
	Page 96
	Page 97
	Page 98
	Page 99
	Page 100

	المساجد الزيانية بتلمسان عمارتها و حضارتها
	Page 101
	Page 102
	Page 103
	Page 104
	Page 105
	Page 106
	Page 107
	Page 108
	Page 109
	Page 110
	Page 111
	Page 112
	Page 113
	Page 114
	Page 115
	Page 116
	Page 117
	Page 118
	Page 119
	Page 120
	Page 121
	Page 122
	Page 123
	Page 124
	Page 125
	Page 

	الحرب الليبية - الأميريكية 1801-1805
	Page 127
	Page 128
	Page 129
	Page 130
	Page 131
	Page 132
	Page 133
	Page 134
	Page 135
	Page 136
	Page 137
	Page 138

	غلاف الكتاب


