
1 
 

La Mort : un sujet pour l’art 

Article réalisé par : M. GUERZIZ Maamar sous la direction du D. KHALDI Mohamed 

 

 

I- L’Homme et la mort : 

      La mort comme phénomène naturel a toujours existé et, qui affecte à chaque fois 

ce qui l’entoure. Afin de créer une passerelle-temps entre les pratiques artistiques 

actuelles et les pratiques anciennes d’ordre rituel et artistique, on mène cette 

recherche autour du Thanatos et de la poïétique qui est selon René Passeron « la 

pensée possible de la création »1 et comment les artistes ont eu recours à leur vécus ou 

leurs imagination, pour nous décrire la mort ou pour la fuir, cette approche tantôt 

implicite tantôt explicite nous aidera à mieux comprendre ce phénomène qui reste 

jusqu’alors énigmatique. 

 

1- La Mort dans l’Égypte ancienne : 

      L’attitude de l’homme devant la mort a connu un changement tout au long de la vie 

humaine ; dans l’Égypte ancienne, une seule pensée régnait à travers toutes les 

dynasties, c’est la résurrection et la vie après la mort, cette résurrection concernait 

spécifiquement les Pharaons comme étant seuls à avoir le mérite d’une vie éternelle.  

Selon les écrits d’ Hermine Hartleben dans son livre  Jean-François Champollion - Sa 

vie et son œuvre2  On procédait juste après la mort du Pharaon à la momification pour 

conserver le corps et mettre les organes dans quatre vases appelés Canopes  qui 

représentent les quatre fils d’Horus et, qui accompagnent le mort dans son 

sarcophage avec d’autres biens du défunt comme les bijoux, la vaisselle, etc. Le 

Pharaon travaillait toute sa vie pour construire cette demeure après la mort qui n’est 

d’autre que la pyramide.  

 

2- La mort chez nos ancêtres les Berbères : 

     Nos ancêtres croyaient à une vie après la mort, et ce qu’on va exposer ultérieurement va 

le démontrer et le prouver. Les fouilles archéologiques dans les monuments funéraires et 

qui sont nombreux, ont permis la découverte de civilisations en Afrique du nord ensevelies 

sous les décombres du temps et de l’ignorance. Les Tumulus, les Dolmens et les Hypogées 



2 
 

sont comptées par miliers. L’agencement particulier de ces momuments laisse à croire 

qu’il a un ordre architectural suivi par les bâtisseurs d’antant et leurs donne un caractère 

architectural. 

Les Dolmens et les hypogées sont localisés dans l’Algérie orientale et voici une desription 

plus détaillée des ces momuments funéraires donnée par Gabriel Camps : « Sur le littoral, 

les Dolmens sont simples avec un couloir symbolique à ciel ouvert, au contraire à 

l’intérieur, ils ont fusionné avec les bazinas indigènes à degrés pour donner naissance au 

Dolmens sur socle »
3
   d’autres architecture ont une influence méditerranéenne, tel est le 

cas des hypogées « Ils sont de forme cubique creusés à flanc de rocher ou de falaise, ils 

sont connus sous le nom arabe de hanout, qui signifie boutique, ils sont tout à la fois 

comparables aux sépultures de la sicile »
4
. Dans ces demeures funéraires, les archéologues 

ont trouvé des objets très divers pour accompagner le mort : parrure, bracelets, anneaux de 

cheville et boucles d’oreilles en cuivre et en bronze et même des armes en bronze ou en 

fer, ces objet sont rares par rapport à la poterie modelée qui est omniprésentes dans 

pratiquement tout les monuments funéraires, c’est ce qui sous entend que l’art de la poterie 

fut très répandu chez les berbères et que ces objets rares trouvés sont les demeures de 

quelques riches ce qui explique le nombre réstreint des ces lesdits objets. La poterie est 

considérée comme l’art majeur de toute la Berberie durant le protohistorique, une diversité 

technique et foctionnelle extraordinaire révèlle une maîtrise et une esthétiques 

incomparable destinnées aux vivant comme aux morts, il reste à souligner que les poteries 

funéraires sont d’une maîtrise technique inférieur, car elle est ensouvelie sous la terre, ce 

qui montre cette relation de mépris et pas de peur vis-à-vis de la mort. 

 

 3- La Mort en Occident : 

       Les Romans médiévaux étaient avertis de l’arrivée de la mort, selon Ariès dans 

son livre Essais sur l’histoire de la mort en occident ; il donne l’exemple du Roi Ban qui, 

après avoir fait une mauvaise chute, voyait la mort  s’approcher : « (…) Car je vois et je 

sais que ma fin est arrivée »5 l’homme était au courant de l’arrivée de la mort, cette 

venue qui donnait des avertissements par le biais des signes naturels comme la 

maladie ou une blessures, mais aussi par une conviction intime. Pour cela les hommes 

de cette période attendaient la mort couchés, cette attitude rituelle est prescrite par 

les liturgistes du XIIIe siècle, tout comme dans  les moments de grande détresse 

(guerre, tremblement de terre, etc.) la mort devient très proche qu’on l’attendait à 



3 
 

tout moment, et on devient fataliste, la mort nous habite et nous hante comme des 

fantômes.  

Le mourant est étendu de telle sorte que la tête soit tournée vers l’Orient, vers 

Jérusalem ; cette attitude est différente chez les juifs et selon des descriptions de 

l’Ancien Testament, les juifs se tournaient vers le Mur pour mourir, chez les 

musulmans, et selon des Hadith, le mourant est tourné vers la Mecque.  

 

Chez les chrétiens, le mourant doit accomplir quelques tâches d’ordre cérémonial 

traditionnel : le premier acte est le regret de la vie, puis le pardon des compagnons, 

des assistants qui sont toujours nombreux autour du lit du mourant, puis le mourant 

recommande à Dieu les survivants, « Que Dieu bénît tel ou tel… », Et pour finir c’est la 

prière qui est composée de deux parties : 

- La Coulpe : « Dieu, ma coulpe par ta grâce pour mes pêchés … »6, le mourant répète 

cette prière à voix haute et mains jointes et levées vers le ciel. 

- La deuxième prière : « (…) toi qui rappelas Lazare d’entre les morts, toi qui sauvas 

Daniel des lions, sauve mon âme de tous les périls… »7 

 

        Le dernier des actes est l’ablution, qui est donnée par le prêtre qui lisait  

les Psaumes, encensait le corps et l’aspergeait d’eau bénite. Après cette    prière, il ne 

reste plus qu’à attendre la mort. Cette phase est caractérisée par la simplicité des 

rites de la mort et l’absence de tout caractère dramatique ; autre point important de 

cette période, c’est la coexistence des vivants avec les morts ; le reste du temps, les 

vivants redoutaient tout voisinage avec les morts, c’est pourquoi les cimetières 

étaient situés hors des villes, cette idée a changé avec le culte des martyrs. 

 

4- La Mort en Orient (dans l’Islam) :  

      Dans l’Islam, la mort physique n’est que le début d’une autre vie qui commence 

par l’agonie, puis le châtiment de la tombe, et finit par le jugement dernier et le 

verdict divin de la vie éternelle qui est soit au Paradis soit en Enfer. 

L’Imam Ghazali, dans son livre Après la mort, la vie, nous donne des scènes très 

réalistes consolidées par les sourates du Coran et des Hadith du Prophète Mohamed 

(Dieu lui accorde Grâce et Paix). A l’approche de la fin de l’être humain marquée par la 

mort terrestre, quatre anges descendent et se mettent au chevet de l’agonisant, un 



4 
 

ange pour ravir l’âme du mourant à partir de son pied droit, un deuxième ange pour 

la ravir à partir de son pied gauche, et les deux autres ravissant chacun l’âme d’une 

main. L’Imam Ghazali nous livre cette image de l’âme qui quitte le corps : « C’est dire 

que l’âme quitte son réceptacle comme une goutte d’eau s’arrache de l’outre (…) 

l’extraction de son esprit se fait à l’image d’un clou tiré de la laine humide. »8  

 

     Aicha, la plus jeune des femmes du prophète Mohamed (Dieu lui accorde Grâce et 

Paix) a improvisé ces vers en voyant son cher époux sur le lit de la mort
9
 : 

Je donnerai ma vie pour les tourments et les douleurs qui t’assaillent 

Toi que les Djinns n’ont pas effleuré 

Toi qui n’a jamais cédé ni à la frayeur ni à la panique 

Pourquoi dois-je contempler ton visage à une teinture qu’on fait tromper 

C’est qu’au moment où le mourant perd son teint 

Que les lumières de ton visage brillent de leur éclat 

 

Un autre témoignage su la mort, rapporté par Ka’b Al-Ahbar, un compagnon du prophète 

Mohamed (Dieu lui accorde Grâce et Paix), a dit « c’est comme un morceau d’épine 

introduit dans le corps, qu’un homme vigoureux arrache, coupant ce qu’il peut et 

abandonne le reste. »
10 

 

Dans ces moment de grandes détresse et de peur insoutenable que le mourant change de 

teint et vire au jaune, les yeux s’égarent et la respiration devient de plus en plus rapide sous 

l’effet de la concentration de toutes les forces dans la poitrine, puis elle devient 

graduellement lente jusqu’au dernier soupire, et la rentrée en scène de l’ange de la mort qui 

extrait l’âme de son réceptacle, par un coup fatal déterminé par ce qu’il a fait le mourant 

comme œuvre  dans se vie de si bas, soit au moyen d’une lance transperçant le corps et 

provoquant une mort instantanée, et cela pour les gens qui ont fait du mal durant leur vie, 

contrairement au bienfaiteurs, où l’âme du mourant  est transpercée quand elle parvient au 

niveau de la gorge, ce qui donne une mort douce et calme.  

 

       Ce qu’on a évoqué jusqu’alors concerne l’agonie dans le lit, par contre il existe 

d’autres cas, ceux qui reçoivent le coup fatal de l’ange de la mort, alors qu’ils dorment, ou 

jouent, ou bien ils s’adonnent aux délices de la vie ; dans ces cas là c’est la mort subite où 



5 
 

l’âme est extraite du corps d’un seul coup. Au moment juste avant le dernier soupire, le 

mourant voit défiler les morts qu’ils connaissait, toujours rapporté par l’Imam Ghazali qui 

nous donne cette sensation du mourant au dernier instant terrestre : « Il pousse un râle 

d’agonie que toute chose entend sauf les humains, si ces derniers l’entendaient, ils seraient 

terrassés »
11 

      Revenant au mort dans son lit, le prophète Mohamed (Dieu lui accorde Grâce et Paix),  

conseillait d’aider les mourants à répéter le profession de foi « Il n’y a d’autres dieux que 

Dieu et Mohamed et l’envoyé de Dieu » vu la terrifiante agonie que le mourant va subir. 

L’Imam Ghazali termine ce chapitre sur la mort terrestre en donnant les symptômes qui 

permettent de deviner la vie future du mourant, il dit : « Si la salive coule, que ses lèvres 

sont contractées, ses yeux assombris, sache qu’il est malheureux et que la réalité de sa 

damnation dans la vie future lui a déjà été dévoilée, en revanche quand tu fixe un mourant 

et que tu vois ses lèvres sèches, comme s’il souriait, son visage épanoui et ses yeux 

relâchés, sache alors qu’on lui a révélé la bonne nouvelle de la joie qu’il aura dans la vie 

future et qu’on lui a dévoilé la réalité des bonheurs qu’il recevra »
12

 je pense qu’il faut 

prendre ces propos avec beaucoup d’attention et de recul, car on pourra jamais deviner la 

vie future de qui que se soit, et les symptômes que l’Imam Ghazali a évoqué restent sans 

fondement aucun, car il s’est contenté de baser sa réflexion sur l’apparence physique, qui 

peut être liée directement à la santé du mourant, sinon comment on pourra expliquer les 

millions de malade de par le monde et spécialement dans le monde musulman, qui meurent 

chaque jour dans les hôpitaux suite à de longue maladie, je vais plus loin encore, les 

centaines de pèlerins morts ces derniers jours à la Mecque dans différents accidents 

mortels, et que leurs images terrifiante ont fait le tour du monde, comment peut-on les 

classer dans ces registres très restreints de l’Imam Ghazali. Dans l’Islam, le côté spirituel 

prend toujours le dessus, et la vérité de l’au-delà sera dévoilée au moment opportun, et il 

n’y a que Dieu qui puisse décider du sort de ses serviteurs ; de plus, plusieurs histoires ont 

été racontées par le prophète (Dieu lui accorde Grâce et Paix) ou par ses compagnons, qui 

vont au sens contraire de ce qu’on voit, et l’apparence toute seule ne suffira pas à 

prononcer un tel verdict qui de l’ordre du préjugé, et qui contradictoire avec la religions 

musulmane. 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

II- La peur de la mort : 

        La mort est phénomène mystérieux qui engendre peur et chagrin, l’humain côtoie la 

mort au quotidien mais à chaque disparition d’un être cher ou juste une connaissance est 

affecté profondément, et cette sensation se renouvelle sans cesse. 

 

1- En Europe :  

     Au néolithique, il y avait une sorte de coexistence entre les morts et les vivants, car on 

enterrait le mort sous sa propre maison, pour le garder près de soi. La peur de la mort est 

ancienne, selon Hans Betting dans son livre Pour une anthropologie des images
13

 : les 

populations nomades (chasseurs-cueilleurs) considéraient la mort comme une puissance 

inconnue qui a tué le vivant, pour cela, la coutume de bannir les morts s’est développée.  

 

     Un type de peur de la mort, rapporté par Ariès dans le chapitre Le Mort vivant, se 

rapporte aux miracles des cadavres, aux cris entendus dans les tombeaux, aux cadavres 

dévoreurs, comme le Conclamatio,  le rappel par trois fois, à haute voix, du nom du défunt 

passant à la toilette  et l’exposition du corps, cette pratique était présente dans un village en 

France appelé Ornans, et dans la fameuse peinture de Gustave Courbet Enterrement à 

Ornans, on voit les quatre porteurs du cercueil  tournaient la tête, à cause de la puanteur 

immanente du mort qui a été exposé  quelque jours avant son enterrement. Le deuil se 

passait dans le bruit des pleureuses pour réveiller le mort-vivant. « La Pratique du 

Conclamatio existe aujourd’hui, le protocole de l’Église veut que le Pape sur son lit de 

mort soit interpellé trois fois par son nom de baptême. »
14 

 



7 
 

      Dans son livre intitulé La Mort, Jankélévitch nous parle de cette mort et de la peur 

qu’elle provoque chez l’être humain : « L’au-delà avec ses menaces et ses dangers 

inconnus est l’objet de nos erreurs. »
15

 Donc cette peur est justifiée, car personne n’est 

revenu après sa mort, ce fait ouvre la brèche à toute sorte d’imagination des pires scénarios 

de ce monde inconnu qu’est l’au-delà : Michel Guiomar dans son livre intitulé Principe 

d’une esthétique de la mort nous parle de cet au-delà qu’il classe en deux catégories : 

 A- « Les catégories fantastiques de l’au-delà où cette conscience  qui nous en est donnée 

s’enrichit d’images de la mort ou de son domaine quand l’auteur se projette dans cet autre 

monde ou transforme en fait artistique les fantasmes figuratifs ou non de sa vision de la 

mort et de son domaine » (ce thème sera abordé à la fin de cette recherche dans Éros et 

Thanatos où le fantasme de l’artiste prend le dessus dans des sujets lugubres.) 

 B- « les catégorie métaphysiques par lesquelles l’auteur trahit dans son comportement de 

vivant une vision du monde contrainte par ce qu’il sera, ou du moins par sa conception de 

l’au-delà, ou des relations entre la vie et la mort »
16 

 

      Les moments qui précèdent la mort sont d’une intensité incroyable, un sentiment qui 

brasse inquiétude et angoisse, peur et tourment. Jankélévitch nous livre une image poétique 

et effrayante à la fois de l’homme face à la mort : « l’homme devant la mort comme devant 

la profondeur superficielle de ciel nocturne : il ne sait à quoi s’employer, et sa réflexion 

autant que son attention, reste sans matière. »
17 

 

2- Le châtiment de la tombe : 

 

     Dans l’Islam, la peur de la mort est liée à ce qui se passe après la mort, et le plus 

terrifiant est les châtiment de la tombe. Selon l’Imam Ghazali, la première chose qui arrive 

après que le mort soit enterré, est l’arrivée d’un ange appelé Rouman, qui l’interpelle en 

ces terme : «Ô serviteur de Dieu, tu vas transcrire tout tes actes. Le mort lui répond : je 

n’ai ni encrier ni papier. L’ange lui dit : Quoi donc ? Ton linceul sera ton papier, ta salive 

ton encre et ton doigt ta plume. »
18

 Après que le mort a écrit ses bonnes et mauvaises 

actions comme s’il les avait faites en un seul jour, l’ange plie cet écrit et l’enroule autour 

du cou de mort, comme le montre explicitement le Coran dans la sourate Al-Isra (le 

voyage nocturne), verset 13 : « Et au cou de chaque homme, nous avons attaché son 

œuvre. Et au jour de la résurrection, Nous lui sortirons un écrit qu’il trouvera 



8 
 

déroulé. »
19

Juste après, on assistera à l’entrée des deux anges qui sont les provocateurs, 

appelés Mounkir et Nakir, Ghazali les décrit dans ces mots : « Ce sont deux anges noirs 

qui déchirent la terre avec leurs dents, leur longue chevelure traîne sur le sol, leurs voix 

gronde comme le tonnerre, leurs yeux brillent comme l’éclair et leur souffle s’apparent au 

vent mugissant. »
20 

 

         L’âme qui a quitté le corps est présente, en voyant ces deux anges, elle s’enfuit et se 

réfugie dans les narines de mort et elle le fait renaître ; les anges deux anges lui posent la 

question fatidique : Qui est ton seigneur ? Quelle est ta religion ? S’il répond correctement, 

il est sauvé, sa tombe devient grande, illuminée et parfumée, il y reste jusqu’au jugement 

dernier, et dans le cas contraire sa tombe s’enflamme puis s’éteint et se renflamme encore 

et encore jusqu’au jugement dernier.  

 

III- L’Art et la mort : 

       Dans cette partie, nous verrons comment l’art a pu rejoindre le phénomène de la mort, 

de la représentation réelle du défunt à la recherche d’une nouvelle esthétique de la mort 

ainsi que les différentes pratiques d’un art funéraire. 

 

1- Le masque mortuaire : 

     Cette pratique est ancienne, car on peut considérer les portraits peints ou sculptés sur les 

sarcophages dans l’Égypte ancienne comme des masques mortuaires. En Europe, et à partir 

du XIIIème siècle, le corps du défunt est soit cousu dans le linceul, soit enfermé dans un 

cercueil, ce dernier à son tour est dissimulé sous un tissus connu sous le nom de Pallium 

« poêle », et mis sous un échafaud de bois appelé Catafalque issu de l’italien Catafulco, 

qu’on appelait auparavant soit :  

-Chapelle parce qu’il était entouré d’un luminaire comme l’autel d’une chapelle. 

-Représentation parce qu’il était surmonté d’une statue de bois et de cire qui représentait le 

défunt à la place de son cadavre ; ce cas était réservé aux riches et aux grandes 

personnalités. Mais on a commencé à parler d’une vraie pratique du masque mortuaire à 

partir du XVème siècle avec le convoi funèbre de Charles VI. En 1422, au-dessus du 

cercueil de plomb gît la dépouille royale, a été placée une Représentation du corps royal ; 

cette représentation est considérée comme le premier exemple attesté de l’usage du masque 

mortuaire ; or c’est une pratique bien antérieure selon Émile Mâle et Julius Von Schlosser. 



9 
 

Ariès les rejoint et confirme que le premier masque funéraire est issu de la Représentation 

et il donne comme exemple le masque d’Isabelle d’Aragon ou l’effigie d’Isabelle 

d’Aragon en 1271 (Fig. 1)  

Fig. 1 

Elle est représentée dans une posture de vivante ; quoique se figure soit celle d’une morte, 

laide, la joue déchirée par la chute et les yeux fermés, cette œuvre montre la défunte dans 

une image fidèle à la réalité tout comme la photographie, cette fidélité dans la 

représentation est liée à l’émergence du réalisme dans la sculpture à la fin du XIIIème 

siècle. Un autre exemple de cette pratique est le masque de Philippe III le Hardi, l’époux 

d’Isabelle d’Aragon, à la cathédrale de Saint-Denis en 1298. 

       En Italie, le premier masque dut réalisé en 1444, c’est celui de Saint Bernardin de 

Sienne, puis le masque de Filippo Brunelleschi de Fra Angelico en 1445. Cette pratique 

artistico-funèbre va continuer jusqu’au XIXème siècle ; l’un des plus beaux masques 

jamais réalisés est celui de Victor Hugo, mort le 22 mai 1885, à l’âge de 83 ans. Des soins 

de conservation furent prodigués à son cadavre par un médecin-sénateur du nom de Cornil, 

qui injecta du Chlorure de Zinc ; puis quantité d’artistes (dessinateurs, peintres, sculpteurs, 

mouleurs et photographes) furent convoqués, et ce qu’on retient, c’est le fabuleux masque 

mortuaire de Dalou le mouleur (Fig. 2), qui ajouta une touche personnelle, en donnant 

l’illusion que le masque a été moulé avec l’oreiller, la chemise et le bord du drap. 



10 
 

Fig. 2 

    Un siècle après, l’artiste allemand Arnulf Rainer utilise des photographies de masques 

mortuaires de personnalités connues et il intervient directement sur ces photographie. Sa 

première série date de 1978 intitulée Totenmasken qui veut dire masque mortuaire, et il 

pratique les Ubermalungen, littéralement : sur peinture ; il intervient directement sur les 

photographies des masques mortuaires trouvés dans l’ouvrage de  Benkard, avec de l’encre 

de Chine ou de la peinture à l’huile en faisant des traits, des figures, sachant qu’il donne 

comme titre le nom du masque mortuaire comme dans le cas de Beethoven en 1978. 

  

2- Le dernier portrait :  

     C’est une tradition nordique (Flandres, les pays bas) qui consiste à réaliser le portrait du 

mourant dans son lit de mort. Au XVIIème siècle, Philippe de Champeigne, un des artistes 

célèbres du dernier portrait, a pu transporter en France cette pratique, et la première 

commande fut le portrait de l’Abbé de Saint-Cyran en 1643 : à partir d’un masque du 

défunt, il a rtéalisé le portrait peint. 

 

     Cette pratique est née dans le but de garder un dernier souvenir du défunt et un substitut 

à l’absence provoquée par la mort. Maurice Blanchot commente cette pratique en 

disant : « La mort, une absence intolérable que les vivants cherchent à combler par une 

image qui puisse leur permettre de la supporter »
21

 François Flameng faisait partie des 

artistes convoqués le jour du décès de Victor Hugo, il a réalisé une peinture du défunt avec 

une technique picturale incomparable, il a montré une grande imagination dans la mise en 

scène, ainsi que dans la palette nuancée qu’il a utilisé pour donner une atmosphère d’une 

mort calme et sereine. 



11 
 

       Avec l’invention de la photographie, les choses ont changé, et on a commencé à 

prendre des photographies dans le lit de mort, tel est le cas de la célèbre photographie de 

Nadar l’ami des impressionnistes qui a pris Victor Hugo dans son lit de mort (Fig. 3) 

 

Fig. 3 

     La photographie est réalisée avec une grande finesse et un génie incontournable, en 

créant un contre-jour extraordinaire, ce contre-jour commenté par  Guiomar dans son livre 

cité plus haut : « Le contre-jour : dans sa disposition la plus parfaite, il sépare deux 

espaces, l’un lumineux et centrant l’autre, central sombre au seul contour net. L’ombre y 

est une création de la lumière »
22

 ce contre jour qui a plus d’une connotation, il voulait 

faire émerger l’image de l’homme du Noir, pour montrer son rôle incontesté dans l’éveil et 

l’éducation des âmes noircie de l’obscurentisme de l’ignorance. Le cliché de Nadar, une 

fois gravé, a fait la couverture de l’illustration
23

. 

 

      Paul Léautand (1892-1956) explique dans ces quelques lignes son désir de faire des 

dessins de mourant : « Ce désir que j’ai chaque fois que meurt quelqu’un que je connais, 

les besoin irrésistible de voir la grimace qu’il fait, de regarder cela de près »
24

 Et il 

commença son journal littéraire en 1893, un journal rempli de derniers portraits et de 

description précise de ce qu’il voit, à chaque fois qu’il append la mort de quelqu’un. La 

mort est devenue pour lui une obcession voire un besoin vital pour la crtéation. 

 

         Aux XXème siècle, et malgré le développement des moyens de reproduction, des 

artistes tels que Hodler sont restés fidèles à la représentation manuelle, cet artiste qui a 

réalisé plus de deux cents dessins, gouache et peinture à l’huile de son amie Valentine 

Godé-Darel après une lente et terrible agonie (Fig. 4) 



12 
 

       

      Fig. 4                

Ses dessins tracent les différentes étapes de la maladie de son amie, du début jusqu’à sa 

mort. 

 

3-Les Artes Moriendi : 

        Cette appellation était donnée aux scènes de jugement dernier au XVème et XVIème 

siècle et signifit : « L’Art de mourir » 

   Le jugement dernier, dans toutes les croyances ou les religions, est le moment crucial qui 

détermine le devenir du défunt, les version sont multiples et différentes selon la croyance 

ou la religion. 

  Une des ancienne scène de jugement dernier est celle du jugement chez Egyptiens (Fig. 5) 

Dans cette scène, on trouve à gauche Annubis conduisant le défunt en le tenant par la main 

jusque dans la salle du jugement où se trouve la balance aux deux plateaux ; un second 

Annubis vérifie le bon fonctionnement de la balance car selon leur croyance « Seule la 

balance déterminait le jugement »
25

 ; sur le plateau gauche est posé le cœur du défunt 

tandis que sur l’autre plateau est posée la légère plume de Maât, la déesse de la justice et 

de la vérité. On retrouve à coté de la balance Ammit, sorte de monstre prêt à dévorer ceux 

dont le cœur pesait plus lourd que la plume de justice, et si le cœur était plus léger que la 

plume, donc exempt de péchés, le défunt méritait d’accéder à la vie éternelle. 

Fig. 5 

 



13 
 

    Aux XIème siècle, on trouvait le Christ en gloire, entouré de quatre évangélistes, c’st-à-

dire l’image tirée de l’Apocalypse. Sur le côté, c’est la résurrection des morts à la fin des 

temps, les élus debout, les bras levés, acclamant le Christ du grand retour ; dans cette 

scène, il n’y a ni jugement ni condamnation. Les non-croyants ne survivaient pas à leur 

mort et seraient abandonnés au non-être, les fidèles iraient le Jérusalem céleste, le Paradis. 

     Aux XIIème siècle, les choses changent, on trouve toujours la gloire du Christ, mais au-

dessous une nouvelle scène : la résurrection des morts et la séparation des justes et des 

damnés. 

     Aux XIIIème siècle, la scène du jugement dernier est caractérisée par la suppression de 

l’évocation du grand retour et l’inspiration apocalyptique, l’idée du jugement prend la 

place : dans une cour de justice où le Christ est assis sur le trône du juge, entouré de ses 

apôtres, la vièrge et saint Jean de chaque côté, c’est la balance qui tranche entre les 

hommes, une scème similaire à ce qu’on a vu dans l’Egypte ancienne précédemment : la 

balance tranchera entre les hommes et selon les bonnes ou les mauvaises actions, qui sont 

d’abord écrites dans un livre, lequel a changé de représentation au XV et XVIème siècle où 

les ressuscités le portent pendu au cou. 

     Aux XVème et XVIème siècle, apparaît une nouvelle scène, Les Artes Moriendi ou Ars 

Moriendi. Cette scène montre qu’au moment où le mourant est couché entouré de ses amis 

et parents, d’autres présences invisibles sont dans la chambre ; d’un côté la Vièrge et toute 

la cour céleste, et de l’autre côté Satan et l’armée des démons, et le jugement suivra le 

choix du mourant, soit il cède à la tentation de Satan, et il sera damné, soit il choisit de 

s’éloigner de tous les désirs terrestres, et son âme sera sauvée. Jérome Bosch nous livre 

cette scène dans son œuvre La Mort d’avare, dans cette œuvre sous forme d’une aile de 

triptyque, Bosch nous montre un homme dans plusieurs postures, et sur plusieurs plans : on 

le trouve, au premier plan, dans son lit, attiré par un sac d’or que lui tend un diable, alors 

qu’un ange dans son dos lui montre un crucifix accroché à la fenêtre sous la voûte de la 

pièce tout en haut à gauche.À ce moment, la mort fait son entrée, elle est derrière la porte 

entrouverte, sous forme de squelette vêtu d’un drap blanc, et tient une flèche à la main 

pointée ver l’homme, elle semble vouloir mettre fin aux tentations du diable. Aux 

deuxième plan, l’avare est représenté debout  s’appuyant sur une canne et donnant de 

l’argent à un diable caché dans le coffre ouvert, comme s’il payait le diable pour rachetre 

sa vie. Dans ce tableau, Bosch fait un acte de foi en dénonçant les ignorants de la loi 

divine. Il faut souligner que la scène des Artes Moriendi  à une différence par rapport aux 



14 
 

autres représentations de jugement dernier, car on est dans l’intimité de la personne 

mourante, or les scènes de jugement dernier telle que la fameuse fresque de Michel-Ange à 

la chapelle Sixtine, montre un moment qui se situe après la résurrection des morts, le 

Christ est au milieu de la scène comme seul décideur de sauver ou de damner. 

 

     Une image décrite par l’Imam Ghazali ressemble aux scène d’Artes Moriendi, et de la 

présence invisible des démons et des anges, il dit qu’Iblis (le démon) à dépêché ses agents 

auprès de cet homme mourant dans l’image de quelqu’un de très cher, comme son père ou 

sa mère pour le tenter. Si Dieu veut que son serviteur soit guidé et raffermi, il lui envoie sa 

miséricorde qui n’est autre que l’ange Gabriel, qui chasse Satan loin de cet homme 

mourant et efface la pâleur de son visage, le mourant sourit de joie et de jubilation en 

voyant l’ange Gabriel qui l’a sauvé de la tentation de Satan. Un verset coranique parle de 

cette miséricorde dans la Sourate d’Al-Imran (la famille d’Imran), verset 8 : « Seigneur, ne 

laisse pas dévier nos cœurs après que Tu nous aies guidés ; et accorde-nous Ta 

miséricorde. C’est Toi, certe, le Grand Donnateur »
26 

 

4- Éros et Thanatos : 

     Entre le XVème et le XVIIIème siècle, une période considérée comme très originale 

dans la représentation de la mort, on passait d’une représentation réaliste et vraie du défunt 

à un autre ordre de la représentation qui est le fantasme. « La mort est devenue un objet de 

fascination, et le corps mort est devenu un objet de curiosité scientifique et de délectation 

morbide »
27

 on le voit clairement dans les leçon d’anatomie comme la fameuse œuvre 

peinte de Rembrandt « leçon d'anatomie du Docteur Tulp 1634 » ainsi que dans la 

recherche des couleurs et spécialement la gamme verdâtre qui montre le début de la 

décomposition dans les œuvres des manièristes qui étaient affectés par la mort ravageuse 

après le sac de Rome de 1527 où les trois quards de la population a été déssimé sous les 

coups d’épées des mercenaires liés à Charles Quint ou ont été succombé à la peste causée 

par les cadavres décomposés dans les rues de Rome. Cette période est caractérisée par 

l’association des scènes érotiques et des scènes macabre, et les dances macabres. Les 

scènes liant  Éros et thanatos apparaissent dans la peinture de Rubens dans son œuvre 

intitulée La mort de Didon, où il nous livre une image de ce rapprochement entre Éros et 

Thanatos, il représente Didon au moment où la reine se porte le coup fatal après l’abandon 

d’Énée qui gît dans son lit en arrière-plan. L’image est pleine d’érotisme qui se manifeste 



15 
 

dans la posture dénudée de Didon, un corps de femme plein de sensualité et de sentiments 

amoureux mais avec l’accomplissement du geste fatal :Didon enfonce l’épée dans sa 

poitrine, les yeux levés ders le ciel. Sur le visage de Didon, on trouve cette gamme verdâtre 

qui rappelle la couleur des cadavres au début de leur décomposition. Un autre artiste a 

ssocié l’érotisme et la mort, mais cette fois-ci, dans l’art religieux, qui reste jusqu’alors 

loin de toute représentation érotique. Dans « l’extase de la Sainte Thérèse » (Fig.  6)  

     Fig. 6                                                               

    Dans cette œuvre, Le Bernin nous montre un moment mystérieux dans la vie de la 

saintes Thérèse, un moment où Éros et Thanatos se rejoignent et se fondent l’un dans 

l’autre, un moment qui simule une union mystique des deux saintes avec Dieu, il montre 

une extase mortelle qui a toutes les apparences  exquises de la transe amoureuse. On 

retrouve cette même image associant Éros et Thanatos dans le théatre baroque, qui se 

caractérise par les même scènes amoureuses dans les cimetières et les tombeaux, et le 

meilleur exemple est l’amour et la mort de Roméo et Juliette dans le tombeau des capulets. 

Il est très important à noter que des sujets associant Éros et Thanatos n’auraient jamais vu 

le jour sans l’autorisation de l’eglise, cette dernière qui était contrainte à faciliter davantage 

la religion chrétienne catholique suite à l’ascension fulgurante du christianisme protestant, 

cette rivalité est connue sous l’appelation réforme (protestant) et contre-réforme 

(catholique) ce qui a donné naissance à un nouveau style pictural qui est le Baroque qui a 

donné plus de liberté aux artistes, et qui a conduit aux Roccoco. 

À mon sens, l’image la plus contemporaine de l’union entre Éros et Thanatos se manifeste 

dans la maladie du siècle, le Sida, qui engendre la mort suite à un acte amoureux. 

 

5- La danse macabre : 



16 
 

     La danse macabre ou la danse des morts est apparue pour la première fois en France, 

puis elle s’est propagée dans toute l’Europe ; on trouve cette première scène au cimetière 

des Innocent de paris, peinte en 1424 par un artiste qui demeure inconnu et a fait preuve 

d’une grande imagination, il a représenté la mort dans plusieurs postures, elle apparaît nue, 

drapée d’un linceul, avec une lance  ou une faux, une pelle ou encore un morceau de bois. 

     Les scènes de danse macabre sont plutôt peintes comme des fresques, un cadavre 

décharné ou un squelette est couplé avec une personne vivante ; ces fresques sont nées de 

la fascination de la mort, et les artistes essayaient de rendre la mort moins effrayante. 

Jankélévitch nous parle de ces artistes macabres : « Les artistes macabres du Moyen Âge 

imaginaient le squelette derrière l’apparence charnelle, et les faciès grimaçant de la mort 

derrière le visage radieux de la vie, et le rictus sardonique du trépassé derrière le sourire 

de la jeunesse »
28

   

 

   Les artistes essayaient de voiler la face intrigante de la mort en la montrant dans une 

posture de fête de la danse, or des inscriptions furent découvertes au-dessus de la fresque, 

ces inscriptions étant sous forme de vers qui montrent des paroles menaçantes de la mort 

qui s’adresse aux vivants. 

 

   Il este à dire que les scène de la danse macabre étaient engendrés par une fascination de 

la mort, suite à la grande épidémie de la peste du milieu du XIV ème siècle en Europe ; 

d’ailleurs, il existe même des fresques qui montrent la peste, comme c’est le cas dans cette 

fresque intitulée La Mort noire (Fig. 7) 

Fig. 7 

 



17 
 

Selon P. Pollefeys, cette fresque est réalisée en France à l’église Saint-André dans la ville 

de Lavandieu par un artiste anonyme en 1355, elle est l’une des rare où la mort ou plutôt la 

peste est représenté comme une femme au beau visage armée de flèches et qui tue les 

vivants, en train de périr sur sa droit et sur sa gauche. Il faut souligner que les flèches sont 

associées à la peste dans l’iconographie chrétienne. Cette fascination continues jusqu’au 

XIXème siècle, où les premières morgues font leur apparition. Ce lieu est devenue un lieu 

public : « Le lieu fut donc ouvert au public, qui venait les ‘morguer’ c’est-à-dire : regarder 

avec hauteur, d’où le nom donné à ce lieu »
29 

La morgue était un lieu qui permettait 

l’identification des corps, mais elle représentait une attraction pour les habitants de Paris à 

cette époque, car elle était gratuite, et renouvelée à chaque fois ; les corps étaient exposés 

nus, mais les parties génitales dissimulées, allongés sue des tables légèrement inclinées, et 

les visages éclairés par une lumière zénitale ; le lieu avait tout d’une galerie d’art 

d’aujourd’hui,les cadavres étaient placés dans une salle d’exposition, tandis que le public 

se trouvait dans une salle voisine, une simple paroi vitrée les séparent. Le caractère public 

ne sera supprimé u’au 15 mars 1907, car désormais, on pouvait voir les corps sans les 

exposer et c’est avec la photographie que le problème est résolu. 

 

    La fascination de la mort a connu son apogée pendant les grandes guerres de notre ère. 

Cette fascination qu’on peut déceler dans la vie et l’œuvre d’André Gide, qui possédait un 

masque mortuaire de Léopardi, qu’il avait accroché en face de lui quand il écrivait, 

plusieurs de ses œuvres en témoignent. Un autre écrivain fasciné par la mort, Jean Cocteau, 

dessina le dernier portrait de sa mère sur son lit de mort, et dessina aussi Giraudoux, et 

Paul Léautand. Cette mort engendrée par les guerres, aux yeux de quelques philisophes 

« est une nécessité du devenir du monde et de l’humanité »
30

 Hegel est l’un des penseurs 

qui attribue un rôle important à la mort : « La mort comme quelque chose d’affective, qui 

arrive, transforme, joue un rôle dans le processus de la vie »
31

 il persiste dans sa pensée 

jusqu’à se réjouir des guerres et son rôle à changer le monde « Réveillant la mort, 

réveillant l’universalité qui tend à s’endormie »
32 

 

6- la photographie et le deuil : 

     L’art joue un rôle déterminant dans le refus de la vérité douloureuse, pour cela l’artiste 

tente de s’adapter à son temps présent, et pour mieux comprendre ce phénomène on va 

l’étudier à travers la photographie, qui est devenue comme on a vu plus haut un substitut 



18 
 

aux spectacle donné par les mort dans les morgues d’antant. Et comme le souligne R. 

Barthes dans son livre La chambre claire : « dans la photographie, nous entrons dans la 

mort plate »
33

 cette interprétation à la fois logique et très choquante nous aide à mieux 

comprendre le rôle de la photographie dans le travail de deuil. Dans son livre Le Mystère 

de la chambre claire, s. Tisseron nous parle de l’effet de la photographie : « la 

photographie participe au refus du travail de deuil, en créant l’illusion de rendre l’objet 

perdu véritablement présent, elle permettrait de le maintenir avec lui l’illusion d’une 

relation comme s’il était encore là. »
34

avec la photographie, nous ne pouvons pas faire le 

deuil, mais cela va nous aider à nous rendre le chagrin et la douleur que provoque la 

disparition de l’être cher relativement moins durs. Le photographe polonais W. 

Prazmowski a une méthode très exceptionnelle pour traduir le deuil, il fait des sculptures 

qu’ils détruit après les avoir photographié ; la photographie semble alors un moyen de 

rendre le deuil de l’œuvre détruite plus douloureux, voire impossible.  Les photographies 

de nos chers disparus crées cette passerelle temporelle entre le présent et les moments 

passés avec nos défunts sous forme de souvenir « Le rapport de l’image actuelle avec des 

images-souvenirs apparaît dans le flash-back. C’est précisément un circuit fermé qui va du 

présent au passé, puis nous ramène au présent »
35

. Toujour dans ce registre sur la 

photographie et sa relation avec la mort, un autre photographe qui s’est penché sur cette 

question, c’est Alain Fleischer, dans son travail Le Reagard des morts (Fig. 8) , il a 

présenté une série de quarante-quatre photographies qui représentent des portraits plongés 

dans des bacs, ces images qui ne sont pas stabilisées par un fixateur s’affacent un peu 

chaque jour, elles ne luttent donc contre l’absence et l’oubli que le temps compté de leur 

propre vie « Loins de nous faire oublier la mort, la photographie nous familiarise au 

contraire progressivement avec elle par la mise en scène de son propre effacement 

progressif »
36

 et de cette manière là, la photographie nous habitue petit à petit à l’absence 

de l’être cher par la mise en abîme de sa propre présence, et contribu à la fin à faire un 

deuil tant attendu. 



19 
 

 

Fig. 8 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Conclusion : 

 

     La représentation artistiques d’un événement tragique est souvent très délicate, car elle 

s’effectue après le passage de cette crise, ou loin du terrain de la terreur. La Mort reste un 

phénomène naturel certe, mais qui suscite tout l’intérêt intellectuel des créateurs, 

plasticiens, poètes, dramaturges, philosophes, cinéastes etc. le représentation de la mort est 

souvent pour se familiariser avec elle, ou par besoin insistant pour fair un deuil ou au 

moins réduir le chagrin de la séparation ; plasticien sur son support de peinture et avec ses 

couleurs tantôt ternes tantôt joyeuses pour accomplir ce contraste vie/mort, poète avec les 

mots et leurs sens profond et les rimes en pleure, philosophe dans sa pensée et ses 

questionnements sans fin sur la mort et ses repercution sur le corps et sur l’âme, cinéaste à 

travers ses films et documentaires brassant des images statiques et sans vie et d’autre 

animées et pleines de vie pour mettre en valeur la vie et son triomphe sur la mort .  

 



20 
 

     Chacun à sa méthode et ses armes en face de la mort, pas pour la combattre, mais juste 

pour la comprendre puis se familiariser avec elle. Une représentation de la Mort ne peut 

être sensible si l’artiste ou le créateur ne puise pas de sa propre expérience, car le sentiment 

du chagrin est très subjectif, et différent d’une personne à une autre, tout comme la  durée 

du deuil, et comme le confirme Passeron « Tout art serait d’abord commémoratif »
37 

  

    Un travail artistique ou intellectuel a une raison d’être, des raisons qui l’ont fait emerger 

des obscurité et les déterrer des oublis du temps et de l’espace, qui n’a pas perdu quelqu’un 

de cher ? on a tous besoin de se souvenir de ces êtres disparus pas pour se noyer dans le 

chagrin mais juste un instant de pureté et loin de toute hypocrésie.  

 

     Ce travail n’aurait jamais vu le jour si je n’était pas affecté par la mort, cette recherche 

m’a permi de comprendre certaines choses que j’ignorai ou que j’ai mal interprété, cette 

recherche est tout d’abord une thérapie pour pouvoir me consoler avec la mort et l’accepter 

perce qu’elle est très naturelle tout comme la naissance, elle est omniprésente et nous 

rappelle de nos fins sans cesse. 

 

 

 

 

 

NOTES DE BAS DE PAGE : 

 

●  R. Passeron, La Naissance d’Icare, Valenciennes, Ed. Ae2 cg, 1996, p. 43 

● 2 Hermine Hartleben, Jean-François Champollion - Sa vie et son œuvre - 1790-1832, Paris,   

Ed. Pygmalion, 1990, P. 123 

● 3 G. Camps, Les Berbères : Mémoire et identité, Paris, Éd. Actes Sud, 2007, p. 86.  

● 4 Ibid., p. 86. 

● 5 P. Ariès, Essais sur l’histoire de la mort en occident, Paris, Ed. Du Seuil, 1975, P. 18 

● 6 P. Ariès, op. cit., p. 22. 

● 7 Ibid., p. 22. 

● 8 I. Ghazali, Après la mort, la vie, Tra. M. Alfath, Paris, Ed. Iqra, 1998, p. 24. 

● 9 Ibid., p. 26. 

● 10Ibid., p. 25 

● 11I. Ghazali, op. cit., p. 31 

● 12 Ibid., p. 32 

● 13 H. Betting, Pour une anthropologie des images, Traduit de l’Allemand par : Jean Torrent, 

Paris, Ed. Gallimard, 2004. 



21 
 

● 14
 P. Ariès, L’Homme devant la mort, Paris, Ed. Du Seuil, 1997, P. 390. 

● 15 V. Jankélévitch, La Mort, Paris, Ed. Flammarion, 1977, p. 377.  

● 16 M. Guiomar, Principes d’une esthétique de la mort, Paris, Ed. José Corti, 1970, p. 12. 

● 17
 V. Jankélévitch, op, cit., p. 40. 

● 18
 I. Ghazali, op. cit., p. 54. 

● 19
 Le Saint Coran (Traduit), Médine, Ed. Presse de complexe du Roi Fahd, p. 283. 

● 20
 I. Ghazali, op. cit., p. 55. 

● 21 H. Betting, op. cit, p. 185. 

● 22 M. Guiomar, op. cit., p. 75-76. 

● 23 L’Illustration : un magazine hebdomadaire français publié de 1843 à 1944. 

● 24 Le Dernier Portrait, Musée d’Orsay, Paris du 5 mars au 26 mai 2002, Ed. De la Réunion 

des musées nationaux, p. 79. 

● 25 P. Norma, Dictionnaire historique de l’Égypte, Paris, Ed. Maxi-Livre, 2003, p. 108. 

● 26 Le Saint Coran (Traduit), op. cit., p. 50. 

● 27 P. Ariès, op. cit., p. 251. 

● 28 V. Jankélévitch, op. cit., p. 44. 

● 29 Le dernier portait, op. cit., p. 37. 

● 30 E. Morin, op. cit., p. 377. 

● 31 Ibid., p. 282. 

● 32 Ibid., p. 285. 

● 33 R. Barthes,  La chambre claire, Paris, Ed. De l’Etoile, 1980, p. 145.    

● 34 S. Tisseron, Le Mystère de la chambre claire, Paris, Ed. Les Belles Lettres, 1996, p. 67.  

● 35 G. Deleuze, L’Image-temps, Paris, Ed. Minuit, 1985, p. 67 

● 36 S. Tisseron, op. cit., p. 70. 

● 37 R. Passeron, op. cit., p. 133. 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAPHIE :  

 

Livres Saints : 

-      Le Saint Coran (Traduit), Médine, Éd. Presse de complexe du Roi Fahd, 2009. 

 

Ouvrages : 

- ARIÉS Philippe, Essais sur l’histoire de la mort en occident, Paris, Éd. Du Regard, 2001. 

- ARIÉS Philippe, L’Homme devant la mort, Paris, Éd. Du Seuil, 1997. 

- BARTHES Rolland, La Chambre claire, Paris, Éd. De l’Etoile, 1980.  

- BEETING Hans, Pour une anthropologie des images, Paris, Éd. Gallimard, 2004. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Magazine
https://fr.wikipedia.org/wiki/Hebdomadaire
https://fr.wikipedia.org/wiki/France
https://fr.wikipedia.org/wiki/1843
https://fr.wikipedia.org/wiki/1944


22 
 

- CAMPS Gabriel, Les Berbères : Mémoire et identité, Paris, Éd. Actes Sud, 2007. 

- DELEUZE Gilles, L’Image-temps, Paris, Éd. De Minuit, 1985. 

- GHAZALI Imam, Après la mort : la vie, Paris, Éd. Iqra, 1998. 

- GUIOMAR Michel, Principe d’une esthétique de la mort, Paris, Éd. José Corti, 1970. 

- HARTLEBEN Hermine, Jean-François Champollion - Sa vie et son œuvre - 1790-1832, 

Paris, Ed. Pygmalion, 1990.  

- JANKÉLÉVITCH Vladimir, La Mort, Paris, Éd. Flammarion, 1977. 

- NORMA Pierre, Dictionnaire historique de l’Égypte, Paris, Ed. Maxi-Livre, 2003. 

- MORIN Edgard, L’Homme et la Mort, Paris, Éd. Du Seuil, 1970. 

 -    PASSERON René, La Naissance d’Icare, Valenciennes, Éd. Ae2 cg, 1996. 
 
- TISSERON Serge, Le Mystère de la chambre claire, Paris, Éd. Les Belles Lettres, 1996.  

 

Catalogues : 

  -    Le Dernier Portrait, Musée d’orsay, Paris du 5 mars au 26 mai 2002, Éd. De la Réunion     

des musées nationaux. 

 

 Dictionnaires : 

-Dictionnaire de l’art moderne et contemporain, Paris, Éd. Hazan, 1992. 

-Larousse de poche, Paris, Éd. Larousse, 2004. 

 

 

 

 

 


