Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Agents religieux du Gourara et Ahellil a
travers quelques récits

Rachid BELLIL"™

L’observation et I’enquéte de terrain nous permettent d'avoir acces aux
questions et demandes concrétes formulées par les membres du groupe
ethno-culturel pour résoudre des conflits auxquels il a été confronté. Bien
sir, D’enquéte n’aboutit pas a I’analyse de données objectives,
rationnellement exposées par les membres du groupe, mais a 1’interprétation
de récits structurés autour des actions et réactions de personnages porteurs
d'interrogations et de significations qui traduisent a la fois les préoccupations
du groupe et la résolution des questions. Comme il s’agit de récits, tout ceci
passe par I’imaginaire du groupe ethno-culturel. Les conflits, questions et
demandes d’harmonisation sont transposés dans le domaine imaginaire par le
biais de la production de récits dans lesquels les actants symbolisent des
situations qui éclairent la réalité. L ’interprétation de ces récits devrait nous
permettre d’avoir accés au contexte socio-historique qui a suscité ces
questions mais aussi, a la vie quotidienne puisque les récits nous montrent les
démélés, les difficiles et parfois dramatiques relations des agents religieux
(mrabtin et shurafa) avec la pratique de 1’ahellil. Ces récits ne nous renvoient
pas une image idéale de cette société, dans laquelle les conflits se seraient
résorbés au sein d’un systéme équilibré et harmonieux. Ils nous montrent, au
contraire, des conflits a I’ceuvre dans des situations produites par des
personnages dont le souvenir est conservé par la mémoire collective.

Notre étude sur les relations entre ahellil et systéme religieux s’appuiera
sur six récits que nous avons recueillis sur le terrain, auprés d'informateurs
différents. Les acteurs principaux de ces récits sont identifiés ainsi : deux
d'entre eux mettent en scéne des descendants du wali Sidi Musa, deux autres
concernent un descendant de Sidi al-Hadj Belgasem, un récit a pour acteur
un sharif de Kali et le dernier met en scéne un groupe de Zénétes pratiquant
I’ahellil avec un autre, récitant le Coran. Les cinq premiers récits gravitent

" La premicre partie de cette étude a paru sous le titre " Les Zénétes du Gourara, leurs saints et
I’ Ahellil.- Insaniyat n°11, Vol. IV, n°2, Mai-Aofit 2000.
Sociologue, anthropologue - INALCO, Sorbonne Nouvelle.

77



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

donc autour d’agents a statut religieux, mrabtin et shurafa. Nous tirerons
plus loin, les conclusions de cette polarisation des récits sur des agents a
statut religieux, pour analyser les relations ambigués qui se sont tissées entre
eux et l'ahellil.

Pére saint et fils flatiste

Récit n°1 : Sidi Yusef fils de Sidi Ahmad u-Lhadj

Lorsque Sidi Ahmad u-Lhadj est arrivé a Talmin, les gens du ksar I’ont
accueilli et lui ont offert une école coranique pour y enseigner. I s’est
installé. Puis les gens 1’ont marié avec une femme des At Wuzzem. Il eut
avec elle un enfant qu’il appela Yusef.

Sidi Ahmad u-Lhadj lui inculqua son enseignement, mais Yusef suivit
une autre voie : il devint joueur de flite. Il partait de ksar en ksar et la ou il y
avait un ahellil, il y participait en jouant de sa flite.

Puis, Yusef arriva a 1’dge du mariage. Il se maria et eut sept enfants.

Une fois, il s'en alla dans les ksour et resta longtemps sans revenir.
Sa femme retourna chez ses parents. Elle y resta et un jour elle se dit:
“Si seulement je n'avais pas eu ces enfants avec le mrabet. Et s'il était des
ndtres, il serait resté prés de moi. ” De I’endroit ou il se trouvait, Sidi Yusef
entendit les paroles de sa femme. Il revint vers elle et lui dit : “ Les enfants
qui te dérangent tant mourront I'un aprés l'autre. ” Les sept enfants moururent
et elle aussi.

Sidi Yusef resta seul avec sa flite.

Un jour qu’il en jouait, son pére était a la mosquée en train de faire sa
priére. Il dit : “ Que Dieu fasse taire celui qui joue de la fllte, serait-ce Yusef
mon fils.

Sidi Yusef tomba malade, il enfla puis mourut.

* %k 3k

Ce récit se compose de trois parties qui mettent en scéne les relations
entre le pére et le fils, entre le fils et sa femme et, enfin, entre le pére et le
fils. Voyons ces différents aspects. Dans notre étude sur Talmin, nous avons
vu les réticences de Sidi Ahmad u-Lhadj a s’installer dans ce ksar, allant
méme jusqu’a refuser I’ordre de son pére qui 1’obligeait a s’y rendre. Le
début du récit ne mentionne pas ceci mais montre la relation entre le wali et
les gens de Talmin sous un aspect positif : ceux-ci I’accueillent et lui offrent
d’enseigner dans une école coranique. Plus, au moment de se marier, ce wali
se voit offrir une femme issue de 1'un des lignages de Talmin, les At
Wuzzem, dont nous n’avons pas retrouvé de traces dans les traditions orales.
De cette union entre le wali et la femme zénatiya naquit un fils, Sidi Yusef
qui est, dans ce récit, I’actant principal. Mais alors que son pére lui inculque
son savoir religieux, de maniére a ce qu'il poursuive I'ccuvre d'islamisation

78



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

entreprise, Sidi Yusef choisit une voie opposée en devenant passionné
d’ahellil. Sidi Yusef s’écarte donc de la voie dans laquelle I’avait formé son
pere. Il effectue une déviation par rapport au but auquel le destinait Sidi
Ahmad u-Lhadj. Le récit ne donne aucune indication sur les influences qui
provoquent cette déviation. Et celle-ci est suggérée par ’attirance du jeune
homme pour la fliite. Toujours dans le récit, cette attirance ne donne lieu a
aucune réaction, du type interdiction, du pére. Sidi Yusef parait guidé par
son destin. Nous pouvons remarquer ici un premier paralléle entre I’action du
pere et celle du fils. Alors que Sidi Ahmad u-Lhadj était, comme nous
I’avons vu dans les récits sur sa vie, sur le point de transgresser 1’ordre donné
par son pére de se rendre & Talmin dont il craignait les gens, son fils Sidi
Yusef effectue une déviation par rapport au statut social auquel le destine son
pére. Et si, Sidi Ahmad u-Lhadj finit par obéir a son pére, suite aux
interventions des aieux et méme du Prophéte, Sidi Yusef Iui, parait
condamné a suivre sa déviation jusqu’au bout : choix ou fatum ?

Sidi Yusef est le produit de I'union entre un wali et une zénatiya et lui-
méme prend femme dans une famille zénéte puisque a cette époque, il n’y a
pas de lignage de mrabtin a Talmin, en dehors de celui que son pére est en
voie de constituer et dont il devrait étre le continuateur. Cet élargissement ou
reproduction du lignage est montré par le fait que Sidi Yusef a sept enfants.
Or, au lieu de s’occuper de sa famille, il erre de ksar en ksar a la recherche
des soirées d’ahellil. Il est devenu flitiste (bab n tmeja) et anime donc, aux
cOtés du soliste (abechniw) les ahellil. Sa passion pour 1’ahellil et la flite
I’améne a délaisser et abandonner femme et enfants pour I’errance et la quéte
du plaisir des sens. La pratique de [D’ahellil allant de pair avec la
consommation du kif, on peut déduire que Sidi Yusef s’y adonne. Il ne se
trouve donc pas du coté des clercs dévoués a Dieu et a la religion, mais avec
les hachaychiya pris par les plaisirs de la vie. Une vie qu’il méne loin de sa
famille, c'est-a-dire, de son pére, de sa femme et de ses enfants. La femme
délaissée retourne chez ses parents. Elle se plaint, regrette son mariage avec
un “mrabet” auquel elle ne se sent attachée que par ses enfants. Elle en vient
méme a préférer un mariage avec 1'un de siens. On ne sait pas si I'expression
“s-is nagh” (des notres), désigne un membre de son lignage ou un homme de
la communauté¢ Zénéte de Talmin. Il semble que le statut de mrabet de Sidi
Yusef soit un facteur explicatif de sa conduite inconsciente, puisque la
femme dit qu'un homme, de son lignage ou de son statut, serait resté prés
d’elle. Or, I’ahellil étant une pratique des Zénétes, il y a dans ce que dit la
femme de Sidi Yusef comme une accusation injuste.La réaction de Sidi
Yusef est prompte. De 1a ou il se trouvait, nous dit le récit, il entend les
propos de sa femme. L’injustice de sa femme par le regret qu'elle exprime de
n’avoir pas épousé¢ un membre de sa communauté et le role qu’elle attribue
au statut de mrabet de son époux dans ses malheurs aménent une réponse
extréme, radicale de Sidi Yusef. Celui-ci se déchaine et, pour “ libérer” sa

79



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

femme, il souhaite la mort de leurs enfants. La fureur du wali n’ayant pas de
limite, sa femme meurt aussi. La boucle est bouclée, Sidi Yusef qui a
abandonné sa famille pour sa passion de 1’ahellil reste seul avec I’instrument
symbole de celui-ci, sa flite. Aprés la déviation par rapport aux objectifs du
pére, voici une autre catastrophe : le risque d’extinction du lignage qui, au-
dela de Sidi Yusef, concerne son pére, le fondateur.

La derniére partie du récit met aux prises, Sidi Ahmad u-Lhadj qui prie a
la mosquée et son fils jouant de la fliite. Sidi Yusef perturbe son pére. Celui-
ci le maudit. Nous voyons ici que le déchainement de la fureur du fils contre
sa femme est contagieux puisque le pére en vient a la méme extrémité. Ce
mimétisme se transmet et provoque la ruine du lignage en formation puisque
avec la mort de Sidi Yusef, le pére reste seul. Sidi Ahmad lui-méme ne
restera pas & Talmin, puisqu’il souhaitera étre enterré au ksar voisin de
Saguia. Dans I’étude sur le ksar de Talmin, nous avons vu que selon la
tradition orale, Sidi Ahmad u-Lhadj demande a son disciple et ami Ahmad
ben Mhammad de quitter Talmin pour Saguia et aussi, de donner son nom au
fils qu’il aura. N’ayant pas de descendance, le wali attend de son disciple une
transmission symbolique de sa filiation.

Le récit est polarisé sur les relations internes a la famille de Sidi Yusef ou
plutét, sur les répercussions négatives que sa passion pour 1’ahellil provoque
dans ses rapports avec sa femme et son pére. Cette passion pour 1’ahellil
meéne Sidi Yusef a 1’autodestruction qui apparait comme le résultat de son
opposition a la voie tracée par le pére. Car, en définitive, tout découle de la
déviation premiere de Sidi Yusef au projet du pere. La polarisation sur les
relations internes a la famille de Sidi Yusef rejette a 1’arriére-plan les autres
acteurs qui participent a cette situation tragique, c'est-a-dire les ksouriens
Zénétes. Mais leur influence sur le parcours de Sidi Yusef se dégage en
filigrane. Si I’on admet, en effet, que ce sont les ksouriens qui pratiquent
I’ahellil, il est possible de déduire que ces derniers sont a I’origine de la
déviation de Sidi Yusef. La signification du récit prend alors une autre
tournure et le conflit se déplace: ce n’est plus d’un probléme interne a la
famille de Sidi Yusef qu’il s’agit, mais de la question des relations entre Sidi
Ahmad u-Lhadj, le wali “islamisateur”, et les gens de Talmin. Le
cheminement de ce conflit peut étre ainsi résumé :

- le pére de Sidi Ahmad u-Lhadj donne, & ce dernier, I’ordre d’aller a
Talmin pour étendre dans 1’espace le lignage de Sidi Musa et répandre
I’orthodoxie religieuse dans cette région qui semble occupée par des Zénétes
judaisés ou paiens ;

- Sidi Ahmad u-Lhadj, qui connait les gens de Talmin pour les avoir
observés refuse de s’y rendre. Dans un autre récit, le wali déclare que les
gens de Talmin sont pires que les At Wadday, terme par lequel on désigne
les djinns. Il désobéit ainsi a la volonté de son pére et n’accepte d’y aller
qu’apreés plusieurs interventions des ancétres et du Prophéte ;

80



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

- a la faveur de miracles, qu’il accomplit lors de son arrivée, les gens de
Talmin I’accueillent et lui proposent d’enseigner dans une école coranique ;

- le wali prend femme auprés des gens de Talmin, mais son fils Sidi
Yusef qu’il destine a assurer sa reléve et continuer la reproduction de son
lignage est capté par la culture de ses oncles zénétes et devient un adepte de
I’ahellil ;

- Sidi Yusef se détache de sa famille et de son pére et, le conflit qui s'en
suit amene la disparition du lignage en formation ;

- resté seul, Sidi Ahmad u-Lhadj demande a se faire enterrer a Saguia,
ksar voisin et suscite le départ de son disciple et ami descendant de I’un des
lignages les plus importants de Talmin, les At Shaykh Said. Le cycle ouvert a
Talmin se clot ainsi par I’extinction de la lignée issue de Sidi Ahmad u-
Lhadj et par un recommencement a partir du ksar voisin de Saguia.

L’ahellil, qui représente ici la culture Zénéte ancienne et encore
autonome, montre la force de cette culture qui réussit a détourner le fils du
wali des objectifs de son pére. L’épisode de Sidi Yusef symbolise en quelque
sorte la capacité de résistance des ksouriens de Talmin qui, tout en acceptant
parmi eux le wali Sidi Ahmad u-Lhadj, ne sont pas préts a renoncer a leur
pratiques culturelles. Les relations entre religion et ahellil apparaissent dans
ce récit sous une forme antagonique qui révele a la fois l'antagonisme latent
entre le wali Sidi Ahmad u-Lhadj et les Zénétes de Talmin non encore
soumis a son autorité; mais aussi la vitalité de la culture locale qui parvient a
attirer le fils du wali.

L'ordre ksourien perturbé

Récit n°2 : Sidi Mhammad de Zawiyet Sidi al-Hadj Belgasem

Sidi Mhammad, le petit-fils de Sidi al-Hadj Belqasem, était un maitre de
l'ahellil. Chaque jour, aprés avoir accompli ses travaux, il remontait des
jardins le soir et s'arrétait a un endroit appelé “ zqaq n zlulagh ”, pour y jouer
de la flite. Et alors, chaque femme qui était occupée a ses taches
domestiques (allumer le feu, rouler le couscous ou autre...) les délaissait pour
se mettre a I’écoute de Sidi Mhammad. Un jour, les hommes du ksar se
dirent: ““ Cet homme cherche a perturber notre communauté, il détourne les
femmes de leurs travaux. ” Ils allérent se plaindre de lui auprés de son frére.
Le frére de Sidi Mhammad leur répondit : ““ D'accord ™.

Il attendit le lendemain. Comme d’habitude, Sidi Mhammad vint a son
endroit. Son frére s’y était caché, attendant qu’il remonte pour le battre.
Aprés avoir terminé ses travaux, Sidi Mhammad remonta vers le ksar. Il
s’était apercu que son frére ’attendait, caché prés de I’endroit ou il aimait
jouer de la flate. Il dit alors (sur un air d'ahellil) :

81



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

“O! vous, femmes de Tadmamt'
et vous, femmes de zqaq n zlulagh
si Dieu n’a rien décidé a mon sujet
ce n’est pas un humain qui me fera changer.
0! Madame, fille de notre Prophéte ™.

Son frére compris, alors, que ces paroles lui étaient destinées. Cela
signifiait: les hommes qui t’ont envoyé¢ pour me battre, ni eux ni toi ne
pouvez me retenir, tant que Dieu ne 1’aura pas décidé. Et on dit que lorsqu’il
arriva a 1I’age adulte, Sidi Mhammad brisa sa flite.

% %k ok

Les éléments essentiels de ce récit sont : (a) Sidi Mhammad joue tous les
soirs, avec sa flite, des airs d’ahellil ; (b) les femmes fascinées, cessent leurs
travaux domestiques ; (c) les hommes du ksar se plaignent auprés de son
frére ; (d) celui-ci le guette un soir pour le corriger ; (¢) Sidi Mhammad fait
comprendre a son frére qu’il ne craint que Dieu ; (f) arrivé a maturité, il casse
sa flite.

Sidi Mhammad est seul (célibataire) et s’occupe quotidiennement de ses
jardins. Il n’est donc pas identifié comme oisif dans le récit. Sa passion pour
I’ahellil est aussi solitaire, il joue de la fliite en remontant chaque soir des
jardins. Ce plaisir individuel perturbe néanmoins 1’ordre des choses, puisque
les femmes, fascinées, cessent de s’occuper de leurs travaux domestiques. Un
homme seul perturbe donc les femmes dans leurs foyers. Mais cette
perturbation est le résultat d’une fascination. On sent que les femmes
éprouvent le désir de sortir de chez elles et de se rendre a I’endroit ou se
trouve Sidi Mhammad pour I’écouter. Les hommes du ksar sont ainsi
doublement mécontents : d’une part, par la séduction qu’un célibataire
exerce sur les femmes et ensuite, parce que cela détourne les femmes de leurs
activités domestiques. Dans leur réaction les hommes du ksar ne s’adressent
pas directement & Sidi Mhammad, mais a son frére. Le récit met en évidence
ici la relation entre ainé et cadet, le second étant considéré comme mineur et
a proprement parler, irresponsable. 11 ne faut pas oublier que nous sommes
en présence d’un lignage de mrabtin, puisque Sidi Mhammad et son frére
sont les petits-fils du wali Sidi al-Hadj Belgasem, fondateur de la zawiya qui
porte son nom. Le frére ainé est donc chargé d’une double mission : amener
son cadet a cesser de perturber les femmes mais aussi, a Iui faire prendre
conscience du respect qu’il doit porter au statut de son lignage. L’ainé doit
donc rétablir ’ordre au niveau de la communauté et de son lignage. Le plan
de I’ainé est extrémement simple : guetter I’arrivée de Sidi Mhammad et, au
moment ou celui-ci s’appréte a jouer de sa flite, lui donner une correction.
Dans le récit, I’ainé pense ramener son frére sur le droit chemin, par la

L Tadmamt et zqaq n zlulagh sont deux quartiers de zawiyet Sidi al-Hadj Belqasem, ksar situé tout
prés de Timimoun.

82



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

punition. Or, non seulement Sidi Mhammad “ sait” que son frére 1’attend
pour le frapper mais, en plus, il justifie son comportement en affirmant qu’il
ne se soumet qu’a Dieu. S’il joue de la fllte, c’est donc que cela plait a Dieu
qui lui a fait ce don et seul un décret ou un signe de Dieu peut I’amener a
changer. Sidi Mhammad ne craint donc ni son frére ainé, ni les hommes du
ksar. Il est significatif que dans ces vers d'ahellil, inclus dans le récit, Sidi
Mhammad ne prenne a témoin que les femmes, c’est a elles qu’il s’adresse.

Alors qu’au début du récit, la communication entre Sidi Mhammad et les
femmes ne passe que par le canal des airs qu’il joue, il leur parle directement
en leur exprimant sa seule crainte de Dieu et donc, sa confiance en lui-méme.
Ces paroles sont un avertissement adressé a son frére ainé et aux hommes du
ksar qui, sans que cela ne soit dit explicitement, laissent Sidi Mhammad en
paix. Sidi Mhammad continuera donc a jouer de la flite jusqu’a ce qu’il
arrive a maturité. Il cassera alors son instrument, signe d’abandon de
I’ahellil. Le terme zénéte yewsel que nous traduisons par “maturité” a un
double sens. Il peut signifier le passage a I’age adulte, moment ou 1’on doit
prendre femme, mais aussi un état d’avancement dans le statut de wali.

Cette ambiguité révéle la complexité des comportements de ces
personnages qui apparaissent comme marginaux, puisqu'ils troublent, par
leur passion pour I’ahellil, I’ordre des choses. Mais, par dela I’apparence, ils
poursuivent en réalité un autre but qui échappe souvent aux hommes du
commun. La relation privilégiée de Sidi Mhammad avec I'ahellil est
explicitée dans un autre récit.

Islamiser les femmes par 1'ahellil

Récit n° 3 : Sidi Mhammad et ’imam

On dit de lui qu’il était wali & Zawiyet Sidi al-Hadj Belgasem. C’était un
wali mais dans une autre voie. Et il n’y a pas beaucoup de wali qui ont
emprunté cette voie. Sidi Mhammad a fondé une école d’ahellil avec
poémes, gambri et flite. De plus, il avait pour compagnie des femmes et des
jeunes filles.

Un jour, 'imam de la mosquée vint a passer devant eux, alors qu’ils
jouaient du gambri. 1l se dit, en son for intérieur : “ Ces débauchés qui
restent avec les femmes ne sont pas dignes d'étre salués. ” Et il s’en fut sans
leur dire “ Que le salut soit sur vous. ” Puis, il fit ses ablutions, entra dans la
mosquée et se mit face aux gens. Il chercha ce qu’il allait leur dire (pour son
préche) mais il ne savait plus rien. Il dit : *“ Allah est le plus grand ” et ce fut
tout. Les gens attendaient qu’il dise la fatiha, qu’il récite un verset du Coran,
mais en vain. Un autre vint diriger la priére a sa place et lui se mit de coté.
Les gens firent la priére puis sortirent de la mosquée.

L’imam s’en alla chez un autre imam de sa connaissance et il lui raconta
ce qui venait de lui arriver. L’autre lui répondit : “ qu'as-tu fait ou dit

83



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

aujourd'hui?” Et limam lui dit : “je n'ai rien fais (de mal), mais tout a
I'heure, je suis passé prés d'un maitre de I'ahellil entouré de femmes et je me
suis dit, que ce n'étaient pas la des gens a saluer ”. Son compagnon lui dit
alors : ““ c'est lui, le responsable de la situation dans laquelle tu te trouves ™.

L’imam revint auprés de Sidi Mhammad, accompagné de gens respectés
pour obtenir son pardon. Celui-ci lui dit : “ je te pardonne, j'accepte ta venue
puisque je ne t'ai rien fait. Tu ignores tout de 1'ahellil. Mais, sache que ce que
tu enseignes a tes éléves, moi aussi, je l'enseigne a ces femmes.

Ce récit est surprenant parce qu’en nous introduisant dans le monde des
femmes, il identifie un autre type de wali. Et cette catégorie, plutdt rare, de
wali a choisi de mener son action en direction d’un milieu qui semble avoir
été oublié¢ jusque-la, celui des femmes. Ce récit nous renvoie-t-il a une
donnée objective, le travail d’islamisation en milieu féminin par un wali de la
troisiéme génération (XVIIe siécle) ou alors, a des fantasmes concernant la
relation entre les wali et les femmes ?

Reprenons d’abord les éléments centraux du récit : (a) Sidi Mhammad est
un wali de type particulier et rare ; (b) au lieu d’une école coranique destinée
a des éléves miales, il fonde une “école d'ahellil” ; (c) il est entouré de
femmes et de jeunes filles ; (d) ’imam de la mosquée qui passe devant le lieu
ou se tient le “concert” d’ahellil, pense qu’il s’agit d’un lieu de débauche et
refuse de saluer le groupe ; (e) peu apres, alors qu’il dirige la priére, il perd
subitement tout son savoir ; (f) il se rend compte par la suite qu’il a commis
une injustice envers Sidi Mhammad ; (g) I'imam envoie au wali une
délégation (jah) qui demande le pardon ; (h) Sidi Mhammad accepte les
excuses et explique le sens de son action: 1’école coranique et “l'école de
l'ahellil” vont dans le méme sens malgré les apparences.

Nous retrouvons ici, une donnée sociologique relative aux relations
hommes/femmes ; un élément d’orthodoxie qui considére comme un mal
toute réunion mixte ; un trait socioculturel avec I’aspect féminin de I’ahellil
et une donnée sur I’action des wali de I’époque, puisque Sidi Mhammad
utilise de maniére pédagogique 1’ahellil pour faire passer son “message” en
milieu féminin. Si I’on résume tout ceci, on obtient la démarche suivante :
I’ahellil est plutot du coté des femmes. Ce sont elles qui sont attachées a cette
pratique. L’enseignement religieux se diffuse principalement dans les zawaya
et les écoles coraniques auprés d’un public essentiellement masculin. Le
milieu féminin échappe donc a cette action de diffusion de I’islam par les
wali. Cette constatation améne quelques-uns uns d’entre eux (dont Sidi
Mhammad) a prendre conscience de cet aspect négatif ou de cette injustice.
Sidi Mhammad se consacre donc a [I’islamisation de cette moitié
marginalisée (du ksar) que représentent les femmes. Sa pédagogie consiste,
pour se rapprocher du milieu féminin, a utiliser 1’ahellil comme moyen de
transmission en reprenant a la fois le cadre : groupe de femmes et jeunes

84



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

filles dans une maison ou piéce considérée comme école et la forme, avec les
poeémes (izelwan) de I’ahellil ainsi que les instruments (gambri, flite). Cette
réunion, considérée de I’extérieur et de manicre superficielle, consiste bien
en un concert d’ahellil (sous la forme de la tagerrabt comme nous le verrons
plus loin). Mais, “en réalité”, Sidi Mhammad est en train de transmettre les
données de base de I’islam, sous la forme de la poésie chantée de 1’ahellil et
avec 1’accompagnement des instruments de musique. La vision extérieure et
superficielle est celle de I’imam, qui ne voit que du mal et condamne. Ce
personnage, qui du haut de sa chaire, définit le bien et le mal et oriente la
communauté masculine présente a la mosquée en 1’exhortant a I’application
stricte des valeurs musulmanes, est souvent pris a partie par les ksouriens.
Str de sa position dominante de représentant de I’orthodoxie, il juge,
condamne et dirige. Mais entend-on souvent dire : “applique-t-il, lui-méme,
tout ce qu’il dit ?”” Nous sommes renvoyé€s ici & un probléme classique : les
agents de la norme ne transgressent-ils pas ces méme normes en secret ? N’y
a-t-il pas quelque part, mensonge et hypocrisie ? L’une des vertus
essentielles des ksouriens est la discrétion et la prudence devant tout
jugement catégorique, ce qui développe corrélativement une méfiance ou un
scepticisme devant toute conduite irréfléchie. Dans la quotidienneté, la
philosophie de la vie des ksouriens et aux antipodes de tout dogmatisme
dualiste : le bien et le mal, I’envers et I’endroit, le juste et I’injuste, le vrai et
le faux sont mélés et non séparés une fois pour toutes. On se garde donc de
tout jugement hatif et catégorique parce qu'en définitive, les choses ne sont
jamais ce qu’elles paraissent étre. Face a ce scepticisme généralisé, la valeur
cardinale n’obéit pas a des schémas imposés du dehors par des agents qui,
aprés tout, ne sont que de pauvres mortels et de faibles créatures, mais
provient de I’intériorité la plus profonde et la plus personnelle. Chacun doit,
en fin de compte, obéir a sa niyya, que I’on peut traduire par “ pureté
d’intention” et c’est a cette niyya que 1’on se remet pour comprendre et
juger. En refusant de saluer Sidi Mhammad et le groupe de femmes écoutant
le gambri et chantant 1’ahellil, ’imam fait preuve d’arrogance et de
suffisance. Ces deux défauts conjugués débouchent sur I’ignorance : I’imam
ne sait pas a qui il a réellement affaire car il juge rapidement sur des
apparences trompeuses et sans faire preuve de discernement. En réponse a ce
comportement méprisant (et méprisable) de I’imam, Sidi Mhammad oppose
sa niyya et sa baraka de descendant de Sidi al-Hadj Belgasem. Ces deux
forces provoquent le chatiment avec la perte de savoir de I'imam qui
redevient, par conséquent, ignorant. Nous avons ici une autre valeur de ce
mysticisme populaire: le savoir et 1’ignorance ne sont pas donnés une fois
pour toutes, le faux savant peut étre dévoilé et son ignorance s’étale alors au
vu et au su de tout le monde. De méme, le pauvre hére ignoré peut se révéler,
grace a sa niyya, comme un maitre du sens. Sidi Mhammad se comporte ici,
en digne descendant de son aieul. Nous avons vu, plus haut, que celui-ci

85



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

rejetait les signes extérieurs de la richesse et du savoir en vivant pauvrement
et en travaillant de ses mains. Sidi Mhammad transmet la connaissance de
I’islam aux femmes marginalisées par les hommes et ceci, par le biais de
I’ahellil. Un ahellil qu'il contribue, par-la méme, a sacraliser. Nous
retrouvons, ici, l'explication avancée par M. Mammeri sur l'utilisation de
l'ahellil comme canal de transmission du savoir religieux.

Voyons a présent, 1’hypothése du fantasme. Si nous renversons la
perspective de 1’analyse, en considérant que le point de vue de I’imam refléte
la morale sexuelle en vigueur a cette époque, il apparait clairement que Sidi
Mhammad par son comportement, commet une infraction grave a cette
morale. Dans Ce troisieme récit, les hommes du ksar se plaignent, auprés du
fréere ainé de Sidi Mhammad, du fait que celui-ci, en jouant de la flite,
détourne les femmes de leurs tiches domestiques. Cette perturbation de
I’activité habituelle des femmes est directement liée au fait que celles-ci sont
séduites par la fliite de Sidi Mhammad. Sur cette relation entre les femmes du
Gourara et la flite, Mammeri écrit : “En voyant venir le flitiste, les femmes
disent : “ Iw' a bab n temja, ikhs-it wul inu” : Viens flltiste, mon cceur aime
entendre la flite.”? Le méme auteur ajoute ce détail technique : “Quand
tous les trous (de la fliite) sont ouverts on a un sudus ; on dit que 1’air est
féminin et que la flite pousse des youyous comme une femme, la tseghrurut
am tmettut .

Cet instrument renvoie donc a 1’univers féminin et le flitiste est ’homme
qui se rapproche le plus de ce monde : il séduit les femmes en jouant de
I’instrument qu’elles aiment le plus. Le flitiste est donc un séducteur qui
attise les passions et détourne les femmes de la norme. Nous I’avons dit plus
haut, il les perturbe en les attirant vers Iui dans un mouvement qui leur fait
perdre tout contréle. Or, le comportement de I’imam, par rapport a Sidi
Mhammad, rejoint en définitive celui des hommes du ksar mécontents de
I’action néfaste du flitiste sur leurs femmes. Mais, si ’imam semble
condamner une mixité prohibée ou, a tout le moins, sévérement réglementée
par I’Islam, les hommes du ksar craignent le caractére imprévisible du
comportement de Sidi Mhammad. Dans la conception populaire, les wali
échappent a tout contrdle social et les actes les plus répréhensibles et
blamables sont tolérés venant d’eux. Mais cette acceptation de toutes les
actions des wali n’empéchent pas que des fantasmes se cristallisent a leur
sujet. Ceci nous ouvre une toute autre perspective sur les relations entre les
wali et les ksouriens. En acceptant leur comportement qui défie parfois les
normes établies, les ksouriens peuvent se laisser “imaginer” que les saints
soient parfois amenés a défier la morale sexuelle. Partout ou ils s’installent,
on leur donne des épouses légitimes, mais leurs instincts qui se déchainent,

2. MAMMERI, M. .- L ahellil du Gourara.- Paris, &d. de la MSH, 1985.- p.18.
3. Ibid.- p.18.

86



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

parfois de maniére incontrolable, peuvent amener les saints a désirer les
femmes des ksouriens. L’usage que certains wali font de la flate peut
concourir, lui-méme, a déclencher le désir, tout aussi incontrblable, des
femmes.

On voit comment ’ahellil se trouve placé, ici, au centre d’un double
processus : imposition par I’islam de normes et d’une morale auxquelles
certains de ses agents semblent échapper et, volonté des ksouriens de
contréler une pratique (1’ahellil) qui peut provoquer une perturbation de
I’ordre social surtout au niveau des rapports hommes/femmes. Ces récits
peuvent donc étre interprétés, au moins en partie, comme mettant en sceéne,
de maniére imaginaire, cette question centrale et refoulée du désir. Le
processus de défense consisterait a suggérer la question, tout en la résolvant
dans une conclusion qui permet de sauvegarder les normes religicuses et la
morale sociale, dans 1'une des valeurs essentielles de cette société : la pureté
d’intention (niyya).

Des ksouriens suspicieux

Récit n° 4 : Sidi Muhammad u-abd al-Hay

Sidi Muhammad u-abd al-Hay est un wali a Timimoun, de la descendance
de Sidi Musa. A chaque fois qu’il y avait un ahellil 2 Timimoun, il venait de
Tasfawt, y participait puis s’en retournait chez lui. Il avait coutume de venir
avec son tambourin (fagelalf) et il entrait 1a ou se trouvait I’ahellil. Ce
tambourin est toujours chez ses descendants et chaque année, a 1’occasion de
sa ziyara, ils le ressortent.

Sidi Muhammad u-abd al-Hay participait donc aux ahellil et, les gens se
dirent : “ comment! Sidi Muhamed u-abd al-Hay participe aux ahellil des
femmes? Cela est impossible. Nous devons le sermonner. C'est un mrabet, un
descendant de Sidi Musa. Et depuis que nous avons su qu'il se rendait aux
ahellil des femmes, il pose un grave probléme.” Les gens de Timimoun
demandérent donc a quelqu’un de le prévenir.

Ils dirent a cette personne : “préviens-le de ce qu'il est en train de
commettre. Puis dés que vous aurez constaté qu'il fait quelque chose de
répréhensible, prenez-le et ramenez-le dehors ™.

Les choses se passérent ainsi. Ils se mirent a sa recherche et a chaque
ahellil, ils s’y rendaient aussi. Mais Sidi Muhammad u-abd al-Hay était
introuvable. Lorsqu’ils venaient rendre compte de leurs recherches, ils
disaient: “nous n'avons rien trouvé, nous n'avons pas vu cet homme ”. On
leur répondait alors : “allez-y, cherchez encore, ramenez-nous des
nouvelles ”. Ils repartaient, mais il n’y avait rien.

11 en fut ainsi jusqu’a ce que I’'un d’entre eux comprenne ce qui se passait
réellement. Il compris que Sidi Muhammad u-abd al-Hay assistait toujours

87



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

aux ahellil des femmes, mais qu’il était lui-méme avec des cheveux tressés,
une robe, des seins... Il avait I’apparence d’une femme. Mais il dit aux autres:
“non, je n'ai rien vu.” Les gens étaient préoccupés, ils se disaient :
“comment cela ? Des gens l'ont encore apercu, lorsqu'il entrait dans cette
maison ou se tenait un ahellil de femmes puis en ressortir. Mais personne ne
l'a vu au milieu des femmes .

C'est alors que ’homme qui avait compris ce qui se passait appela 1'un
des anciens. Il lui dit : “ eh bien, je I'ai vu et voici comment : il n'avait plus
l'apparence d'un homme mais d'une femme ”. L'ancien dit alors aux autres:
“c'est terminé, vous pouvez vous en aller. ” Puis il s'en alla informer les
autres.

Depuis ce jour, on laissa Sidi Muhammad u-abd al-Hay en paix. Ils
avaient compris que cet homme était dans un autre état (sal). Il ne se rendait
pas a I’ahellil pour séduire les femmes ou pour écouter leurs dires. 11 y allait
dans un autre but.

Ce quatrieme récit s’inscrit dans la perspective des deux précédents avec
cependant une variante dans I’agencement des éléments : (a) il s’agit d’un
wali d’ascendance prestigieuse (Sidi Musa) ; (b) il fréquente de maniére
assidue 1’ahellil des femmes (tagerrabt) ; (c¢) les hommes du ksar de
Timimoun sont mécontents, aprés s’étre réunis ils décident de surveiller le
wali ; (d) mais ils n’arrivent pas a le prendre en “flagrant délit” ; (e) un sage
découvre le miracle : le wali, une fois parmi les femmes, se transforme en
femme ; (f) les hommes s’inclinent devant le wali.

Il y a, tout d'abord, une distinction a souligner entre ahellil et tagerrabt.
Le premier s’effectue de nuit et en plein air, dans une place du ksar ou sur la
terrasse d’une habitation et il est, en principe, ouvert a la participation de tout
le monde. La tagerrabt, plus intime, se tient & I’intérieur de la maison, dans
une piéce ou dans le patio, de nuit comme de jour et avec des participants qui
sont invités par le maitre de céans. Certains informateurs ajoutent qu’a
I’origine I’ahellil était réservé aux hommes et la tagerrabt aux femmes. Ceci
n’est pas expressément affirmé dans ce récit, bien qu’il soit précisé qu’il
s’agit d’ahellil de femmes.

Dans son étude sur I’ahellil, Mammeri écrit : “Une tradition rapporte que
jusqu’a I’époque de Sidi Mohammed ou Abdellah (lire : u-abd al-Hay) la
tagerrabt était interdite aux hommes, mais le saint en était si épris qu’un
jour, déguisé en femme, il s’était introduit dans une maison ou il y en avait
une, en passant par les foggaras. Son pére, en ayant été averti, prit un baton
pour venir chatier son fils. Mais Moulay ou Abdellah, pressant son sein, en
fit couler du lait et, depuis ce jour, la fagerrabt devint mixte .

Les deux récits, bien que trés proches 1I’un de 1’autre, obéissent cependant
a deux logiques différentes. Le second est censé expliquer 1’origine de la

4 MAMMERI, M..- L ahellil du Gourara.- Paris, éd. de la MSH, 1984.- p.13.

88



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

mixité de la tagerrabt et, le premier est plutdt centré sur le wali & qui la
baraka permet un comportement réprouvé par la morale en vigueur. Dans un
premier moment, la réaction des hommes du ksar est faite d’étonnement. Un
wali descendant d’un autre wali aussi prestigieux pour les gens de
Timimoun, puisque Sidi Musa est donné comme le fondateur et le shaykh du
ksar, ne peut transgresser de maniére aussi flagrante les normes sociales. On
essaie méme de sermonner Sidi Muhammad u-abd al-Hay en le ramenant a la
raison, c'est-a-dire a respecter lui-méme son statut de mrabet et de
descendant de Sidi Musa. Par la suite, la décision est prise de le surveiller et
méme de D’attraper. Sidi Muhammad u-abd al-Hay échappe aux recherches
des vigiles en se transformant en femme. Dans le premier récit, cette
transformation est considérée comme un miracle dont le but est de montrer
aux hommes du ksar qu’ils se trompent totalement sur le comportement de
Sidi Muhammad u-abd al-Hay : celui-ci est un wali qui vit dans un état
d’extase ou de ravissement (kal). L utilisation, dans le récit, de ce terme qui
fait partie du lexique de la mystique musulmane, relativise en quelques sorte
I’hermaphrodisme du wali en le réduisant a un banal miracle du saint. Dans
la tradition rapportée par Mammeri, par contre, I’aspect bisexuel est mis en
valeur d’abord par I'entrée dans la maison a partir de la foggara qui connote
ici, I’intérieur ou mieux le ventre de la terre, le monde caché et invisible par
lequel s’écoule I’eau principe de vie et qui permet l'exploitation de la
palmeraie par ’homme, et ensuite, par 1’allusion trés nette au lait du sein
maternel. Cette tradition fournit une explication de la mixité de 1’ahellil qui
découle du statut d’étre bisexué attribué a Sidi Muhammad u-abd al-Hay. Ce
personnage est porteur de significations différentes, a partir d’éléments trés
proches. Ce qui prévaut ici est la baraka du wali. Par contre, dans la tradition
rapportée par Mammeri, nous avons une explication quasiment mythique de
la mixit¢ de [I’ahellil. Les mémes éléments renvoient a des symboles
différents. Et il semble bien que I’imaginaire des ksouriens ait attribué a Sidi
Muhammad u-abd al-Hay, quelque chose de plus ancien qui se trouvait déja
la, au moment ou se méme imaginaire se polarisait sur le phénomeéne des
wali. Comme D’écrit Castoriadis: “ Tout symbolisme s’édifie sur les ruines
des édifices symboliques précédents”s. Ceci montre aussi a quel point la
relation des Zénétes du Gourara a 1’ahellil a été retravaillée avec I’apparition
et la cristallisation du pouvoir des wali qui semblent prendre progressivement
la place de héros mythiques anciens ou de personnages polarisant en eux le
sacré, comme l'agurram qu'évoquait Mammeri.

Voici maintenant un récit mettant en scéne un sharif, dans sa relation
a l'ahellil.

3 CASTORIADIS, Cornélius.- L’institution imaginaire de la société.- Paris, éd. du Seuil, 1975.-
p-168.

89



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Un sharif qui s'ignorait

Récit n°5 : Le sharif et ’ahellil

Il y avait, a Kali, un sharif qui ne savait ni lire ni écrire et qui passait son
temps a jouer de la flite et de I’ahellil. Un jour, il se rendit au ksar d’At Said
pour participer & un ahellil. Une fois la séance terminée, il se préparait a
retourner a Kali.

Sur son chemin, il rencontra deux hommes qui se disputaient. Il leur
demanda : “ mais qu'avez-vous donc a vous disputer ? ” Les deux hommes
lui expliquerent les raisons de leur dispute et lui dirent : “ nous nous rendions
aupres du shaykh d'At Said pour qu'il tranche entre nous, mais puisque tu es
la, c'est a toi de nous arranger . Le sharif leur dit alors : “ mais j'en suis
incapable, je ne sais ni lire ni écrire! ” Les autres lui répondirent : “ tu es un
sharif, nous ferons ce que tu auras décidé pour nous ”. Le sharif de Kali
proposa alors une solution a leur conflit.

Puis, alors que les deux hommes, satisfaits, étaient repartis, il se mit
a réfléchir. Il se demanda s’il n’avait pas commis d’erreur dans son jugement
et décida de retourner & At Said, consulter 'imam. Arrivé auprés de ce
dernier, il Iui raconta ce qui s’était passé et I’autre lui dit : ““ ce que tu as fait
est correct, tu as ét¢ juste dans ton jugement .

Apres ceci, le sharif cassa sa fllite et s'abstint de toute participation a
I’ahellil. 11 prit une planchette d’écolier ({uha) et se mit a lire le Qor'an puis
le figh. 11 devint un savant (dlim). Et jusqu’a présent, ses descendants sont
appelés “ la famille du savant . C'est ainsi que cela s'est passé.

Ce récit nous ramene a la relation des shurafa a 1’ahellil. Le sharif de ce
récit est analphabete et s’adonne a I’ahellil des zénétes. Nous avons vu que le
ksar de Kali était habité par des shurafa vivants avec leurs haratin et
esclaves. Iln’y apas de Zénétes dans ce ksar.

Ces shurafa de Kali ainsi que leurs cousins d’ Agentur se disent Idrissides,
originaires d’Ain al-Hut, prés de Tlemcen. Ils sont installés au Gourara,
selon leurs traditions orales, au moins depuis le X1IIC siécle. Ces shurafa se
sont donc intégrés au Gourara et ont adopté la langue et la culture des
Zénetes. Bien qu’ils comptent plusieurs wali dans leur lignage et une zawiya
assez importante, & Agentur, certains d'entre eux sont complétement
analphabetes. Ils n’en conservent pas moins, aux yeux des autres Gouraris,
leur statut de shurafa et il ne viendrait a I’idée de personne, d’émettre de
doute sur les liens “naturels” entre leur statut et la maitrise parfaite de la
langue du Coran et du savoir scripturaire ; méme lorsque cette maitrise
semble faire défaut, il ne peut s’agir dans 1’esprit des ksouriens que d’une
illusion : le sharif analphabéte est un sharif distrait, mais le voile qui le
sépare de son savoir intrinséque peut a tout moment se soulever et le sharif
reprendre entiérement possession de son identité essentielle.

90



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Dans la représentation que se font les ksouriens, ce lien est pour ainsi dire
inné et peut se manifester a tout moment. Nous pouvons penser que méme
lorsqu’ils sont profondément intégrés dans la quotidienneté et la culture du
Gourara, les shurafa sont porteurs d’une altérité qui fait, précisément, leur
noblesse. Cette altérité est le produit d'un processus d'inculcation par les
agents religieux de la supériorité des shurafa descendants du Prophéte.

Voici donc un sharif joueur de flite et passionné d’ahellil. Il rencontre
deux hommes qui ont un différend et s’apprétent a consulter le shaykh du
ksar. L’intervention du sharif, qui leur demande la raison de leur dispute,
constitue peut-étre, plus que de la simple curiosité, un souhait d’arréter la
dispute. Mais les deux hommes, voyant le sharif, lui demandent tout
simplement de les arranger, ¢’est-a-dire de prendre une décision juste (sulh).
Ce qui n’est possible que pour une personne connaissant les régles du droit
musulman, ¢’est-a-dire un gadi.

En lui demandant de remplacer le shaykh du ksar, les deux plaignants
considérent le sharif comme potentiellement savant, de par son statut. La
dénégation du sharif ne parvient pas a dissuader les deux hommes : le sharif
s’improvise donc juge. Le fait qu’il se rende lui-méme aupres de I’imam afin
de lever le doute sur son jugement ne fait que renforcer I'honnéteté du sharif,
profondément attaché a 1'équité. Les deux ksouriens rencontrés, jouent, dans
le récit, le role de catalyseurs de la connaissance du sharif. IIs lui révélent ses
capacités latentes et virtuelles, qu’il n’avait jamais songé auparavant a
utiliser et approfondir. Cette connaissance, dans la conception populaire, est
innée et se transmet par la filiation, tout comme la baraka. C’est donc la
méconnaissance de soi qui améne le sharif a perdre son temps dans les
plaisirs, futiles et vains, des ksouriens avec 1’ahellil. L objectivation de ses
capacités, I’améne a I’étude du Coran et du figh et corrélativement, a une
rupture avec 1’ahellil symbolisée par le fait de casser la flite.

Ce geste, qui revient souvent pour signifier la rupture avec [’ahellil
montre, en fait, que I’ahellil est peu de chose, fragile comme la flite de
roseau. Relevons aussi I’opposition entre la fllte et la planchette (luha) sur
laquelle I’¢léve apprend a écrire le Coran. Deux instruments renvoyant, le
premier au profane, et le second, au sacré. Mais la aussi cette opposition est
relative, dépendante du contexte. On connait ce dit du Prophéte rapporté par
le mystique persan Rimi: “Si quelqu’un d’entre les gens de la pureté est
dépourvu de pureté, il ne peut entendre les secrets dans la mélodie de la flite,
ni en jouir, car la foi tout entiére est plaisir et passion 6,

Dans les récits mettant en scéne des wali, la foi, la pureté d’intention
justifient ou mieux, couvrent les plaisirs et passions entrainant par l1a une
certaine valorisation de 1’ahellil. Par contre dans ce récit n° 5, nous sommes
dans un autre contexte. Ce qui prévaut ici, c’est le figh, la loi religieuse qui

6 CHEVALLIER, J. et GHEERBRANT, A...- Dictionnaire des symboles.- Ed. Laffont / Jupiter,
1982.- p451.

91



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

s’appuie sur I’accumulation d’un savoir scripturaire. L’accés a ce savoir, qui
pour les gens du commun nécessite de longues années d’apprentissage, est
ici dévoilé au sharif par le fait qu'il bénéficie de la baraka de ses ancétres,
descendants du Prophéte fondateur de cet ordre. Nous retrouvons ici le
théme de la connaissance cachée et soudainement dévoilée. Mais le figh
rationnel est résolument opposé aux plaisirs et a la passion et les spécialistes
du droit ne s'entend pas avec la quéte de 1’émotion si chére aux soufis.

Dans ce récit, I’ahellil est condamné par le figh. La connaissance savante
est ici opposée a la poésie populaire. Le foisonnement d’images et la
puissance évocatrice des symboles dont use le soufisme des wali
s'accommode de 1’ahellil, par contre le figh s’exprime dans la langue arabe et
s’oppose au droit coutumier des Zénétes. Cette donnée permet d’expliquer,
en partie, la diffusion en milieu populaire berbérophone du soufisme des wali
et, au contraire, la rigidité et I'aspect élitiste du figh. Le récit est révélateur a
cet égard, puisque le figh est inconsciemment abordé comme une sorte
d’héritage dont chaque sharif détiendrait une part ; et lorsque cette part se
révéle, parfois sous I’action des Zénétes eux-mémes, le sharif retrouve son
altérité essentielle, et rompt les liens ténus qui le poussaient vers
l'assimilation de la culture et de la langue zénétes.

Le dernier de cette série de récits consacrés aux relations entre ahellil
et religion ne met pas en scéne, de manicre précise, des agents religieux.
Mais cet anonymat n’empéche pas le récit de nous fournir une signification
globale qui dépasse le cadre des individus bien identifiés que nous avons
étudié jusque-la.

L'abechniw et le taleb

Récit n° 6 : L’ahellil et la selka

Un jour, I’ahellil s’est tenu a c6té d’une selka. Au milieu de la nuit, le
concert des diseurs d’ahellil & couvert celui de la récitation du Coran. Un
taleb s’est alors écri¢ dans la mosquée : “ mais que se passe-t-il donc, 'ahellil
serait-il en train de dominer le Coran ? ” Il jura d’aller voir ces gens et de
mettre fin a I’ahellil.

11 sortit de la mosquée pour se diriger vers le lieu ou se tenait I’ahellil.
Et chemin faisant, il réfléchissait. Arrivé au bas de l'escalier menant a la
terrasse ou se tenait 1’ahellil, il entendit une parole. Le soliste de 1’ahellil
venait de dire le vers suivant :

“ Notre seigneur est le votre
chacun sera jugé sur ses intentions (niyya) ”

A peine eut-il entendu cette parole que le taleb, avant méme de monter
sur la terrasse, revient sur ses pas. Sans rien dire au soliste, il rebroussa
chemin, ayant tout compris avec cette seule parole.

92



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

La signification de ceci est que 1'on ne doit pas préjuger de 1’ahellil ou de
la selka. 11 faut voir la pureté d’intention des gens qui s’y trouvent.
Lorsqu’une personne qui se rend a la ziyara d’un wali, va a I’ahellil avec une
intention pure, c’est-a-dire sans chercher a séduire les femmes ou autre chose
de mal, il parvient a son but. Il peut y obtenir ce qu’on trouve a la mosquée
ou dans le Coran.

Aussi, il n’est pas bon de dire qu’il n’y a rien d’important dans 1’ahellil.
Nous ignorons tous ou se trouve ’essentiel. La chose la plus importante est
dans la pureté d’intention.

kK

Ce texte se compose du récit et du commentaire de notre informateur.
Le commentaire gravite autour de la notion de niyya et le récit est centré sur
cinq éléments : (a) au cours d’une ziyara, une séance d’ahellil a lieu a c6té
d’une selka ; (b) le chant de I’ahellil recouvre et domine la psalmodie du
Coran; (c) un taleb outré, décide d’aller mettre fin a 1’ahellil ; (d) il entend
alors la parole du soliste ; (e) il revient sur ces pas.

La selka consiste en la récitation des soixante versets du Coran, au cours
d’une nuit. Les participants, qui doivent donc connaitre les versets dans leur
totalité, se retrouvent a la mosquée et commencent en fin d’aprés-midi, aprés
la priére de I’dsr. La psalmodie dure jusqu’a la priére du fajr, au petit matin.
Durant la nuit les organisateurs de la ziyara servent plusieurs repas aux
participants ainsi que du thé.

La psalmodie du Coran et la qualité des participants, qui ne sont plus des
¢éleves mais des “spécialistes”, enseignants eux-mémes le Coran ou imam
dans les mosquées, imposent un cachet particulier a la selka qui représente le
moment fort des ziyara. Seules les ziyara des wali les plus importants
comportaient une selka. On nous explique que, dans le passé, il était difficile
de réunir dans un ksar une vingtaine de personnes connaissant tous les
versets du Coran. Mais depuis quelques décennies, le développement des
études coraniques permet 1'organisation de plus de selka lors des ziyara. On
ajoute aussi que, dans le passé, les gens assistaient a la selka uniquement
pour participer aux repas. Un des organisateurs était alors chargé de
surveiller si les participants psalmodiaient bien et a voie haute les versets.
Sinon on les priait de sortir. Nous rapportons ces données pour montrer que,
dans le passé, il n’était pas étonnant de voir beaucoup plus de monde a
I’ahellil qu’a la selka dans la mosquée. Ce qui peut impliquer I’idée de
concurrence et le ressentiment des folba.

Plusieurs éléments du récit peuvent aisément étre regroupés en une série
d’oppositions : lorsque le concert de 1’ahellil atteint son summum, au niveau
de la puissance du souffle, de la justesse du ton et de I’harmonie qui se
dégage de toutes ces voies qui se fondent dans une sorte d’extase et de transe
immobile et imperceptible, il en arrive & dominer la psalmodie du Coran.

93



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Cette domination est renforcée par I’opposition entre le haut (terrasse) ou l'on
chante l'ahellil et le bas (salle de la mosquée) ou se disent les versets du
Coran.

On atteint ainsi un moment et une situation critiques car ’ordre des
choses est renversé. Le taleb, qui se Iéve alors, représente la conscience de
I’outrage : il faut rétablir I’ordre en allant donner une lecon aux gens de
I’ahellil. Or, arrivé au bas de ’escalier, il entend les vers du soliste qui le
figent et I’aménent a retourner, confus, sur ses pas.

A ce niveau également, nous pouvons dire que les choses se renversent:
le donneur de lecon regoit, de la part du soliste, une legon. Le taleb entendait,
fort de sa légitimité, réduire 1’ahellil au silence pour une simple raison de
respect et de préséance : il n’y a rien de plus élevé et de plus sacré que la
lecture du livre saint.

Ahellil Selka
- habitation - mosquée
- terrasse (haut) - salle de priére (bas)
- chant et danse - psalmodie
- soliste (abechniw) - taleb
- mixité - masculin
- monde de I’illusion - monde du vrai

Mais les vers du soliste sont porteurs d’un autre message : il n’y a pas de
monopole dans le rapport & Dieu, chacun communique avec le méme Dieu
selon ses moyens, et dirions-nous, sa langue et sa culture. Seule compte, en
définitive, la pureté d’intention. On ajoutera que le taleb ne gravit méme pas
les escaliers pour arriver a la terrasse a hauteur des gens de I’ahellil. I reste
confiné en bas. La lecon du soliste, qui est en fait celle de 1’ahellil, telle
qu’elle est explicitée par I’informateur (un Zénete de Timimoun) évoque a la
fois I’idée d’une égalité des hommes devant Dieu et de la difficulté de juger
depuis I'extérieur.

Le statut social du taleb, qui repose sur son savoir religieux, ne lui octroie
ni le droit de se sentir supérieur ni le pouvoir d’aller sermonner les gens de
I’ahellil, en mettant fin a leur chant. En définitive, on ne doit pas juger selon
les apparences puisque la vérité est intérieure et cachée, vécue au lieu d’étre
objectivée. Nous en arrivons, a cette notion de niyya, qui est centrale dans la
culture et l'ethos des Gouraris. La niyya exprime a la fois la droiture et la
pureté de l'intention, dans le sens ou l'acte, le geste et la parole ne procédent
pas de la pensée calculatrice ou de la démarche intéressée. En tant
qu'expression de la vérité, ce qui est accompli avec le sens de la niyya fini
toujours par l'emporter sur toute action ou pensée malicieuse et intéressée.
Méme vaincu momentanément, celui qui se comporte conformément a sa
niyya finit toujours par l'emporter sur celui qui I'a trompé. Ceci dit, les

94



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

ksouriens n'explicitent pas cette notion dont on dit simplement qu'elle
s'oppose a la conduite de type hila qui connote la malice et la tromperie.
Cette notion se retrouve, bien slr dans d'autres sociétés paysannes du
Maghreb. Pour ce qui est de la Kabylie, Bourdieu et Sayad font remarquer
que : “Ce sont surtout les non-paysans et particulierement
les lettrés, les tolbas du village ou les hommes des familles maraboutiques
qui aiment & reconnaitre et louer la niya des paysans. Toute autre maniére
d’étre possible étant inconcevable, il n’existe pas de notion opposée a la
niya.”7.

Cette notion gravite essentiellement autour d'un sens religieux : la pureté
du rapport individuel a Dieu, au Prophéte et aux saints, profondément vécue
et partagée par tous, elle n’a pas besoin d’étre objectivée. On s’adresse a ces
différentes instances en se dépouillant de toute intention autre que la
soumission totale a leur volonté. Lors des rituels aux tombeaux des wali, les
pélerins répétent inlassablement niyya tekfi, c’est-a-dire : la pureté
d’intention suffit. La niyya suppose et implique la soumission confiante aux
valeurs religieuses et aux représentants de 1’ordre religieux. La niyya est
donc opposée a la hila qui implique calcul, roublardise et tromperie, volonté
de nuire a I’autre. La hila introduit la notion de compétition, de conflit et, en
définitive, de désordre. Alors que la niyya qui repose sur I’abandon en Dieu
(tawwakul) renvoie a la paix, a la sérénité et a la confiance. Cette niyya n’est
opposée, dans le récit, ni a la malice ni a I’esprit de calcul, mais plutot a la
suffisance et a la supériorité que s’octroie le taleb. Cette supériorité découle
du sentiment d’appartenir au monde vrai, celui qui glorifie Dieu en lisant le
livre sacré. En se situant dans ce champ dominant et saturé de 1égitimité, le
taleb se croit permis de dévaloriser, de maniére méprisante, 1’ahellil et ceux
qui y participent. On compense la faiblesse numérique par une supériorité
fondamentale, essentielle.

Mais on doit remarquer que cette tentative de revalorisation et de
Iégitimation de 1’ahellil repose, dans le récit, sur la mise en avant de 1’aspect
religieux contenu dans le vers lancé par le soliste. On essaie de ménager une
place a I’ahellil, dans un champ entiérement dominé par le religieux. Le
rappel a l'ordre que se proposait d'accomplir le taleb devait, dans son esprit,
déboucher sur une attitude honteuse et contrite de ceux qui participaient a
I'ahellil et nous avons vu, qu'au contraire, ces derniers réagissent (par le biais
de ['abechniw) par une affirmation de soi. Ceci nous améne a postuler
I’existence (inconsciente ?) d’une certaine concurrence entre le déploiement
parfait et I’harmonie collective du chant de 1’ahellil, et la récitation du Coran.
Dans un autre récit, il est précisé qu’un saint, Sidi Idda, “... a étudié le figh
jusqu’a ce qu’il parvienne a I’ahellil ” et recommander qu’aprés sa mort, les
visiteurs ne récitent pas une fatiha devant son mausolée, mais qu’ils battent

7 BOURDIEU, Pierre ; SAYAD, Abdelmalek.-Le Déracinement et la crise de ['agriculture
traditionnelle en Algérie.- Paris, éditions de Minuit, 1964.- p.90.

95



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

des mains comme on le fait en chantant ’ahellil. La pureté d’intention n’est-
elle pas ici subversive ?

Autre exemple, aprés nous avoir dit un ahellil consacré a un autre saint
(Sidi Abbad), notre informateur ajoute que ’auteur, qui était un lettré, I’avait
écrit sur une planchette (luha) et donné a lire & un savant (dlim) de
Timimoun. Aprés lecture, ce dernier fait le commentaire suivant: si cet
ahellil avait été écrit en langue arabe, il serait passé dans la science (flm)s.
Dans ce cas, la concurrence est bloquée par la supériorité de 1’arabe langue
du Coran, seule légitime pour dire la connaissance. Aussi parfait que puisse
&tre un ahellil, il sera toujours entaché d’un manque, d’une imperfection,
pour étre relégué a une place inférieure. Ainsi que 1’écrit Abdallah Bounfour,
a partir de I’exemple d’un chanteur du Sud marocain, “ Le poéte peut
vulgariser certains thémes du ‘a/im mais sa voix n’a ni la précision ni
Iautorité de ce celle de ce dernier ™°. Et cette position inférieure prévaut
méme lorsque (comme dans notre exemple 1ié au Gourara) le poéte est lui-
méme un faleb, c’est-a-dire quelqu’un qui s’inscrit déja dans 1’échelle
menant au savoir consacré (le ‘ilm). En réalité, la seule maniére d’échapper a
cette position inférieure consiste a s’inscrire dans le processus de
“ substitution ” dont parle A. Bounfour (1994, p.37), en abandonnant le
berbére et en adoptant I’arabe.

Les saints et l'ahellil : attraction / aversion

Y a-t-il des liens structurels entre ces récits. Si oui, dégagent-ils une
(ou des) signification(s) qui nous permettrait de mettre a jour une logique
d’ensemble. Au-dela de ces situations mettant en scéne des individus précis
et des acteurs collectifs, les Zénétes ne tentent-ils pas de projeter dans leur
imaginaire et d’exprimer en usant souvent de la parabole la relation ambigué
entre leur culture locale et les actions des agents religicux ? Le fait est que
n’en ressentant pas la nécessité, a aucun moment cette société n’a essayé de
produire ce qu’on pourrait appeler une relation d’évaluation objective de son
rapport au religieux et aux agents religieux. Il s’agit donc d’une relation
vécue sur le mode pratique sans aucun examen des conflits, rivalités, abus
éventuels des uns et des autres. Cette opacité est justement ce qui contribue a
réaffirmer le pouvoir des agents religieux et aussi a transférer dans le
domaine du merveilleux et de I’imaginaire les doutes et parfois les
ressentiments qui sont certainement apparus tout au long de cette articulation
de la culture zénéte a I’islam. Nous n’avons évidement pas la prétention de
résoudre toutes ces questions par I’examen de ces quelques récits. De méme
que nous savons la complexité de la démarche qui consisterait a retrouver
dans cet imaginaire, des traces pouvant nous mener aux conflits réels. Mais

”»

8 _En zénatiyya : “ Mi yuri s ta2rabt ad ijewez g 12ilm
5. BOUNFOUR, Abdallah.- Le neeud de la langue.- Edisud, Aix-en-Provence, 1994.- p.47.

96



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

nous pouvons, néanmoins, essayer de dégager une sorte de toile de fond qui
nous permettra peut &étre d’entrevoir ce que l’imaginaire est censé nous
cacher.

11y a d’abord le fait que les personnages des récits jouent tous de la flite,
sauf Sidi Muhammad u-abd al-Hay qui a une préférence pour le tambourin
(tagelalt). Dans le dernier récit, le personnage principal est un anonyme
soliste, opposé a un taleb. Cette prédominance des agents religieux montre
au moins deux aspects :

- la relation des Zénétes a 1’ahellil ne pose pas de problémes et elle est
considérée comme normale, allant de soi. Cette banalisation de la pratique de
I’ahellil chez les Zénétes ne provoque pas de conflit majeur et I’on n’éprouve
pas, par conséquent, le “besoin” de la mettre en scéne et de se la représenter ;

- ces récits participent de la production hagiographique et de ce fait, sont
dominés par la présence des agents religieux. On remarquera que ces récits
ne constituent qu’une infime partie de la production hagiographique du
Gourara dont ils constituent un aspect marginal.

A D’inverse des récits de migrations, de fondations ou de mise en scéne
des miracles des wali, qui ont pour objectif principal de marquer les
consciences et de légitimer une supériorité, ces récits sur 1’ahellil visent
plutot, nous semble-t-il, a susciter une interrogation voire une réflexion qui
est, d’ailleurs, contenue dans la “morale” de I’histoire. Cette morale, si 1’on
devait la résumer, serait centrée sur le principe suivant : il faut faire attention
a I’apparence des choses car celle-ci cache une autre réalité que 1’on peut
totalement ignorer. Cette morale s’adresse d’abord aux profanes, Zénetes et
Haratin qui pourraient étre amenés, devant le comportement parfois non
conforme aux normes et valeurs morales dont font preuve certains agents
religieux, a entrer en conflit avec eux. Le non-conformisme de certains
agents religieux est directement lié, dans les récits, au fait que passionnés par
I’ahellil des Zénétes qui les détournent de maniére parfois dramatique (récit
n° 1) de leurs statuts et rdles, ils arrivent par leur maitrise de cet art a
détourner les femmes des ksouriens de leurs activités quotidiennes.

Les agents religieux qui versent dans cette fascination pour 1’ahellil, sont
mis en relation directe avec les femmes qu’ils séduisent et détournent de
leurs tiches domestiques et de leurs hommes. Ce dernier trait constitue
évidemment un motif important de conflits potentiels entre ksouriens zénétes
et lignages religieux. Ce lien entre agents religieux et pratique de 1’ahellil,
peut se décomposer en trois cas de figures.

a-/ Le premier cas est celui du wali qui va a sa perte en entrainant sa
famille dans sa dérive. Il s’agit, bien sir, du récit n° 1.

b-/ Dans le second cas, I’agent religieux (un sharif) arrive a s’extraire de
cette passion qui le rend indigne de son statut. Le sharif fltiste (nous avons
vu plus haut combien la flite est liée a l'univers féminin) et analphabéte
(entendre par 1a qu’il est de culture zénéte) s’ignore en fait, et lorsque les

97



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

deux plaignants, qui eux respectent son statut et croient a sa supériorité, lui
demandent de juger leur conflit, le premier mouvement du sharif et de
refuser : il ne se sent pas a la hauteur de la tache. Mais il retrouve son statut
et son role “naturel” ou mieux essentiel, de savant qui guide la communauté.
Bien siir, ce retour vers soi, cette récupération de son identité de sharif,
I’ameéne a opérer une rupture avec 1’ahellil. Il brise sa flite.

c-/ Le troisiéme cas de figure est en rapport avec le wali qui s’écarte de la
démarche pédagogique “ classique” de ses prédécesseurs. Il use de 1’ahellil,
dont il sait la popularité surtout aupres des femmes, comme d’un moyen de
propagation de 1’Islam aupres des femmes et des jeunes filles non touchées
directement par les canaux habituels. Comme le suggére le récit, peu de wali
se sont aventurés dans cette voie, ce qui ne fait que renforcer le mérite de
Sidi Mhammad qui s’est fixé pour tiche de s’adresser au public le moins
accessible et le plus intérieur a cette société zénete.

Cette perturbation est située, par les récits aux niveaux social et spirituel.
Sur le plan social, on peut dire que la pratique de I’ahellil entraine des
perturbations a I’échelle tout d’abord de I’individu puisque celui-ci en arrive
a se soustraire du groupe et & se marginaliser. C’est le cas de Sidi Mhammad,
que le récit n°2 nous montre seul dans ses jardins puis au retour, seul avec sa
flite. Une solitude porteuse de tous les dangers. Nous passons ensuite a la
famille qui, dans le récit n°1, éclate a cause de I’absence prolongée du pére
qui parcourt les ksour, a la recherche de I’ahellil. C’est enfin, la relation avec
la communauté ksourienne qui est déstabilisée par le jeu de séduction des
femmes entrainant la jalousie des maris que nous retrouvons dans les récits
n°2 et 4. Dans ce dernier cas, le wali (Sidi Muhammad u-abd al-Hay) est en
quelque sorte “contraint” de réaliser le miracle de sa transformation en
femme pour pouvoir continuer de se rendre a la tagerrabt féminine sans
provoquer de conflit ouvert entre lui et la communauté masculine du ksar. La
pratique de 1’ahellil est donc porteuse de désordres susceptibles de troubler,
voire méme, remettre en question la confiance qui doit prévaloir dans la
relation entre les Zénétes ksouriens et les wali.

Sur le plan spirituel et moral les effets négatifs de la pratique de 1’ahellil
sont tout aussi pesants. Dans le récit n° 1, Sidi Yusef perturbe la pricere de
son pere et apparait quasiment comme fils indigne. Dans le récit n°6, c’est la
récitation du Coran qui se trouve marginalisée par le souffle et I’harmonie
qui se dégagent du concert de 1’ahellil, ce qui est a proprement parler
impensable, la poésie humaine ne pouvant s’élever au-dessus du verbe de
Dieu, sans compter I’outrage fait a la langue arabe.

Enfin, sur le plan des normes religieuses on enregistre plusieurs
manquements. Il y a, par exemple, cet usage de la mixité dont fait preuve
Sidi Mhammad et qui n’est pas tolérée par I’islam. Sidi Muhammad u-abd al-
Hay risque de porter atteinte, selon les ksouriens, a la renommée de son
ancétre Sidi Musa qui, de plus, a le statut de saint patron de Timimoun. Le

98



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

sharif de Kali en arrive quant a lui & ignorer ses vraies capacités et pour tout
dire sa véritable identité.

Ces trois éléments conjugués suggerent 1’effet corrosif de la pratique de
I’ahellil sur les agents et lignages religieux. Vivants en contact permanent
avec les ksouriens, les membres des lignages religieux risquent de ne plus
apparaitre comme séparés de ces communautés par leur statut et donc, de se
diluer en elles. L’agent de cette dilution est ici indiqué : la pratique de
I’ahellil, auquel certains wali s’adonnent. Et il faut bien voir que cette
dilution est porteuse d’un processus de désacralisation des lignages religieux.
C’est certainement pour empécher cette dérive que les dénouements des
situations problématiques, mises en scénes dans les récits, rétablissent les
wali dans leur pouvoir en suggérant, a chaque fois, de ne pas considérer les
actions des wali a un premier niveau qui est celui de I’illusion et du
superficiel, mais a un niveau plus élevé : celui de leurs intentions profondes
et cachées. La passion des wali pour I’ahellil n’est pas du méme type que
celle des Zénetes pour leur art. Car au-dela de 1’ahellil, il y a la finalité
religieuse. Seuls les récits n°1 et 6 différent de ce type de dénouement. Dans
le récit n°1, il semble que les ksouriens de Talmin aient, par le bais de
I’ahellil, empéché Sidi Yusef de s’engager dans la voie tracée par son peére:
enseignement religieux et reproduction de la famille du wali fondateur.
La pratique de I’ahellil joue ici un réle dramatique, voire méme maléfique
puisqu’elle entraine la disparition de la famille du wali. Dans le récit n°6, le
soliste de I’ahellil montre sinon sa supériorité morale par rapport au taleb, du
moins la 1égitimité de son art.

Lorsque le besoin de légitimation de l'ahellil se fait sentir, c'est sur sa
dimension religieuse que les Z¢énétes insistent, mais cela ne les améne pas a
renier entiérement les autres aspects. Le maintien de ces aspects non
orthodoxes, qui peuvent étre pratiqués par les agents religieux eux-mémes,
constitue une preuve des liens qui se sont noués entre le message de l'islam
et sa pratique réelle au niveau du terroir. La relation ambigué qui s'établit
entre d'une part la pratique de l'ahellil et d'autre part la distanciation voire la
condamnation de cette poésie chantée et dansée par les agents religieux ne
traduit-elle pas, en fait, la contradiction vécue par ces agents religieux qui
sont de culture et certainement aussi pour nombre d'entre eux d'origine
zénete, mais qui se doivent de reproduire le principe de leur distinction avec
la culture et I’identité zénctes tellement enracinées dans un environnement
local qui se trouve relégué dans une position inférieure par rapport aux
grandes cités et aux pdles de diffusion de la culture islamique savante.

99



