Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Peinture moderne et patrimoine. Une
position subsidiaire : la période charniére
des anne¢es 60

Anissa BOUAYED"

"Toute tapisserie est tissée de laine
et de réminiscences, de mémoire
aussi”

Mohamed Khadda

Juillet 1962, aprés le départ des autorités de la métropole coloniale,
le nouveau pouvoir algérien organise la transition, 1égifére, prend possession des
"coquilles vides"laissées par I’ancien occupant. L héritage est massif, couvre tous
les domaines de la vie : I’Algérie retrouve un patrimoine ancien ou ce qu’il en
reste, et le patrimoine fond¢ et laissé sur place par la colonisation. Une partie de
ce patrimoine reléve de la culture.

Ainsi I'Algérie indépendante s'est trouvée devant un choix similaire a celui
des hommes de la Révolution francaise en 1789 : garder ou détruire les traces
tangibles de 1'Ancien Régime, les symboles de 'oppression ? Rappelons qu'en
France, les saisies successives constituérent aussi pour la nation frangaise un
héritage a assumer dans l'urgence alors que la tendances iconoclastes,
-"vandalisme"-, se déchainaient. La trouvaille révolutionnaire du muséum
républicain, le Louvre ou furent entreposés puis exposés ces biens nationaux
culturels, allait permettre de fonder dans la loi et les actes, la notion de
patrimoine national.

Il n'y a de paradoxe que dans l'apparence a voir le nouvel Etat algérien
adopter dans sa législation le fond et la forme de la loi frangaise de protection des
monuments historiques, votée en 1887 et revisitée et étendue en 1913. L'Algérie
appliqua ainsi d'en haut, en matiére de culture une motion globale de
patrimoine national qui évita dispersion, vente, privatisation, émiettement de
I'héritage des oeuvres d'art et monumental mais avec les tendances
centralisatrices et jacobines hérités du modéele francais.

* Enseignante, Aix en Provence, GREMAMO-CNRS, Université de Paris VII, chercheure associée
au CRASC.

65



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Le paradoxe du patrimoine : conserver pour créer

Dans l'histoire, le musée a été le premier lieu qui a sauvé les oeuvres d’art du
passé en les "neutralisant" (avant tout par la désacralisation). Il a été le lieu ou
I’on a apprivoisé l'histoire. Ce faisant se sont constitués des "dépots" de l'histoire
visible de I'art comme le souhaitait Winckelman au XVII®™ siécle au Ruskin au

XIX™ et qui cherchait a lire "'autobiographie des nations" dans "le livre de
l'art" car il était selon lui le plus digne de foi pour connaitre les affinités d'un
peuple. Le modéle choisi fut l'archétype du lieu de culture pour la tradition
occidentale, le Muséum d'Alexandrie, fondation ptolémaique de I'Egypte
hellénistique. Aujourd'hui, la place du musée dans la cité est un barométre de
l'intérét pour le patrimoine. Essentiellement conservateur, le musée peut-il
intégrer 'art vivant ? Comme pour la notion d'identité a laquelle elle est corrélée,
celle de patrimoine peut se définir selon une conception ouverte ou une
conception fermé. Le patrimoine comme repli identitaire, comme répétition du
méme par une éducation qui s'en tient. a la copie, a la reproduction. Ou bien le
patrimoine comme école de liberté qui stimule 'activité créatrice.

Le débat n'est pas tranché en Algérie et la derniére décennie a vu des hommes
de culture mourir sous les coups d'intégristes refusant radicalement une
conception ouverte et moderne de la culture et proposant un modeéle exclusif :
le mois de mars 1994 vit mourir assassinés Ahmed et Rabah Asselah, le directeur
de 1'école des Beaux-Arts d'Alger et son fils, et a Oran le directeur du théatre et
dramaturge Abdelkader Alloula.

Francois Pouillon, spécialiste de l'art en Algérie disait de ces hommes
"ils devaient bien étre les porteurs devant l'histoire de quelque mission
importante". Sans doute celle de I'ouverture du patrimoine algérien aux valeurs
universelles. La vague terroriste a tenté de faire refluer aussi les espaces qui
donnaient a voir la dimension la plus moderne de ce patrimoines. "Autre lieu
symbolique, a Alger, le Musée des Beaux-Arts du Jardin d'essai était fermé au
public et, & cause des risques d'attentats, ses oeuvres étaient mises en caisses,
comme au temps de la grande guerre d'Algérie."'

L'arrimage voire l'intégration de 'art moderne au patrimoine algérien est un
enjeu culturel. Mais vouloir parler de ce pan de la culture algérienne qu'est la
peinture moderne, est déja une gageure. Hormis quelques personnalités phares,
trés étudiées, comme Dinet, a-t-on fait 1'état des lieux de la création picturale,
algérienne ? Frangois Pouillon, le spécialiste de Dinet, donne quelques pistes
rapides récemment dans une bréve synthése, en retenant lidée que 1'échange
colonial inégal organisée par la métropole en mati¢re de culture comme en
d'autres a confiné la création moderne jusqu'a la génération qui va créer dans les
années cinquante : Baya, Issiakhem, Khadda, Benanteur, Mesli...

L POUILLON, Frangois.- Echange agonistique et marché des valeurs artistiques : situation de la
peinture en Algérie.- In L’image dans le Monde arabe.- Paris, CNRS éditions, 1995, article.-
p.p- 163 a174.

66



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Il reste encore tout a dire pour intégrer l'histoire de la peinture dans le
patrimoine algérien®. Nous nous étions, il y a peu, assignés des priorités et un
double plan d'urgence pour entamer ce travail. "identifier, nommer les peintres,
suivre leur itinéraire social et artistique, c'est-a-dire élaborer des biographies
a partir de sources écrites et de témoignages, pour saisir la dimension
éminemment personnelle, singuliere de "l'entrée en peinture" des artistes, de ce
désir de peindre et de montrer. Pour appréhender aussi la profondeur de
"l'aggiornamento” que représente le choix de la peinture de chevalet et la
revendication individuelle du statut de peintre. Loin des clameurs, dans le secret,
de leur atelier, quelques peintres algériens se risquent au début du siécle et dans
l'entre-deux-guerres a une peinture en rupture avec leurs traditions et en
opposition a un milieu européen qui leur dénient les "qualités d'ame" requise.
Il faudra connaitre leurs itinéraires, leurs passages dans les écoles d’art, les
musées, les expos et aussi les voyages qui permettent les rencontres et la
confrontation avec l'art vivant, ailleurs."

Le deuxiéme plan de ce travail devrait étre de repérer les oeuvres, et de
"reconstituer” en quelque sorte dans la réflexion leurs conditions de production
pour entamer enfin une tentative d'interprétation de ces "univers de pures
formes". Le grand historien de 1'art Erwin Panofsky emploie 1'expression de
"récréation esthétique", pour les différents moments de l'analyse : poser l'objet
comme observable, controler sans cesse ses intuitions au cours de la recherche,
arriver a l'interprétation iconologique.

Saisir la valeur patrimoniale de la peinture moderne, c'est aussi poser la
question de l'identité, sans en faire un préalable qui étouffe la recherche. Dans
une parution récente sur l'image dans le Monde arabe, une chercheuse - dans un
travail comparatif entre plusieurs pays arabes mais qui n'inclue pas I'Algérie -
remarque que cette question de 'authenticité (asdla) pése sur la création et que
les peintres du Monde arabe y apportent des réponses souvent contradictoires
voire ne veulent plus se situer a priori face a cette problématique : "il est
cependant encore difficile de dire si cette tendance parviendra a dominer ou si
I’atmosphére générale continuera a imposer dans les pays arabes un art se voulant
authentique mais qui tombe souvent dans le lieu commun..."”.

Le questionnement au milieu du siecle

En Algérie les peintres se sont tous heurtés volontairement ou pas a cette
question et de fagon différente selon les époques. La grande césure étant ici aussi
le moment des luttes pour l'indépendance. Auparavant la domination coloniale
polymorphe était pour les artistes, méme les moins subversifs, un contre-modéle.
Peu I'ont théorisée, mais tous y ont apporté une interprétation plastique, comme
si I’ceuvre devenait un lieu de condensation signifiante de cette dialectique. La

2 Le développement qui suit, condense les hypothéses de départ d’un projet de recherche sur
I’histoire de la peinture moderne en Algérie au XX™ siécle, mené conjointement par Bénamar
MEDIENE et Anissa BOUAYED.

3. NAEF, Sylvia.- L’expression iconographique 1’authenticité (asdla) dans peinture arabe moderne.-
In L’image dans le monde arabe.- Op. cité.- article.- p.p. 125-139.

67



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

période de la guerre d'Algérie, pour laquelle nous avons étudié¢ de pres la
production qui s'en inspire, est a ce titre révélatrice des interférences de cette
question avec les exigences de la création. Ceux qui n’ont que proclamé l'identité
n'ont pas fait un travail de peintre mais de propagandiste. Ceux qui ont réussi leur
travail de peintre ont avant tout cré¢ dans une grande implication personnelle
avec [' histoire.

Le miracle est de l'avoir fait avec des moyens et des formes picturales si
différentes qui témoignent implicitement de la complexité des liens avec le
patrimoine. C'est le cas de Racirn qui resta en marge des luttes et des
engagements politiques d'une pan et d'Issiakhem ou de Khadda de l'autre, qui
furent des hommes engagés et rebelles a tous les pouvoirs... Ce qui les
rapproche, c'est d'avoir été dans ces années-charniéres des passeurs d'histoire,
d'avoir composé des visions de I'entre-deux (qui dans leur mise en perspective du
présent et du pass¢ montrent des choix esthétiques différents, celui de la tradition
pour Racim, un expressionisme tourmenté résolument moderne pour lasiakhem
ou la non-figuration dans 1'apothéose du signe pour Khadda.

En 1963, le poéte militant révolutionnaire et théoricien dans le domaine de, la
culture Bachir Hadj Ali commente une miniature de Racim, Femmes a la terrasse
que le peintre envoya en 1960 a une revue francaise La nouvelle critique qui,
contrairement a la pensée dominante voulait montrer qu'il existait une
authentique et riche culture algérienne. "On y voit au premier plan trois belles
jeunes femmes prenant le café... richement habillées... La terrasse surplombe la
Casbah qui dévale en gradins vers la mer...". Pour le poéte, c'est le "souvenir
irrésistible des splendeurs passées que cette oeuvre raméne dans les mémoires.
"Il remarque encore que l'on n'apercoit aucun batiment européen. "Dés lors,
apparait mieux la signification du tableau de Racim : les Francais n'ont pas
trouvé le néant en 1830."*

Ici le patrimoine resurgit dans le fond et dans la forme ; il est savamment
et minutieusement représenté et utilisé dans le réve nostalgique de ce que fit
Alger avant la colonisation, splendide et heureuse. Au-dela de 1'aspect un peu
sucré de la suavité du motif et du traitement plastique qui en reste a des canons
trés traditionnels de la miniature, la sensation d'un extréme raffinement s’impose
comme si le peintre ne cherchait pas seulement a montrer la vivacité des
traditions picturales qu'il incarne, mais voulait signifier encore que I'Algérie peut
retrouver dans un futur proche un art de vivre (le motif) si elle intégre 1'art dans la
vie (la raison d'étre du peintre). Le recours formel et thématique au patrimoine est
bien ressenti commet "une image de marque" selon la fameuse ellipse de Fernand
Braudel. Mais ici le peintre propose plus un regard en arriére qu' un dialogue
entre le passe et le présent.

Rappelons d'ailleurs que le propos de Bachir Hadj Ali, inauguré par cette
évocation de Racim a pour ambition de montrer que la culture nationale de
I'Algérie nouvelle doit conjuguer le patrimoine au présent : "nous devons
prendre du passé I'héritage valable non pour le contempler mais pour

4. HADIJ ALL Bachir.- Culture nationale et Révolution.- Texte intégral de la conférence prononcée
a Alger le 30 mars 1963.- 24 p.

68



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

I’enrichir" .... Dans un texte qui veut prouver que parallélement a l'affirmation
et a la lutte du mouvement national, un mouvement culturel s'est levé contre
l'oppression, le conférencier trouve nombre d'exemples dans la poésie, la
littérature, la musique, le théatre, considérées comme des manifestations d'un
mixte qui se nourrit de culture populaire et de culture savante ou classique.

La peinture qui avait les honneurs de la place inaugurale de la conférence
avec Racim est par la suite étrangement absente des développements. Le type
méme de l'argumentation qui mélait modernisation et démocratisation du
patrimoine culturel laisse sur I'image picturale un blanc. Difficulté a situer l'art
moderne en regard du patrimoine. La seule caractérisation que Bachir Hadj Ali
tente, c'est de faire entrer l'art de la miniature dans la catégorie d"'un art d'initiés".
Sorte de fermeture sur soi-méme ( "un métier minuscule et infiniment laborieux"
dit aujourd'hui Frangois Pouillon) et sur un cercle social restreint qui vaut
condamnation dans une perspective de démocratisation de la vie culturelle.
L'écrivain ajoute que les chances de survie de cet art ne sont que dans le
dépassement de ses formes figées et plus loin il ajoute la dimension d'ouverture
sociale qu'il doit acquérir en se transformant.

Dans un texte pourtant subtil et qui sait jouer des contradictions sans les
esquiver, (y compris en ce qui concerne. la question de la langue) la peinture
trouve difficilement sa place, colonne si elle était en position de subsidiarite,
trop "élitiste" - pour employer un terme plus contemporain - pour passer de la
partie au tout dans la perspective populiste ou socialisante de cette époque.
Toutefois, en guise de conclusion le texte énumére les possibilités ouvertes avec
l'indépendance dans tous les arts y compris la peinture. " Sur le plan de la
peinture, nous attendons beaucoup de I'Ecole des Beaux-Arts, maintenant qu'elle
se trouve entre les mains d'Algériens, afin que nos artistes assimilent a la fois les
techniques modernes et I'apport populaire."”

Pourtant cette étrange alchimie entre patrimoine et modernité avait déja été
concoctée sur la Palette de peintres comme Issiakhem dés avant l'indépendance,
Dans une facture résolument avant-gardiste et expressionniste, Issiakhem libére
sur la toile les obsessions et les tourments de son histoire, et de I'histoire de
I'Algérie. Des figures allégoriques de femmes, les Meres, les Veuves hantent
1 'univers mental et plastique de cet artiste hors du commun.

Louis Golvin, spécialiste des arts traditionnels du Maghreb avait bien vu, il y
a quelques années que pour les artistes algériens, peindre dans la guerre ce n'était
pas qu'y trouver un sujet puissant d'inspiration, c'était aussi " crier, sans respect
pour les conventions artistiques ce qui a été longtemps contenu et refoulé"’. Il
faisait, d'autre part, une mention spéciale pour l'une des Veuves d'lssiakhem "si
saisissante et si émouvante". Ses autres femmes sont aussi bouleversantes, car ce
qui affleure ici, n'est pas le. retour d'un age d'or idéalisé mais la rémanence de la
douleur, de la menace d'anéantissement justement au moment de sa remise en
cause historique.

5 -
- Op. cité.- p.p. 22-23.

6 GOLVIN, Louis: article de I’annuaire de 1’Afrique du Nord : les tendances actuelles de la
peinture en Algérie.

69



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

La guerre réactualise le destin tragique jusque dans 1’espoir de libération.
Pour les femmes d'Issiakhem, rester debout est une lutte Séculaire et une douleur
aussi longue, récurrente. Le patrimoine ici est matrilinéaire et la volonté d'exister
farouche, déclinée dans toute les toiles de cette époque. "Le poids des
matériaux, — pates épaisses, empilement de collage, cernes noires — des couleurs
de terre — gamme refroidie de bleus poussiéreux, marrons gradués — rendent les
silhouettes terreuses et telluriques comme si le monde reposait sur leurs épaules.
Les veuves sont les étres- frontiéres, elles incarnent la vie dans un présent
douloureux, elles sont le trait d’union entre un passé interdit mais résurgent et un
présent indécis et obsting."”

Dans les mémes années, le travail de Mohamed Khadda constitue un
retournement de la problématique identité/création. Son exil volontaire en France
des 1953, lui permet de profiter des derniers feux de I'Ecole de Paris
et d'observer toutes les sortes de métissages qui sont a 1’ceuvre dans l'art
contemporain qui n'hésitent pas a s'approprier des patrimoines lointains :
influences des masques africains, de la calligraphie chinoise, japonaise, de
l'arabesque. Il avait refusé la folkorisation du patrimoine et de la culture
algériennes telle que les institutions coloniales la proposaient a toutes les
échelles, des écoles des Beaux-arts aux ateliers municipaux de peinture comme
celui de sa ville natale de Mostaganem.®

Ses Premiéres ceuvres notables faites en France dans la décennie 1953-1963
montrent que son trésor d'images mentales qui stimulent sa création est ancré
dans le terroir et les réminiscences des signes-supports de la culture arabe
et berbére. Parmi ses ceuvres de cette période, retenant Kabylie, Méridien zéro
(qui traverse 1'Algérie et précisément Mostaganem), Dahra. Déja, son choix de la
non-figuration lui fait privilégier le signe des choses. Et ces signes, il les hisse a
lui, homme de son temps. Les plus beaux éloges de son travail sont de ceux qui y
virent le travail d'un démiurge : il essaie de "recharner ['arabesque de ses
ancétres " avait dit Jacques Berque. Jean Sénac avait percu que Khadda ne
retournait pas au passé mais qu'avec lui, le signe remonte "des siécles, des
douars reculés"... Mohamed Dib : "pour avoir su de nouveau étre le charme de
I'é1émentaire, il a fallu que Khadda fut (...) un géomancien, celui qui lit les signes
dans le sable et qui, surtout, commence par les y tracer (...). Dans les toiles, les
dessins de Khadda se donnent a lire ce qui, éternel, confond en lui passé, présent,
avenir."’

Chacun de ces regards pénétrants percoit une image concréte, vivante de
I'héritage culturel a qui le peintre redonne vie: la consistance avec le premier, la
présence au monde et aux temps nouveaux pour le second, et tout simplement
l'existence ici et maintenant pour la troisiéme. Cette image concréte qui s'impose
serait donc la clef des propos mystérieux du peintre qui a toujours obstinément
refusé le terme d'abstraction pour son travail et préférait celui de non-figuration.

7 BOUAYED, Anissa.- I’Algérie dans la guerre et ses peintures.- Paris VIL- article des cahiers du
GREMANO, n°16, Laboratoire SEDET, CNRS.

8_Entretien avec Najet KKHADDA, Montpellier, juin 2001.

o Catalogue KHADA dix apres, Centre culturel algérien, Paris, 2001.- 40p.

70



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Le choix d'étre un peintre algérien sans folklorisation des racines marque un
choix identitaire, que cette période de la guerre va redoubler par la revendication
politique. Khadda milite pour l'indépendance de 1'Algérie d'une part et la guerre
I'obséde a travers des images et des sentiments d'angoisse et de révolte. L'homme
a toujours voulu séparer militantisme et création. Il meéne les deux de front, mais
le sentiment de révolte et la conscience de la liberté ne se partagent pas. On
retrouve alors des ceuvres directement inspirées par la guerre : rappelant par ses
alvéoles cloisonnées les travaux d'un Bissiére ou d'un Manessier, c'est 'hommage
a Maurice Audin, cet intellectuel algérien, communiste, arrété par l'armée
frangaise, torturé et "suicidé". On sait depuis les déclarations cyniques d'un
général qu'il faut traduire "liquidé". C'est encore l'envoltante grande toile Les
Qasbahs' ne s'assiégent pas, écho médiatis¢é des manifestations de décembre
1960 a Alger et qui semble un hommage aux expériences de Nicolas de Stael. On
retrouve avec des factures différentes en toutes deux la force a la fois du dessin
géométrique et de l'usage des couleurs, I'étrange équilibre entre la rigueur et les
éléments dynamiques. Deux ceuvres qui recélent une grande tension. '

Quelles Images patrimoniales de la Révolution ?

Pourquoi 1'Algérie indépendante, dans ses musées, ses manuels scolaires, ses
expositions n'a pas su montrer la force de ces témoignages a la fois de la
Révolution et de la force de la création artistique? Pourquoi avoir privilégié¢ en
matiére d'évocation de la guerre des reconstitutions grandiloquentes qui font
l'apologie de la lutte, certes mais exclusivement dans le sens d'une mystique de la
violence et d'une glorification de la victoire comme cela est traité dans le Musée
du Moudjahid, lieu de mémoire indispensable pourtant, mais aux représentations
trop explicitement discursives voire déclamatoires ? Pourquoi les manuels
scolaires, méme ceux qui s'adressent encore aujourd’hui aux jeunes éléves de
l'enseignement élémentaire, ne contiennent-ils sur la guerre qu'une iconographie
faite d'une succession de photos atroces ? Est-ce la seule fagcon d'évoquer la
guerre ? Que veut-on faire naitre dans la mémoire collective ? Une pédagogie,
univoque, par cette instrumentalisation des images ne conduit-elle pas a une
éducation certes a la lutte mais aussi a la violence, sans contre-partie ? Car les
nuances, la complexité de l'histoire sont exclues des productions pensées a priori
comme politiques. Pourtant, dés la premiére grande rétrospective d'art moderne
tenue a Alger en 1964 sur "I'Art et la Révolution algérienne", le ministre qui
patronnait l'initiative avait déclaré, que ces ceuvres témoignaient de la lutte, de
I'horreur mais aussi, qu'elles participaient d'une autre mission, celle de la
réconciliation avec le temps, avec soi-méme : "l'aube dissout les monstres" avait-
il dit eu citant Eluard.

Or, cette initiative fut un autre rendez-vous manqué avec l'art moderne, par le
destin minoré du don des peintres du monde entier a I'Algérie indépendante.
C'était pourtant l'occasion de faire un bond spectaculaire dans le monde de I'art
contemporain. le don était généreux, ambitieux puisque les artistes proposaient

10 Les deux toiles appartiennent a la collection du Musée des Beaux-Arts d’Alger.

71



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

que ce premier fonds soit la matrice originelle du futur Musée d'art moderne
d'Alger et qui devait étre aussi le premier d'Afrique.'’ L'Algérie avait donc la
possibilité de camper a différentes échelles en précurseur, d'étre un phare culturel
pour ce continent qui sortait de l'oppression coloniale. Le don était vécu par les
donateurs comme un contre-don, une sorte d'action de grice en remerciement au
sacrifice consenti par le peuple algérien a la cause universelle de la liberté. Une
réparation symbolique. Des hommes et des femmes des deux rives de la
Meéditerranée avaient travaillé ensemble pour réunir les ceuvres : les critiques
d'art Janie Sodberg, Pierre Gaudibert. Raoul-Jean Moulin, les peintres Cherkaoui,
Benanteur, Lebel, Viseux, le poéte Henri Krea, et pour 1'Amicale des Algériens
en France, M. Hachlef. Le sentiment internationaliste de I'équipe organisatrice du
don était évident, il était aussi universaliste : parler le méme langage, celui de la
liberté artistique du XX™ siecle.

Le don était constitué¢ d'une part d'ceuvres inspirées de et nées dans la guerre
et d'autre part d'ceuvres données par solidarité sans quelles évoquent le conflit
mais comme témoins des expériences plastiques de leur époque. Le premier
fonds montre la volonté de dizaines de peintres de dénoncer les désastres de la
guerre. Beaucoup ont créé en France, en Italie, sous les menaces des autorités
(des expos furent interdites, des toiles furent saisies, séquestrées) et surtout dans
une quasi-indifférence générale de l'opinion qu'ils tentaient de bousculer en
faisant appel a un peuple de France qui peut- étre n'existait déja plus comme
force politique cohérente et agissante. Par le don, ces peintres trouvent en Algérie
un autre regard et retrouvent la vocation de leur art, créer pour étre regardé,
révéler a travers leurs subjectivités singuliéres quelque chose du réel, le
philosophe Deleuze a commenté la phrase mystérieuse de Paul Klee
"Vous savez, le peuple manque", en montrant qu'il y a une affinité fondamentale
entre l'ceuvre d'art et un peuple qui n'existe pas encore.'” Dans ce don, l'appel au
peuple algérien était un acte de foi dans le regard neuf et curieux d'un peuple
existant dans la lutte et dans la liberté reconquise.

Le don et la promesse de musée

Si le don avait servi d'élément déclencheur a la création d'un Musée d'art
moderne, en osmose avec la création algérienne moderne déja fertilisée par la
génération de Baya, Benanteur, Issiakhem, Khadda, Mesli et quelques autres, la
greffe de l'art contemporain aurait sans doute été facilitée. La présence d'ceuvres
de peintres aussi importants que Matta, Masson, Lam, Lurgat, Pignon,
Cherkaoui..., la représention des "diverses tendances du XX siecle depuis le
cubisme jusqu'aux multiples expériences de I'Art Abstrait, c'est-a-dire tous les
enthousiasmes, toutes les angoisses et les ambitions de I'Avant-garde

' Entretiens avec Abdallah BENANTEUR ; Raoul-Jean MOULIN ; Jean-Jacques LEBEL.- Paris,
1994.

2. DELEUZE, Gilles.- Qu’est-ce que 1’acte de création ? Conférence prononcée a la Femis, le 17
mars 1987.- In la revue Trafic.

72



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Contemporaine qui se radicalise aux lendemains des deux guerres", comme 1'a si
bien exprimée Malika Bouabdallah , était pour I'Algérie une immense chance.'

Si 'on prend les premiers textes officiels qui saluent le don, l'on aurait pu
croire que le nouvel Etat algérien allait jouer en l'occurrence le role de mécene.
La date choisie pour l'inauguration de l'exposition de ces ceuvres dans la salle
Ibn Khaldoun ressemblait fort & un acte fondateur : Le 5 juillet 1964, date
anniversaire de la toute jeune indépendance s'ouvrait l'exposition : "L'Art et la
Révolution algérienne". Le rendez-vous symbolique est aussi fort que celui qui
avait été choisi en France dans un contexte aussi révolutionnaire par la
Convention pour l'inauguration du Muséum du Louvre, le 10 aott 1793, jour
anniversaire de la prise des Tuileries et de la destitution de la monarchie.
La symétrie vaut aussi pour la fonction sociale assignée a l'art, vu dans les deux
cas comme un moyen d’éducation primordial pour un peuple libre.

Le discours du Ministre de 1'Orientation qui ouvre officiellement I’exposition
ce fameux 5 juillet est vibrant d'accents flamboyants, inscrivant le geste généreux
dans la lignée des peintres qui eurent au cours de l'histoire une vision de leur art.
Discours érudit sans préciosité au ton juste malgré 'emphase, sans doute inspiré
et étayé par le savoir artistique et l'engagement sans faille pour la Révolution
algérienne d'un homme qui représente alors la permanence de l'institution
muséale a Alger, a qui I'on ne rendra jamais assez hommage, Jean de Maisonseul.
L'homme qui assura la transition apres le départ des responsables institutionnels
frangais, qui réceptionna le don, prit en main les destinées du Musée et de I'Ecole
des Beaux-arts et qui se battit avec acharnement pour récupérer toutes les ceuvres
du Musée des Beaux-arts d'Alger que les autorités francaises avaient "rapatriées"
en 1962.

D'emblée le discours d'inauguration rend hommage aux peintres et certifie
que "ces oeuvres de l'esprit et du cceur vont faire partie intégrante de notre
patrimoine culturel. Une salle leur sera réservée dans notre futur Musée d'Art
Moderne; elles symboliseront pour nous le courage, l'amitié et serviront a
resserrer les liens culturels que nous voulons avoir avec tous les peuples épris
de justice et de liberté." On rendit donc hommage a la conscience de ces
créateurs, a l'aspect subversif de leur démarche, ce que le poéte Alain Jouffroy,
qui participa fébrilement aux initiatives les plus risquées en France et en Italie
contre la guerre d'Algérie, a appelé¢ "l'individualisme révolutionnaire".
Le discours propose d'ailleurs une belle formule "les artistes et les poétes, une
fois de plus, avaient vu juste". Le discours se fait plus caricatural lorsqu'il s'agit
d'évoquer en aval de la création ceux pour qui I'on montre : "Les créateurs (...)
montrent somptueusement que la peinture et la sculpture modernes ne sont
surtout pas destinées a la délectation bourgeoise. L'énoncé plastique de leur
réflexion a une résonance populaire incontestable. Ici foin du maquillage de la
sensibilité.""*

13_ Conférence prononcée a 1’occasion du vernissage de 1’exposition : L’art et la Révolution
algérienne, 5 juillet 1963, Alger, texte ronéoté.

4. Voir les analyses de Gérard MONIER : L’art et ses institutions en France.- Paris, Gallimard,
folio, 1995.

73



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Le tryptique art/patrimoine/peuple semble ici fonctionner spontanément en
boucle comme s'il était question de l'application d'une volonté politique.
Pourtant, la fonction sociale de l'art ne se décréte pas, n'est pas une application
extérieure, descendue du haut de I'Etat, vers un peuple con¢u comme un bloc,
sauf dans les régimes autoritaires, quand on veut en faire un instrument de
propagande. Mais les Etats ont une responsabilité publique a permettre le partage
et la diffusion des biens culturels. En matiére d'art contemporain, dans 1'Algérie
qui sortait de la colonisation, il y avait sans doute un travail spécifique a
l'acclimatation d'ceuvres issues de l'art international. Les hommes du pouvoir
préférérent user de l'autorit¢ de I'Etat dans la mise sur pied de structures
d'encadrement idéologique et politique des artistes, comme I'UNAP qui
contribuérent a dessécher la spontanéité et la fertilit¢ des milieux artistiques
et qui servirent non pas a renouer le lien social mais de lieu de subordination a
I'Etat- Parti de fagon quasi-organique.

Il est sans doute plus facile d'éblouir que de favoriser 1'éducation artistique.
Aprés Ie moment de fusion que représenta la réception du don, moment ou tout
paraissait possible, le désir de Musée d'art moderne, présent dans le geste des
donateurs, dans la phraséologie politique qui l'accompagnait, fit long feu,
dissolvant dans le méme naufrage la 1égitimation spirituelle et esthétique de
l'acces a la modernité que le projet portait en Iui. Créer un musée d'art moderne,
c'était créer une boucle de rétroaction inscrite dans la durée, qui aurait assurée la
publicité de l'art et inversement permis d'élargir 1'accés du public a l'esthétique
moderne en diversifiant et singularisant les lieux d'éducation du regard. C'était
aussi contribuer a conjuguer le patrimoine des arts plastiques a différentes
échelles, de l'algérien a l'universel dans une confrontation stimulante et féconde.
Si la fondation d'un musée est toujours un acte politique, son désistement aussi.
Finalement le don devint une collection du musée des Beaux-arts d'Alger.

Etrangement 1'Algérie garda le systéme des Beaux-Arts" tel que la France de
la troisiéme République l'avait consolidé au point de le rendre intangible pendant
des décennies et malgré la révolution artistique que connut la France des le

XIX®™ siecle. Contre les parlementaires tenant d'un art officiel, académique,
timoré, les peintres eux-mémes, leurs associations, des revues d'art, des poétes,
des amateurs qui firent des dons et legs, des conservateurs aventureux, bref, les
groupes sociaux qui portaient cette nouvelle demande sociale, luttérent pour
imposer l'art vivant dans les musées a la fin des années trente avec la construction
a Paris des deux musées dans le Palais de Tokyo."

En Algérie, quelques années apres 1'indépendance, 1'un des peintres algériens
les plus inventifs. Mohamed Khadda, dans un essai sur ’art moderne en Algérie,
"Eléments pour un art nouveau", ressentait ce manque, voire ce dépérissement :
"Ce peuple qui allait s’approprier nos peintures en les consommant, ces foules
d'ou allaient sortir des noyaux d'amateurs se sont amenuisés au fil des ans. Ce que
nous prenions pour de l'intérét n’était que curiosité éphémere qui, faute d'avoir
été cultivée, s'est éteinte. (...) Il aurait fallu, pour obtenir une initiation plusl

15_ Voir les analyses de Gérard MONIER : L’art et ses institutions en France.- Paris, Gallimard,
folio, 1995.

74



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

conséquente, une organisation plus sérieuse et des moyens énormes, en un mot
une politique de la culture."'®

Autant d'éléments qui montrent la difficulté pour le nouveau pouvoir a ceuvrer
pour concilier réellement l'intégration de l'art moderne dans le patrimoine et
favoriser le passage de ces expériences artistiques dans la société. Pourtant
comme les poétes, les peintres sont des inventeurs du présent et des passeurs
d'histoire.

16 KHADDA, Mohamed.- Eléments pour un art nouveau.- Alger, Unap. 1972.- 76 p.

75



