Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Un patrimoine en danger

Faouzi ADEL

Identité du patrimoine culturel immatériel algérien

Depuis les événements de 1991 et du séisme provoqué par l'islamisme en
Algérie, tous ceux qui font partie du champ culturel se posent la question de
l'identité, de, ce patrimoine.

En raison de nouveaux interdits qui marquent ce champ, les acteurs qui le
parcourent se surprennent a se poser des questions aussi essentielles que la
1égitimité de 1'expression artistique. Apprendre la musique, jouer d'un instrument,
chanter, danser, entrer en transe, libérer sa joie, constituent-ils des délits ? Ne
traduisent-ils pas -une des formes d'expression de I'humanité dans ce qu'elle a de
particulier (local) et d'universel ?

Personne ne doute que le patrimoine culturel, dans sa forme d'expression
chantée, dansée et a travers des traditions bien ancrées, traduit un fonds culturel
Maghrébin commun et nous renvoie I'image d'une société,, enracinée dans sa
terre, dans son honneur et dans un farouche sentiment d'indépendance, mais
beaucoup d'indices montrent que ce patrimoine s'inscrit dans un espace
géographique plus vaste, celui de la Méditerranée.

En raison d'une histoire commune,, d'une similitude entre les .structures
sociales et d'une mobilité des hommes, les influences ont été largement partagées
; et si cela est trés nettement perceptible a travers la musique andalouse, on ne
peut s'empécher de penser que les influences ont été plus profondes dans des
genres aussi ¢loignés que le Bédoui.

Si le doute continue de s'insinuer dans les esprits sur 'authenticité et la valeur
de ce patrimoine, il faut convoquer l'histoire ancienne et récente pour é&tre
persuadé de son unité, de sa pérennité¢ et du fait qu'il soit l'expression la plus
fidele possible de ce qui constitue la permanence mais aussi le changement qui a
touché cette société. A ce propos, le chant de 1'exil est 1'illustration parfaite du
mouvement migratoire qui a profondément structuré la société algérienne du
début du siécle et qui a provoqué des souffrances encore perceptibles dans la
production écrite et chantée de ce répertoire.

45



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

L'unité du patrimoine culturel qui renvoie finalement a l'uniformité des
structures sociales et aux objectifs mobilisateurs du mouvement national
n'empéche pas sa trés grande diversité qui renvoie nécessairement aux positions
sociales culturelles et géographiques des différents acteurs.

On ne peut pas mettre sur le méme plan, la musique andalouse qui est portée
par une élite, avec le “staifi” ou le “bédoui” dont les racines rurales sont
évidentes, méme s'il gagne progressivement les villes.

Un peu d'histoire

L'extréme diversité des genres musicaux est liée aussi aux itinéraires trés
riches des acteurs eux-mémes que la mobilité forcée des années d'aprés guerre a
entrainé vers des destins insoupgonnés. La mémoire officielle ne dit rien sur
l'extraordinaire dynamique de création enclenchée dans les milieux de
I'émigration en France.

Ce sont des ouvriers, peinant toute la semaine qui s'essayaient et souvent
réussissaient a devenir chanteurs. Mais parce qu'ils manquaient de perspectives
professionnelles ils envisageaient jamais de vivre de leur art, se découvrant ainsi
pauvres comme job, a la fin de leur vie et se résignant a redevenir ouvriers et on
a prendre une retraite anticipée.

C'est ce milieu qui constituait le terreau de la chanson “populaire”, qui
deviendra plus tard nationaliste et qu'animaient des artistes de renom tel Hadj
Missoum qui a été dans les années 1947, la plaque tournante de la chanson
chaabie, kabyle et méme bédoui.

C'est grace a lui que des grandes vedettes, comme Nora, Lamari, Touria,,
Meryem Abed, Dahmane El Harrachi, Deriassa, Fadila Dziria, ont émergé. La
derniére de ses créations est Seloua.

Si le contexte n'était différent, on trouverait beaucoup de similitudes avec la
situation actuelle ou beaucoup de nos jeunes chanteurs vont tenter leur chance en
France, dans un genre encore plus populaire, le “ Rai’ ” et qui enflamme une
bonne partie des jeunes générations émigrées.

Mais la lecture politique qui peut en étre faite est différente, sinon comment
expliquer qu'un Khaled, a la piétre envergure politique, ait pu étre consacré
comme le roi du “ Rai

Il faut aussi que le Machrek, jusque 1a condescendant a 1'égard du Maghreb,
ouvre son marché (aux femmes surtout) traduisant ainsi une longue domination
culturelle sur tous ceux, formés en arabe, que le Moyen Orient fascinait
et provoquant une ouverture, pour tous ceux, formés a 1'école classique de la
musique Andalouse qui n'arrivaient pas a trouver un marché local.

Si la percée de Ouarda el Djazairia est assez exceptionnelle, a cet effet,
et doit beaucoup au vide créé par la disparition des “ grands ”, le parcours de
Zakia Mohamed est assez typique du mécanisme que nous avons décrit, dans la
mesure ou sa formation d'origine ne la destinait pas du tout a chanter “oriental”.

Tout le tapage médiatique, fait autour de la chanson dite “ moderne ” ne doit
pas nous faire oublier que la véritable source de ce patrimoine reste la chanson
du terroir, celle de Benkhellouf, d'El Khaldi, de Aissa El Djarmouni, Ben

46



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Brahim, Hamada , Beggar Hadda... , tous ceux dont la vocation était avant tout
d'étre pocte et qui n'ont pas su (ou voulu) exploiter, matériellement, leur art, pour
en vivre aisément.

Pourtant, a voir l'itinéraire d'El Khaldi, de Djarmouni..., on se rend compte
que ces gens d'une autre époque, n'ont pas manqué de voyager (Maroc, France,...)
et ne manquaient pas de culture pour impressionner suffisamment les étrangers
qui les invitaient (El Khaldi parlait, semble t-il, un frangais chati¢).

Sont-ils nés trop tot pour ne pas connaitre une gloire nationale et étre oubliés
aussi vite par leur propre génération. Il est vrai qu'entre temps, l'invasion de la
radio et du disque les avait disqualifiés, mettant au premier plan, ceux qui avaient
su s'adapter, a ce moyen de la communication, qu'ils soient d'ici ou d'ailleurs, les
distances étant réduites a néant, grace a cette formidable invention.

Mais peut-étre faut-il voir dans ce rapport a un marché potentiel, des
dispositions éthiques et esthétiques des artistes eux-mémes qui ne cadrent pas
avec les conditions froides et impersonnelles de la réception moderne. Pour la
plupart d'entre eux, la prestation se déroule devant un public qui les a choisis
(fétes, mariages...) sur a base d'un texte poétique qui est de leur propre création et
qui constitue le support principal de leur musique. Cela donne a leur présence
une intensité émotionnelle particuliére dont ils seraient privés, s'ils étaient livrés a
la fréquentation des studios.

Une transition difficile

On ne peut imputer la mort symbolique des maitres de la chanson du terroir,
aux seules défaillances de la mémoire populaire. Il y a nombre de facteurs
sociologiques qui peuvent expliquer ce fait. d'abord le déracinement de la société
rurale qui, a la faveur d'une extraordinaire mobilité sociale, en arrive a renier ses
propres valeurs, y compris, celles qui ont fait sa force morale : le travail bien fait,
pour lequel, il faut peiner et avec lequel on ne peut pas tricher. De sorte que ceux
qui sont porteurs de ce patrimoine, déja honteux, de leur origine, sont encore plus
honteux lorsqu'il s'agit d évoquer ces chants.

On comprend ainsi que les générations d'aujourd'hui, sans lien de filiation réel
au plan musical, et pressées par la gloire médiatique, soient disposées, a faire
passer le “prét-a-chanter”, pour de I'innovation moderne, quand ils ne puisent pas
directement dans les textes de leurs maitres. En vérité, l'innovation réside dans
l'introduction de nouveaux instruments plus bruyants et moins esthétiques.

Le synthétiseur est devenu le recours le plus rapide, pour les férus de la
technologie et pour ceux qui sont rebutés par I’apprentissage lent et onéreux
d'une éducation musicale classique. Des instruments aussi nobles que le luth, le
kanoun ou le violon sont devenus rares dans les estrades publiques. L'amour du
métier et I'amour de l'objet sont sacrifiés sur l'autel de I'efficacité et de la
rentabilité.

A ce stade, les intermédiaires, les producteurs de cassettes, ceux qui ont
l'argent pour créer le larron, sont largement responsables de cette descente aux
enfers. Méme au plan technique, le produit est baclé pour étre jetable aprés

47



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

écoute. Puisqu'il n'y a pas de dispositions esthétiques, il n'y a pas d'oreille
musicale, il suffit de créer 1'illusion pour que la transe s'empare du corps.

Mais plus fondamentalement, c'est l'opération de nationalisation du
patrimoine par 1'Etat, qui a contribué a dévaloriser, ce qui en constitue
l'authenticité.

Au nom d'une vision de 1'art, faussement politique et complétement asservie, a
l'idéologie du pouvoir, la chanson dite populaire, devrait étre patriotique
et chanter les louanges des Moudjahidines et des actions qui viendront apres
1962, renforcer I'Etat-FLN. C'est ainsi qu'un Deriassa, formé pourtant a bonne
école et admiré autant qu'un Tino Rossi par nos dames, s'est laissé aller a chanter
le socialisme, la révolution agraire...

Dans un autre genre, Ahmed Wahbi qui était aussi membre du FLN, n'a pas
manqué de jouer au séducteur officiel qui peut chanter 1'amour, dans les normes
normales de la respectabilité familiale. Peut- étre, ces repéres constituent-ils les
traits d'union nécessaires entre un pass¢ qu'il faut en partie oublier et un avenir
culturel qu'il faut reconstruire, sur la base des valeurs essentielles que sont la
langue arabe et la civilisation islamique.

En dehors de ce credo, point de gloire ni de salut. Beggar hadda, a la voix de
diva, croupit dans une cave a Souk Ahras, oubli¢ de tous. Parce qu'elle est
femme, parce qu'elle ne peut s'arracher au souvenir fou d'un amour tabou, elle ne
peut que tourner en dérision, toutes les propositions qui viennent des
bureaucrates de la culture et des serviteurs de I'image qui, impressionnés par le
mythe, croient aller a la rencontre de Warda El Djazairia et découvrent I'amére
réalité. Quant a la vraie Warda, elle s'est effectivement appropriée la langue
arabe (elle parle parfaitement le frangais) mais pour en faire usage, dans son
milieu naturel (I'Egypte), pensant peut étre que les Algériens n'étaient pas dignes
d'accéder a ce niveau de l'art.

Il est vrai que pour corriger une image ternie, elle consent a animer des
soirées de circonstance, en faisant appel a la fibre patriotique et en manipulant
des symboles forts (le drapeau national). La soirée du 5 Juillet 1997 est un
exemple édifiant a cet égard. Drapée de l'embléme national, durant toute la
soirée, elle a agité tous les ingrédients qui pouvaient faire mouche (Boulmerka
invitée a la tribune, comme symbole des femmes battantes, le V de la victoire ;
les you you ; des pas de danses incompatibles avec le genre chanté... ). Alors que
d'autres sont morts pour avoir chanté l'amour interdit, le pouvoir exhibe ses
atouts les plus défraichis, pour faire croire au bain de jouvence.

Musique de la contestation : le rai et la chanson Kabyle

Entre temps, la vague d'agitation juvénile est passée par la. Le rai et la
chanson Kabyle ont fait des ravages et ceux qui en ont fait une lecture strictement
politique (a moins de se limiter aux chansons de Ferhat et Maatoub) ont tort
parce qu'il s'agit moins de revendications que de l'expression d’un mode de vie,
considéré, comme non conforme a nos traditions.

48



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

On se souvient des débats interminables, a la radio sur la portée des chansons
qui véhiculent des mots “sales” et qu'on ne peut écouter en famille. Le rai
contribue a révéler des déchirures fondamentales de type générationnel, culturel
et linguistique dans la société Algérienne.

La chanson kabyle, elle, parce qu'elle est portée par une revendication
ethnique, a un écho remarquable, mais dans un rayon limité. Quant a la chanson
chaoui, trés fortement culpabilisé, par un environnement arabo-islamique,
n'apparait sur le marché que parce qu'elle exhume des textes, trés anciens, qui
passés a la moulinette de l'instumentation moderne, perdent leurs intonations
régionales et deviennent accessibles a un grand nombre (d'ou le succés de
Katcho).

Chansons subversives certes, mais qui accompagnent un mouvement de Hiil,
d'agitation juvénile, fondée sur la joie de vivre ( parfois celle de “casser ) dont
le caractére convivial, fait forcément peur. Mais au plan proprement musical, les
dégats sont importants.

Face a l'urgence et a l'extension d'un marché qui donne le tournis aux
producteurs, on assiste a une pseudo-industrialisation de la chanson et a une
dégradation des conditions de 1'écoute qui disqualifient beaucoup de ceux qui
se lancent dans ces genres (baclage de l'enregistrement, mauvaise qualité des
cassettes, médiocrité des textes... ).

Est-ce le prix a payer pour libérer, l'expression multiple d'une jeunesse,
largement marginalisée ?

Position de la musique andalouse

Musique d'une histoire profonde, musique d'une élite, musique de la cité, la
musique Andalouse a quelque chose d'universel, qui rehausse celui qui y accéde,
au rang d'homme cultivé, d'artiste dont la fréquentation devient valorisante.

A propos d'universalité, le grand maitre Saddek El Bedjaoui raconte que dans
les années 1950, il fut invité a Bougie, a présenter une “Noubate Zidane”, dans le
cadre du festival de la musique universelle, avec la participation de l'orchestre
symphonique de Rouen, qui interpréta I’ccuvre de Camille St Saens.

Au moment ou Saddek El Bedjaoui entame sa nouba, étonnements dans la
salle, en raison de la similitude des morceaux joués. Le maitre El Bedjaoui
explique alors que St Saens n'a fait que transcrire cette ceuvre de la musique
Algérienne, suite a ses contacts avec des musiciens Algériens, tel Mohamed
Sfindja (Mostepha Laouer, “L'empreinte du maitre” , E1 Watan, 5 nov. 1991).

Voila pour le c6té universel. Ce qui laisse supposer, dans un contexte trés
difficile pour les Algériens, des échanges qui dépassaient largement les frontiéres
du Maghreb.

Il faut rappeler, en plus de l'origine prestigieuse de cette musique, qu’elle
traversait toutes les communautés. Et des juifs, comme Edmont Yafil
et Raymond Leiris, 'ont portée a bras le corps, faisant de sa pratique, un pont
avec la communauté indigéne, dans ce qu'elle a de plus cultivé et de plus raffiné.

49



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

Comment expliquer donc son déclin ? Certes, les événements de 1991, ont
accentué l'interdit (d'ailleurs jamais explicité) mais la crise est bien antérieure
et bien plus profonde que ce qu'il en apparait aujourd'hui.

Le mode de transmission et de circulation de cette musique était totalement
inadapté a la classification qu'exigeait 1'époque moderne. L'Institut national de
musique qui a été créé, en juillet 1968, n'a jamais réellement exercé ses
prérogatives, en particulier, celle de donner un enseignement continu et une
éducation musicale aux générations nouvelles.

Il ne s'agit pas seulement de moyens mais de perspective dont manquent
beaucoup les bureaucrates de 1'époque. L'ouverture de filieres musique dans les
écoles fondamentales ne trompe personne. Des cours obligatoires
se transforment en cours facultatifs, en raison du manque d'encadrement et du
manque d'engagement du milieu familial.

Mais le déclin de cette musique est aussi lié au déclin de la cité. L'arrivée
massive et brutale de populations rurales, a la recherche d'une intégration rapide,
ont altéré ce patrimoine et souvent y ont substitué d'autres genres, plus en rapport
avec leur origine (le staifi). A bien analyser les choses, on ne peut pas parler de
déclin, puisque la masse des pratiquants s'est largement accrue. Ce qui est en
cause, c'est la définition méme de 1'andalou, qui n'est plus le monopole de 1'¢lite
de la cité. Si les textes anciens restent la base de cette pratique, les innovations au
niveau des acteurs, de I'instrumentation, des conditions mémes de consommation
de ce produit (grandes sales) modifient complétement le rapport a cet art et
témoignent de la volonté d'intégration des nouvelles couches arrivées.

Le renouveau, condition de la pérennité

Il est indéniable que notre patrimoine a des repérés, stables que le temps n'a
pas altéré. Il y a quelques années, le cinéaste Belkacem Hadjadj a réalisé un fin
admirable, sur la “Sbeiba” de Djanet.

Djanet est loin, presque hors du temps et hors de l'espace et pourtant, la
manifestation, qui est une sorte de ballet, se déroule en plein air, une fois 1'an.
C'est un hymne a la paix, destiné a rappeler que les guerres tribales ne duraient
qu'un temps et que ce qui perdurait, c'était la paix et l'unité. Cette manifestation
donne lieu au déploiement, d'un folklore véritable (costumes, ¢léments de décors,
gestes ... ) qui étonne plus d'un Algérien. Il est évident qu'il constitue I'élément
principal d'une dynamique touristique dans la région.

Dans le méme ordre d'idées, les Moussem de Timimoun, de Taghit
et d'autres qui sont destinés, a célébrer des saints locaux, donnent lieu a des
festivités incroyables qui font 1'enchantement des touristes.

Plus au nord, les “Waada” ou “zerdas”, en faveur des bienfaiteurs,
reprennent vigueur, aprés une campagne de dénigrement, largement orchestrée,
par le pouvoir, imprégné de 1'idéologie réformiste. Pourra-t-on déculpabiliser
tous les acteurs qui portent ces pratiques ? Rien n’est moins sir d'autant que le
mouvement islamiste a pris le relais pour fustiger ces manifestations du diable.

Dans les villes, le phénoméne Aissaoua qui repose sur la philosophie du
soufisme, a pris une ampleur considérable. Correspond-il a une thérapie ou a un

50



Insaniyat, n°12, Septembre — Décembre 2000

besoin de transe, de libération du corps, comme le prétendent beaucoup
d'intellectuels (G. Lapassade) ?

Tout le rituel qui précede l'opération et le rythme infernal, imposé, a
l'assistance, plonge 1'ame dans un état second qui correspond probablement, chez
les hommes et les femmes (surtout les femmes), & une volonté d'oubli de soi,
impossible a réaliser dans le temps réel vécu.

Par contre, le phénoméne des Fkirates (orchestres de femmes) est
relativement nouveau. Il puise a de nombreuses sources du patrimoine (en
premier lieu I'andalou) et s'autorise toutes les fantaisies, en raison d'un marché,
protégé, celui des femmes, qui leur est facilement accessible et qu'ils n'hésitent
pas a investir, sachant le profit matériel qu'ils peuvent en tirer. Le statut de
femmes recluses et la séparation des sexes qui caractérisent notre société,
contribuent a l'inventivité d'un art typiquement féminin.

En guise de conclusion

Aujourd'’hui que le terrorisme s'est quelque peu estompé, les manifestations
folkloriques, les festivals de chants et de danse (chant: Timgad ; Aissaoua :
Mostaganem , folklore : Taghit , Malouf : Constantine ... ), reprennent vigueur,
comme pour démontrer que la vie continue.

Mais personne n'est dupe et tout le monde sait qu'une partie de nos artistes, se
trouve dans l'exil. Personne ne peut oublier que les plus populaires d'entre eux
sont morts, sous les balles des terroristes (Hasni, Azziz ... ). On ne peut créer
dans un climat de terreur.

Le renouveau est d'abord li¢ au sentiment de vivre dans un pays ou régne la
paix. A moins de tomber dans les travers du dirigisme culturel, I'Etat ne peut
prendre en charge de fagon efficace toute la production de ce genre.

Il faut, dans cette perspective, encourager des associations, a se constituer,
pour protéger ce patrimoine, le diffuser, provoquer des échanges avec les autres
pays de la Méditerranée (des expériences de ce genre ont été tentées dans le
domaine de I’andalou).

L'Etat, quant a lui, se doit de développer les instituts de formation, pour
donner une assise solide a la perpétuation de ce patrimoine.

51



