Insaniyat, n°11, Mai-Aout 2000

Existe-t-il une théologie musulmane ?

Sélim. S. KHAZNADAR®

Ergo, Domine, non solum es quo majus cogitari
nequit,sed es quiddam majus quam cogitari possit.

Ainsi Seigneur, tun’es pas seulement Tel que le
plus Grand ne se peut penser, mais tu es quelque
chose de plus grand qu’il ne se puisse penser.

Saint Anselme. Proslogion. 11

A la mémoire de

Dietrich Bonhoeffer et Jan Patoca

In hymnis et canticis

Théologie, un mot tressé theos et logos. Theologia est un mot qui n’existe
pas dans le Nouveau Testament, ni n’a été utilisé par les Péres Apostoliques.
L’usage pré-chrétien, de provenance grecque, ou theologia est d’abord une
théologique, mouvement de captation (comme on le dirait d’un héritage) du
divin par les déterminations d’un logos. C’est la mise en étant «du plus divin
d’entre les visibles» (Aristote. Metaph. A.9) et le logos ne serait que 1’espace des
déploiements des procédures de connaissance et guide de la propagation des
énoncés de vérité dans le corps (inconnu) du divin. Le logos somme Dieu selon
les injonctions d’une méthode.

Dieu est-il o theos ou to theios ? Les gradations, les variations (au sens
musical) du logos peuvent-elles restituer les différentes manifestations du divin ;
irisation complexe et innombrable dans laquelle Dieu (lieu de condensation du
divin) ne peut surgir unique. Illusions et mirages de la méthode ? Une importante
critique de la théologia sera présentée par Saint-Augustin : « quo verbo graeco
significari intelligimus de divinitate rationem sive sermonem » (De Civita Dei.).

" Mathématicien, Université Mentouri de Constantine / Chercheur associé au CRASC.

35



Insaniyat, n°11, Mai-Aoat 2000

Une parole qui construit Dieu comme réalité humaine finie et le fait descendre
et subsister dans un nom.

Donner un nom c’est libérer la parole de celui qui le porte. Nommer c’est
appeler quelqu’un a I’essentiel de son étre, lui signifier (lui intimer ?) qu’il est en
situation de recevoir parole, et donc de la rendre, lui-le-nom. Porter nom propre
c’est puissamment tenir sous le régime du sens, irradier de sens.

Existe-t-il un nom strictement construit en extension, sans connotation
aucune, et qui ne convoierait aucun sens ? Le sens est-il au contraire, la condition
sans laquelle la nomination n’aurait pas de pertinence ? Sa présence sépare-t-elle
une nomination générique (ex : un espace, une fonction, un théoréme...) d’une
nomination singuliére (ex : Nicolas Bourbaki). Le nom de Dieu est comme la
limite paradoxale de toute nomination, parce que Dieu est simultanément nom
générique (classe des objets divins) et nom singulier' (unicité absolue, il cesse
d’étre un nom propre). Dieu est un singulier/générique.

Dieu (absolu unique et singulier) qui n’est pas un individu, ne peut pas
se dissoudre en modalités et en prédicats. Un nom propre peut étre ouvert,
et se résoudre en une classe de prédicats : ce que 1’on peut en dire pour le référer,
antécédence de langages et d’expériences qui lui assure permanence et durée
dans la signification.

Le processus de prédication ne peut concerner que des classes d’objets.
La nomination générique devient alors une définition : un énoncé qui réalise
a propos d’un objet donné, les conditions optimales de la dénotation. Il n’y a de
science que du générique, devrions-nous dire. C’est 1a I’espoir, mais aussi
I’échec de la théologie.

Mais si Dieu est originaire intelligibilité, de soi, au dela du connaitre (id quo
majus cogitari nequit. Saint Anselme. Proslogion II.), il nous reste, quand le
logos, savoir échoué nous est revenu, de porter témoignage et donner langage a
I’expérience de cette impossibilité. Elle n’est pas de simple venue, ni inerte. Par
dela l’intelligible, c’est-a-dire ailleurs que dans les lieux, les guises et les
mouvements du logos, subtile, tout en retour, elle ouvre a une initiation qui
n’enferme pas ni ne retient : c¢’est la foi, sens prodigué et qui unifie Dieu.

Qu’est-ce qui scruté de Dieu, finalement nous est donné en vérité ? Quel est
le mode d’exister quand il s’agit de Dieu ?

Cette quéte conduite par un sens qui I’excéde, peut-elle décider des
co-incidences de la pensée, «geste d’étre» et de I’intelligibilité par excellence,

'~ Dans la Tora ( Ex. 20,7 et Deut. 5, 11), il est dit «tu ne porteras pas le nom YHVH, ton Dieu, en
vainy le tétragramme n’est jamais prononcé et sa vocalisation est indéfinie. Dans la tradition
talmudique, Dieu est ha Shem (le nom méme, Dieu est éminemment le nom) ou ha Makom (le lieu),
ha Rahaman (le miséricordieux), ha Kadosh baroukh hou (le Saint béni soit-il) La littérature
talmudique utilise souvent 1’expression kivyakhol (pour ainsi dire). Dans son livre Esh Kodesh (le feu
sacré) Rabi Kalonymos Shapiro, utilise le mot Ha Kiyiakho! (le pour ainsi dire). Cet opérateur est
devenu nom de Dieu. Il est « constructible » .

Le nom de Dieu, parce qu’il’ y a lieu de nom, est qu’il est impronongable, une distance, a jamais
restera infranchie. Peut-étre, est-ce cela, la marque de la transcendance. En Islam, Allah, est le
singulier d’un pluriel ontologiquement impossible (el ‘Alihd), et les beaux noms de Dieu (el ‘dsma’ el
hiisna) dispersion appelante, détournerait de vouloir donner nom unique, un nom sépulture a Dieu.

36



Insaniyat, n°11, Mai-Aout 2000

robuste et invariante sous toute conclusion de sens ? Est-ce encore affaire de
méthode, est-clle seulement recevable en dehors de la régence du logos ? Mais
alors, qu’est-ce qui demeure intelligible quand la foi a renoncé a ses
«instruments spéculatifsy ? Cette intelligibilité est-elle la part nécessairement
recommencée (historique) de la foi, elle, arrimée a nos paysages intellectuels
intérieurs ?

L’acte de comprendre (intelligere) indique-t-il une ceuvre a accomplir ?
Comme un chemin en puissance, discerné et qui se déviderait. La foi est-elle
encore légitime quand elle est prise dans les champs de ’explication ? La foi qui
nous enrichit d’une destination encore inconnue, peut-clle parler, et rendre
compte de l’espérance qui la conduit ? Qui peut légitimer la forme singuliére de
la foi, vécue, éprouvée, travaillée ? Peut-elle étre congue autrement qu’en état
d’inachévement ? Légitimer c’est juger en autorité, est-ce la tache d’une
assemblée d’authenticité ? Cette assemblée doit-elle demeurer au bénéfice d’un
certain droit a la réversibilité, et donc ouverte a son propre dépassement ? Et de
I’authenticité elle-méme, saurait-elle étre arrétée parce que accomplie ? Est-elle
ce qu’elle est, que par ’effort de lui donner validité, reste-t-elle consentante
toujours a la reprise de cet effort ?

En appelant a 1’unité un auditus fidéi égrené sans raison dans le temps,
la théologie serait alors une connaissance de la foi. Fides quaerens intellectum.
La foi qui désire et recherche. Ses intensifications a étre, nous ont paru
se déployer ainsi, en une généalogie, ¢’est-a-dire non point genése des postures
et d’un agir libérés ou autorisés par la foi, mais «retour-amont» vers une genése
de sens, convective, distributive, faisant signe toujours vers son futur, dans
I’interprétation et parée de ses singularités. C’est 1’état d’un Texte offert a
I’engendrement. Et c’est 1, notes, d’une idée en cours d’élaboration.

1. Exposé positif de la foi

L’architecture rituelle est déterminante, la religion est une législation révélée
entiérement prise et manifestée dans un réseau de positivités.

Le Texte périt de son triomphe, sa lecture est une reprise silenciée. Le texte
est inentamable ( SAmad ), il n’admet aucun ailleurs.

2. L’age doctrinal

La maitrise de la langue d’exposition est indispensable. Si la présentation de
la doctrine est compléte, elle n’est que partiellement conceptualisée. Elle énonce
les premiers éléments méta-doctrinaux.

C’est le tawhid doctrinal. Dieu est un étant, ens supremum, et la création
(les entia creata) comme multitude de ses épiphanies (tajalliydt) le désigne
encore plus puissamment comme étant. Dieu est £l Mawjid. Le processus du
tawhid est unitif, une reprise liante des épiphanies dans une unique remontée.

37



Insaniyat, n°11, Mai-Aoat 2000

3. L’age théologique

La Maitrise des sources étymologiques de la langue d’exposition est exigée.
Certains points de doctrines sont partiellement interprétés. Le travail
métaphysique s’amorce. Les énoncés de la doctrine sont en liaisons nécessaires
les uns avec les autres, cependant que débutent des confrontations partielles de
certains points de la doctrine (les énoncés sotériologiques et eschatologiques)
avec des sources exogénes, et que sont définis des protocoles d’accueil.
Naissance du discours théologique-apologétique.

Le Tawhid ouliihi se résout dans une apologétique. C’est le déploiement
d’une exégése savante, il ne correspond pas a la Fides quaerens intellectum
anselmienne. L’espoir secret du tawhid, c’est d’exténuer Dieu-étant dans 1’étre ;
il n’y parviendra jamais. Le tawhid oulthi circonscrit presque entiérement
I’effort dogmatique de I’Islam sunnite.

C’est le Kaldam, représenté par les asch’arites et les mi’tazilites, deux
chapelles adversaires. Démarche entreprise dés le VIII® siécle, dans un contexte
lourd de dissensions entre écoles de jurisprudence, de luttes entre sectes
(musulmanes) et de grandes discussions avec des chrétiens nestoriens
et jacobites. La méthode des muitakallimiin est fondée sur une manicére de
raisonnement analogique, qui a deux termes correspond au kiyds malikite, et a
trois au kiyds hanafite repris en galbe de syllogisme aristotélicien. Effort orienté
vers la confection de techniques rationnelles d’objectivation de la foi, réalisé
dans la rédaction d’un vaste corpus de respomsa, et qui ne parcourt pas
I’ensemble de /’dge théologique. 11 culmine avec Kitab al Tamhid de Abi bakr
El Baquillani.

Sous I’influence du kaldm mo’tazalite , en terre d’Islam, un kaldm juif a pu
exister. La secte antitalmudique du Karaisme (elle ne reconnait que ’autorité de
la Bible) n’a pu réellement se développer que par le Kaldm. Adversaire résolu
des karaites, Sa’adiah ibn Yus(f al fayyimi (Saadia Gaon), a utilisé également
le Kalam.

Rejeté par Maimonide, une page désormais célébre de son livre Daldlat
al Had'irin * lie Papparition du Kaldm au refus de la philosophie par les
théologiens chrétiens grecs et syriens du VI®siécle °.

«1 faut savoir que tout ce que les musulmans, tant M otazales qu’Ascharites,
ont dit sur les sujets théologiques, ce sont des opinions fondées sur certaines
propositions, lesquelles sont empruntées aux écrits des Grecs et des Syriens, qui
cherchaient a contredire les opinions des philosophes et a critiquer leurs paroles.
Et cela pour la raison que voici : lorsque 1’Eglise chrétienne, dont on connait la
profession de foi, eut regu en son sein ces nations, parmi lesquelles les opinions
des philosophes étaient répandues - car c’est d’elles qu’a émané la philosophie -
et qu’il eut surgi des rois qui protégeaient la religion, les savants de ces siécles,

2. Maimonide.- Guide des égarés. 1. LXXL- Trad. S. Munk.- Paris, A. Franck, 1856.- p.p.340-341.
3. et notamment Jean le grammairien, auteur d’une réfutation de traité de Proclus sur [’éternité du
monde et d’une cosmogonie de Moise.

38



Insaniyat, n°11, Mai-Aout 2000

parmi les Grecs et les Syriens, virent qu’il y avait 1a des assertions avec
lesquelles les opinions philosophiques se trouvaient dans une grande et manifeste
contradiction. Alors naquit parmi eux cette science du calam, et ils
commencerent a établir des propositions, profitables pour leur croyance, et a
réfuter ces opinions qui renversaient les bases de leur religion. Et lorsque les
sectateurs de l’islamisme eurent paru et qu’on leur transmit les écrits des
philosophes, on leur transmit aussi ces réfutations qui avaient été écrites contre
les livres des philosophes. Ils trouvérent donc les discours de Jean le
grammairien (Jean Philopon), d’Ibn ’Adi et d’autres encore, traitant de ces
matiéres ; et ils s’en emparérent dans 1’opinion d’avoir fait une importante
trouvaille. Ils choisirent aussi dans les opinions des philosophes anciens tout ce
qu’ils croyaient leur étre utile, bien que les philosophes plus récents en eussent
démontré la fausseté, comme, par exemple, I’hypothése des atomes et du vide ;
et ils s’imaginaient que c’étaient 1a des choses d’un intérét commun et des
propositions dont avaient besoin tous ceux qui professaient une religion positive.
Ensuite le calam s’étendit et on entra dans d’autres voies extraordinaires, dans
lesquelles les Motécallemin grecs et autres ne s’étaient jamais engagés ;
car ceux-ci étaient plus rapprochés des philosophes. Puis, il surgit encore parmi
les musulmans des doctrines religieuses qui leur étaient particuliéres et dont il
fallait nécessairement prendre la défense ; et, la division ayant encore éclaté
parmi eux a cet égard, chaque secte établit des hypothéses qui pussent lui servir a
défendre son opinion ».

La figure centrale en Islam sunnite, celle qui trame I’imaginaire musulman
n’est pas celle du théologien (I’exégéte savant), mais celle de I’imam.
Etymologiquement, il est celui qui ouvre un sillon et se met en exergue pour la
conduite du rite et dans ses plus hautes postures, celui qui donne récit
et illustration de la loi (révélée).

Son commerce avec ’invisible assure au théologien une majestueuse mais
durable relégation; il est une figure du retrait. L’Islamisme politique
contemporain est un surgeon apologétique en paroles et en actions du magistére
d’imams célebres, d’Ibn Taymia a Sayed Kotb et Mawdidi. Le recours en
jurisprudence ne sollicite que trés rarement 1’exégese théologienne, mais
réguliérement la prédication des imams (dans son acception sunnite). L’imam est
une figure de I’éminence. L’éminence imamale, faut-il le préciser est masculine
jusqu’a ’outrance. Il est impensable qu’une femme puisse jamais accéder a cette
position de professeur ex-cathédra, frayer dans la lectio divina et en recevoir
autorité. Sa maitrise des textes sacrés restera de pure édification personnelle.

4. 1’age herméneutique

La distribution du sens dans les énoncés est maximale. D’autres traditions
commencent a exercer des effets sensibles (conceptuels et terminologiques)
et conduisent a des expériences singuliéres de la foi.

Le tawhid woujtdi, de provenance néo-platonicienne, est une ontologie
intégrale, il débute avec Ibn’Arabi (1165-1241) et Sohrawardi (1155-1191).

39



Insaniyat, n°11, Mai-Aoat 2000

On pourrait suggérer que la compréhension est le rattachement a une totalité
et, qu’elle doit étre analysée comme phénomene. 11 y a quelque chose qui
se donne, qui se manifeste, qui devient visible et qui se livre dans une phanie :
théophanie, hiérophanie, épiphanie. Comprendre dans le tawhid woujiidi, c’est
déborder le texte, passer au-deld, non par un simple détour qui ne ferait que le
contourner, mais en s’appuyant sur tout ce qu’il indique lui-méme sur ses
ressources internes.

C’est du phénoméne méme de la compréhension que s’ouvre un chemin vers
ce qui le dépasse, et qui le rattache a d’autres ordres de significations. Ou peut-
étre a une réalité non phénoménale.

L’essence du phénoméne c’est D’apparaitre, c’est la manifestation.
Or, se manifester, c’est entrer dans un espace de présentation, prendre sa place
dans le visible, au milieu des choses, dans le médium ou une rencontre peut avoir
lieu. La manifestation est donc venue, dans 1’espace de la rencontre. Or, la
venue est un cheminement a partir d’une origine, de ce que la Scolastique
appelait un principe. Le principe est ce qui commande le déroulement du
processus qui méne jusqu’a la pleine manifestation.

Comprendre le phénomene, c’est effectuer le chemin de la manifestation
en sens inverse, remonter le processus de la venue dans le manifeste, rattacher le
manifeste a son principe.

C’est dans cette visée que peuvent se décliner les différentes modalités de
I’acte d’interpréter : remonter par introcession vers un principe, ¢’est le sens du
Ta’wil chez Ibn ‘Arabi et qui conduit a la constitution d’une généalogie.
Elle n’est pas retour vers une origine postulée, qui serait celle d’une essence
d’identité et qui ouvrirait le temps premier du déploiement de toute
manifestation.

Il n’est point d’origine immédiatement révélée par la paisible lecture d’une
«sceéne originaire» et, qui serait lieu de vérité. La démarche généalogique
enseigne que derriére les «choses» du texte, il n’y a que le foisonnement de
lumiéres anciennes, toujours en imminence de retour.

La station la plus extréme dans cette ligne de T7a 'wil est l’institution
ontologique du ‘Alam el Mithal (Henri Corbin le traduit par monde imaginal)
Kosmos Noétos, phylum intermédiaire, entre le monde intellectif des pures
intelligences et 1’é¢tendue phénoménale percue de nos sens, matiére subtile
se déployant dans un espace docétiste * et qui autorise une véritable connaissance
visionnaire, par I’individuation mystique, la rencontre avec I’Ange in
singilaribus .

Dans son livre Corps spirituel et terre céleste ” réédité, Henri Corbin écrit :

«Il y a longtemps... que la philosophie occidentale, disons la philosophie
«officielle», entrainée dans le sillage des sciences positives, n’admet que

*_ Dans la Gnose, lieu de manifestation des formes épiphaniques, apparitionnelles.

5. CORBIN, H.- 1979. (2%éd.) Corps spirituel et terre céleste.- Buchet / Chastel. Voir aussi de Corbin
1979.- Avicenne et le récit visionnaire.- Berg international, 1976. (2° éd.) L’imagination créatrice
dans le soufisme d’Ibn ‘Arabi.-Paris, Flammarion.

40



Insaniyat, n°11, Mai-Aout 2000

deux sources du Connaitre. 11 y a la perception sensible, fournissant les
données que I’on appelle empiriques. Et il y a les concepts de ’entendement,
le monde des lois régissant ces données empiriques. Certes, la
phénoménologie a modifié et dépassé cette gnoséologie simplificatrice, mais
il reste qu’entre les perceptions sensibles et les intuitions ou les catégories
de 'intellect, la place est restée vide.

Ce qui aurait di prendre place entre les uns et les autres, et qui ailleurs
occupait cette place médiane, a savoir I’imagination active, fut laissé aux
poétes. Que cette imagination active dans I’homme (il faudrait dire
Imagination agente, comme la philosophie médiévale parlait de 1’Intelligence
agente) ait sa fonction noétique ou cognitive propre, c¢’est-a-dire qu’elle nous
donne accés a une région et réalité de I’Etre qui sans elle nous reste fermée
et interdite, c’est ce qu’une philosophie scientifique, rationnelle
et raisonnable, ne pouvait envisager. Il était entendu pour elle que
I’'Imagination ne sécréte que de l’imaginaire, c’est-a-dire de l’irréel, du
mythique, du merveilleux, de la fiction...»

5. L’age gnostique

Extinction du discours théologique. Totale unité de la doctrine qui est
entiérement mise sous forme conceptuelle qui est en relation / union avec
d’autres traditions. «La niche de lumiere» et El imkdn el ‘achrdf conduisent
a I’abolition de tout rituel.

La connaissance gnostique, (E! ‘irfan ) est salvifique, rédemptrice; ouvrant au
mundus imaginalis, accomplissant le retour, c’est-a-dire la résurrection de toutes
choses a leur origine spirituelle, a leur orient. C’est 1a méme ce que signifie le
mot ma'ad : retour qui est résurrection a un monde qui est vie en essence.

«Une lumiere qui effuse de 1’essence divine et par laquelle il y a diversité
hiérarchique de précellence de certaines formes sur d’autres, et avec 1’aide de
laquelle chaque homme est capable d’une activité ou d’un art. » (Sohrawardi.).
Un des points de convergence de la mystique ishraki, c’est ce que la tradition de
I’ Avesta désigne par Xvarnah, El Khorrah dans la langue persane : la lumicre
de gloire. Lumicére qui conduit toute la procession prophétique chiite.
La Khorrah c’est la mise-a-demeure dans 1’invisible, la mystérieuse présence
divine qui descend dans la niche aux lumicres de la prophétie (Miskhat al
Nibbiiwd). C’est la Sakina en arabe, la Shekhina en hébreu. Nous sommes
en lisiere du monde des Séphirot de la Kabale.

L’effort de Sohrawardi se trouve a la confluence de plusieurs traditions
prophétiques pré-islamiques et qu’il va ressusciter : I’enseignement de
Zarathoushtra, les Ennéades plotiniennes, la Bible hébraique (les livres d’Esdras,
Néhémie, Esther, Daniel), le Shah Nemeh du poéte persan Firdawsi, I’Evangile
de Jean. Evangile qui revét une importance particuliére car il annonce le
Paraclet. L’Islam chiite ouvre un temps singulier de 1’espérance, une attente
eschatologique qui affirme que, par dela la cloture de la 1égislation révélée,
se continue, invisible, le sillon de la prophétie des imams, jusqu’a la parousie de

41



Insaniyat, n°11, Mai-Aoat 2000

I’'imam caché (Qua 'im al Qiyamat), un apostolos a qui il reviendra de révéler le
sens dissimulé de toutes les révélations.

C’est I'incomplétude des textes qui ouvre a leur théologie. C’est cette
incomplétude qui agrandit un texte, qui ouvre au sacré, qui est mise en intrigue,
dessaisissement et demande d’intelligibilité. La proclamation kérygmatique
signale Dieu, mais dans le méme moment le livre dans son absence. La théologie
est une tentative de (restaurer) ramener Dieu dans le Texte, elle n’a pu exister
que dans le versant chiite de 1’Islam, par la reprise remémorante, continuée, ré-
engendrée, de traditions, lues et vivifiées. La procession de la Welayat imamale,
(la succession des légataires du sens) qualification spirituelle ininterrompue, est
une des formes les plus aboutie de la Procession de 1I’Esprit.

42



