Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Violence, les possibles réparations

Fatima Zohra KARADJA"
Nadia KORSO-BIOUD™

Qu’est-ce que la violence?

L’émergence de la violence signe le recul de la civilisation. Si 1’agressivité
est un constituant de la nature humaine, elle ne saurait étre qu’une des
composantes des forces antagonistes de la psyché que sont la pulsion de vie et la
pulsion de mort, en étayage permanent et interactif chez chaque étre humain.

De tous les étres vivants, I’homme est celui qui est le plus longtemps
dépendant de son environnement et de ses semblables. C’est cet environnement
qui va déterminer son devenir et ses conduites par les interactions, les modéles
et les expériences qu’il va lui fournir. Ce sont le degré et la qualité de ces
derniers éléments, en matiére de performance, de durabilité, de sécurisation et de
structuration qui vont déterminer la capacité organisationnelle du psychisme
et par conséquent le niveau de socialisation.

Si ’homme se définit comme étant un animal social, on contemple a loisir
que la violence s’est toujours imposée comme modus vivendi, n’épargnant
aucune nation, aucune communauté, aucune ethnie, aucune religion a un moment
ou un autre, plus ou moins durable de son histoire.

Si nous appréhendons ici la question de la violence sous un angle
psychologique, il n’en demeure pas moins que sa complexit¢ a I’image
de I’étre humain qui le produit et qui subit, requiert une collaboration aux
frontiéres épistémologiques, perméable entre les différentes disciplines que sont
I’anthropologie, I’histoire, la sociologie, la psychologie et 1’économie.

La violence serait-elle un élément constitutif du genre humain ?

Certes, on a vu certaines theses constitutionnalistes se distinguer par
I’indigence des argumentations, affirmer que certaines ethnies et certaines
cultures seraient génétiquement et culturellement porteuses de violence. Mais les
sciences humaines viennent aujourd’hui, toutes disciplines confondues,
démontrer par leur rigueur, cette approche et en révéler le non-fondement, voire
I’aberration.

* Psychologue clinicienne au Service de psychologie, Institut National de Santé Publique. Présidente
de I’Association nationale de soutien aux enfants en difficulté (ANSEDI).

0 Psychologue clinicienne au Service de psychologie, Institut National de Santé Publique. Membre
de I’ Association nationale de soutien aux enfants en difficulté¢ (ANSEDI).

45



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

La violence est un trouble de ’altérité.

Quelles que soient ses formes, elle révéle une altération du sens de 1’humain,
y compris lorsqu’elle est contenue dans des enveloppes rationalisantes.
Elle se focalise sur «l’autre», le ciblant pour délit de différence : différence de
sexe, différence de couleur de la peau, différence de religion, différence d’ethnie,
différence de facon de penser...

1. Rappel de quelques notions et concepts de référence
de la dynamique du développement de la personnalité

Une dualité des énergies psychiques qui sous-tendent le psychisme, au-dela
des différentes approches d’écoles, au-dela des polémiques liées aux concepts
et aux méthodes de soins, est consensuellement admise dans le courant
psychologique a dominance psychanalytique : existence d’une dualité de la
dynamique de 1’énergie psychique d’Eros / Thanatos, de pulsion de vie / pulsion
de mort, d’instinct destructeur/instinct de conservation.

Selon S. Freud, cette dualité, qu’il a élaboré a partir de cas cliniques
d’adultes, se congoit dans une coexistence, en intrication toujours renouvelée,
des instances intra-psychiques. M. Klein, quant a elle, liant technique et théorie,
propose un modéle fondé sur le jeu comme mode d’expression naturel
et privilégié chez I’enfant. Elle remonte ainsi aux stades les plus archaiques de la
vie psychique, révélant par 1a 1’extréme précocité du processus. Dans I’ceuvre
de R. Spitz, la théorie s’appuie sur des étapes de la relation objectale et de la
communication humaine, se situant essentiellement dans la relation mére-enfant
conceptualisée en trois stades allant de la non-différenciation du Moi par rapport
au monde extérieur, jusqu’a 1’élaboration de la relation d’objet qui organise la
perception différenciée du Moi et du non Moi. Selon D. Winnicott, sur cette
base, la relation originelle mére-enfant et la qualité interactive qu’elle produit
vont déterminer 1’évolution ultérieure du développement de I’enfant.

W. R. Bion, pour sa part, théorise sur la genése de la pensée chez I’enfant
a partir de sa confrontation tres concréte aux troubles de la pensée, avec leurs
multiples manifestations préverbales et verbales chez ses patients schizophrenes.
Il considere la conscience comme un organe de perception des qualités
psychiques qui serait présent sous forme rudimentaire au début de la vie ayant
pour charge d’accueillir les expériences externes et internes de la réalité. A partir
de cela, la réponse de I’objet (la mére) dans sa capacité a contenir et modifier les
émotions violentes projetées par le sujet (le bébé) va permettre a celui-ci
d’élaguer les parties «mauvaises» et d’en préserver les bonnes : il pourra ainsi
réabsorber (réintrojecter) sous une forme modifiée et plus supportable les
émotions projetées. C’est dans ce mécanisme que la capacité de penser prend son
origine. L’importance de cette théorisation sur la formation de la pensée réside
dans le lien entre le développement affectif et intellectuel.

Nous terminons par 1’évocation de la méthode expérimentale de J. Bowlby,
fondée a partir de ’observation directe longitudinale d’animaux et d’enfants.
11 situe la spécificité de ’homme au niveau de I’instrument fort développé qu’est

46



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

le langage. Ce dernier, par sa puissance symbolique permet le développement du
comportement d’attachement de la relation d’objet (instinctif au départ) vers une
relation plus sophistiquée permettant la différenciation et la construction adaptée
du lien. Toute distorsion précoce de ce lien induisant le manque, la carence,
la frustration massive (I’angoisse de séparation) peut avoir des incidences
et entrainer des troubles ultérieurs de 1’ordre du psychopathologique.

Le recours a ce bref rappel des référents conceptuels psychanalytiques
consiste en un point d’appui pour la présentation d’une expérience d’intervention
dans un contexte de violence extréme et organisée, ciblant une communauté dans
son existence et dans son essence.

2. Expérience d’intervention en situation de crise dans
un espace thérapeutique peu conventionnel

Durant 1’ét¢ 1997, marqué par des massacres collectifs perpétrés par des
groupes terroristes dans 1’Algérois, caractérisés par leur intensité, la cruauté
et leur extensibilité, nous nous sommes senties interpellées dans notre dimension
professionnelle autant que personnelle pour agir. Ce «passage a I’acte», signait
I’acte de naissance d’une longue période d’interrogations et de recherche de
voies d’intervention dans une situation d’exposition chronique de violence
endémique. Cette transgression des réegles du fonctionnement humain a suscité
une réaction de notre part, une réaction de transgression du cadre thérapeutique
régi par des régles strictes d’orthodoxie professionnelle. Jusque-la, nous avons
appris a travailler dans un contexte qui précisait un cadre incontournable :

n’intervenir que s’il y a demande,

dans un projet mis en place par la personne elle-méme,
dans la durée et la permanence,

dans un espace délimité et codifié.

Cette rigueur dans la pratique dont I’excellence est établie, semble tout a fait
inadaptée dans ces situations de violence extréme, caractérisée par une vision
d’horreur et de chaos total. Tous les repéres ont volé en éclat, tant au plan
physique qu’au plan psychique. C’est I’indicible, c’est I’innommable, tout est
déversé. Il n’y a plus de frontiéres entre les dedans et les dehors, entre le
fantasme et la réalité. La désorganisation atteint tout et tout le monde. Nous
sommes les témoins d’une agression exterminatrice fondée sur une transgression
totale des regles a la base du sens humain qui a aspiré toutes les formes, les
contenants de 1’étre et de son appartenance psychique, familiale, communautaire.

La situation est, pour nous, en tant que professionnels, totalement inédite,
en ce sens qu’il n’y a aucune possibilité de distanciation par rapport a I’impact
de I’horreur et la destruction. La proximité totale provoque une résonance crue
dans notre fonctionnement émotionnel du fait de [I’identification absolue.
Il ne s’agit plus de I’intervenant étranger en tant que soignant des souffrants
d’ailleurs, il s’agit de nous, soignants-souffrants, en devoir d’agir aupres d’autres
souffrants qui concrétisent D’extréme acte de notre propre angoisse
d’anéantissement.

47



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

La nécessité d’intervention pose en méme temps les contours du processus
de professionnalisation. L’émergence d’une pratique qui consiste a aller vers,
pour recréer le cadre thérapeutique sur la base des ressources existantes, fussent-
elles morcelées et précaires (un parvis de mosquée, une école, un centre de santé,
un bout de rue, etc.), s’impose pour :

maintenir, malgreé tout, le lien social et provoquer le dialogue,
accompagner physiquement et soutenir un programme d’urgence
pour le rétablissement d’un cadre de vie minimal (sécurité, nourriture,
médicaments, abri...),
rétablir le lien communautaire par la compassion et la reconnaissance
qui agissent au niveau de ’affectif.

En cela, on fournit une structure d’appui permettant a 1’autre de s’affirmer en
partenaire d’un échange qui lui redonne un sens. C’est comme si on
confectionnait une attelle psychologique sur une fracture psychique.

C’est ainsi que nous avons fondé implicitement notre démarche vécue sur
I’empathie qu’a produit une rencontre humaine authentique mettant en relation
dans I’ordre successif le regard, le verbe, le geste :

le regard, par la communion, rétablit le lien entre la victime et le reste
du monde,

le verbe, par la formulation codifiée dans le registre traditionnel de la
réalité (expressions de reconnaissance d’une souffrance, expressions de
compassion, formulations de condoléances...) réanime le lien social,

le geste relance le continuum existentiel en restituant & la personne
sa réalité corporelle positionnée dans 1’espace-temps réel.

A ce niveau, nous avons saisi I’importance de notre nécessaire implication
dans la restauration du minimum humain dans un contexte d’ou il a été
volontairement extirpé et annihilé. Une des regles de fonctionnement
de ’humanité étant la séparation du monde des vivants de celui des morts,
il importait que les survivants d’une famille ne soient pas dépossédés de leur
devoir envers les leurs dans I’accomplissement des rites funéraires. Le risque
majeur réside dans I’ampleur du désastre et le désarroi des autorités locales en
charge de cela, susceptible d’empécher la compréhension de cette attente : rituels
de sortie et d’accompagnement du corps, incantations, priére funéraire,
individualisation et personnalisation des tombes, protocole de condoléances, etc.
C’est I’étape initiale et incontournable du processus de deuil.

Cette premiere intervention se situe au lendemain du massacre. Nous avons
ressenti le besoin de nous accorder une journée avant de revenir, afin de digérer
ce que nous venions de vivre, en nous référant a la tradition qui confere
au «troisieme jour» une signification particuliere exprimée par un moment
de rencontre et de communion dans le domicile du défunt autour d’un repas
a sa mémoire.

«L’invitation» implicite a revenir pour le recueillement nous est apparue
comme une ébauche de lien de confiance, prélude a un élargissement de
«possibles» de réparation.

48



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Nous avons alors déclaré que nous sommes des psychologues et autres
bénévoles engagées dans une ceuvre associative de soutien a I’enfance et que
nous sommes venues la, portées par un élan de solidarité car nous nous sommes
senties profondément concernées par ce qu’ils venaient de vivre.

La mise en ordre relative et la lecture de tous ces matériaux a la fois
émotionnels, techniques et culturels, nous a conduit a mettre en place un
dispositif alternatif d’assistance construit sur une approche psychosociale
impliquant le travail sur site dans une structure d’accueil adaptée en étayage.

3. Hlustration des manifestations psychotraumatiques
a travers un cas

Lors du massacre, une fillette de 6 ans a été témoin de 1’égorgement
de quatre membres de sa famille : sa grand-mere, ses deux fréres et sa sceur.
Elle-méme, a été égorgée et laissée pour morte. A la suite de cela,
S.B. a développé une réaction de repli total sur elle-méme, manifestant des
troubles d’allure psychotique : apparente indifférence, vide émotionnel, vide
expressionnel, semble ne plus habiter son corps; les quelques gestes qu’elle
produit sont caractérisés par une précision et une finalité limitée a un champ
spatio-temporel immédiat. L’absence de communication s’exacerbe dans un
mutisme total qui a duré six mois. Durant les trois premiers mois, aucun membre
de I’équipe n’a pu lui arracher la moindre réaction. Dans le groupe d’enfants
qu’elle accompagne, elle s’isole toujours dans une espéce de tour d’ivoire
inaccessible aux sollicitations des autres. Au terme de trois mois environ, une
réaction s’exprime par une rencontre du regard avec celui du thérapeute.
S.B. semble émerger peu a peu ; elle tente alors de maniére fugace et inhibée
de recontacter le monde extérieur. C’est le moment ou elle se remet a crayonner
et a explorer activement 1’espace. Elle découvre incidemment une tente de jeu
ou elle se réfugie et se remet a investir les objets dans une activité ludique qui
témoigne du rétablissement de la fonction symbolique. A partir de ce moment,
le rythme de réadaptation de S. B. au monde, s’est rapidement amélioré jusqu’a
retrouver ses compeétences du jeu avec les autres. S. B. a surpris tout le monde
le jour de la féte de fin d’année scolaire en se joignant spontanément & la chorale
pour chanter. C’était six mois aprés le massacre.

Le cas de S. B. semble tres illustratif de la théorie des enveloppes avancées
par D. Anxieu: «les enveloppes psychiques sont des types particuliers de
représentations résultant non plus du destin des pulsions, mais des jeux de place
dans D’espace et des degrés et des formes de constitution d’un territoire
psychique (...). Ils sont constitutifs du sujet dans ses rapports avec
I’environnement en tant qu'espace externe-interne ». Lors du massacre, il semble
que S.B. ait vécu I’éclatement de toutes les enveloppes protectrices du Moi,
amenant |’effondrement psychique. Pour S.B., la rencontre du regard du
thérapeute, en tant que contenant, a fonctionné comme restitution d’une premiére
enveloppe qui a permis l’investissement de la tente comme enveloppe

49



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

transitionnelle ; ce qui a apporté a I’enfant un sentiment de confiance dans
sa propre existence et dans celle d’un monde extérieur redevenu fiable.

4. De quelques observations nécessaires

L’agression brutale, massive et barbare a révélé, au-dela de son motif déclaré
dans I’horreur, une attaque aux liens de la communauté. Le traumatisme et la
souffrance qui en découlent, se traduisent plus comme une expérience et une
blessure collective qu’individuelle. La vision occidentale fait de 1’individu,
I’unité de base autonome ou l’essence du Moi réside plus dans sa nature
psychologique que sociale. Dans notre société, en processus de transition,
passant d’une organisation traditionnelle tribale agnatiqgue vers une
nucléarisation de la famille, porteuse de plus en plus d’individualisation des
membres qui la composent, le Moi demeure fortement marqué par
I’interdépendance au groupe d’appartenance.

50



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Dans le cas des survivants de violence individuelle perpétrée dans le cadre
d’attaques destructrices de communautés, ’atteinte psychique renvoie toujours
a une blessure collective. C'est ce que nous avons observé et le cas des victimes
de viol en est Iillustration la plus explicite. De toutes les blessures qui leur sont
infligées dans leur intégrité physique, morale et psychique, la plus insurmontable
reste la blessure sociale qui consacre leur exclusion, exprimée ou non, de leur
communauté d’appartenance référentielle. Dans des situations paradoxales,
on a pu observer des mécanismes de défenses communautaires développés
par le groupe, par instinct de préservation, exprimés par des compromis
préservateurs du lien.

Nous illustrons ces observations par le cas d’une adolescente M.B., agée de
17 ans.

Lors du massacre, les terroristes ont kidnappe dix jeunes filles &gées de
16 & 24 ans. Cing jours apreés, les corps de huit d'entre elles sont retrouvés
sauvagement mutilés, entasses dans un puits dans une localité voisine.
M. B. profitant d’une opération militaire a pu tromper la vigilance des terroristes
pour s’échapper et rejoindre les services de sécurité. Aprés un sé¢jour de plusieurs
mois en hépital psychiatrique, elle regagne son village. Son récit fait état de tous
les sévices qu’ont subis ses défuntes compagnes, viols collectifs, viols
a répétition, tortures, esclavage et humiliation de toutes sortes. A toutes les
étapes du récit, elle ponctue son récit sur un mode compulsif « Moi, je n’ai pas
été violée ; Moi, ils n’ont pas réussi a me violer ! ». Ses plaintes expriment sa
souffrance psychique sur un mode psychosomatique. Il est intéressant de noter
que tout le village s’est engagé dans cette version, qui décharge autant M.B.
elle-méme que le groupe tout entier de la connotation négative et insupportable
liée a la représentation du viol, version relayée & tous les niveaux de la
communauté qui réalise ainsi, sa propre réhabilitation et assure sa cohésion.

5. L’approche contextuelle du traumatisme psychique

La réaction de I’homme face au traumatisme collectif est, aujourd’hui,
au centre d’un débat : sa compréhension psychologique dans un contexte donné
est-elle transposable dans un autre ? Malgré 1’émergence de la nouvelle
psychiatrie interculturelle qui établit 1’ethnocentrisme des classifications
occidentales des troubles mentaux, I’expansion de I’influence des concepts
continue a s’imposer comme étant «la psychologie» dans le vécu des expériences
de violence. Quand on sait combien, c’est le discours qui construit la réalité,
on est en droit de se demander s’il n’y a pas la quelque chose de I’ordre de
I’hégémonie conceptuelle qui se traduit dans des concepts induisant une
psychopathologisation d’une société alors que c’est le sens, socialement
construit, qui détermine la maniére dont les individus élaborent, communiquent
et transmettent leurs expériences traumatiques. La fracture psychique
individuelle produit une souffrance commune & tous les étres humains certes,
toutefois celle-ci est restituée dans un ensemble d’interactions dynamiques entre
I’individu et le contexte.

51



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

A la lumiére des études réalisées sur des groupes de survivants de violences
destructrices et terrorisantes de notre propre expérience d’assistance durant deux
années auprés d’une communauté victime d’un massacre collectif, ce qui nous
semble intéressant de relever, c’est que malgré le risque de destruction extréme
de ce contexte, des formes de dépassement, voire de reconversion positive,
existent sur la base des ressources du groupe lui-méme. Pour peu que le statut
de victime soit percu, non en tant que fin en soi, mais en tant que point
d’ancrage, le fait de pouvoir s’appuyer sur des idéaux sociaux et/ou religieux
provoque 1’élan de collaboration et de solidarité active et peut renforcer ainsi, les
défenses psychologiques et physiques. La victime ne s’enferme plus dans la
prostration et I’inhibition, mais devient actrice de la co-construction des réseaux
de fonctionnement sociaux et communautaires en déployant des mécanismes
d’adaptation de plus en plus intégrateurs. Pour ceux qui ont subi cette souffrance
submergeante, la validation de la société reste fondamentale.

Dans ce cas, l’intervention adéquate est celle qui cible le tissu social
endommagé et la revitalisation de ses réseaux de base en assurant la
fonctionnalité de la famille par le renforcement de ses compétences renouvelées
(exemple des orphelins qui sont “réabsorbés”, cofite que cofite, par la famille
élargie), des structures socio-éducatives et sécuritaires dans le respect des
représentations et des codes culturels, ainsi que des priorités désignées par la
communauté elle-méme.

Conclusion

Quel que soit le contexte considéré, quelle que soit la forme d’aide attendue,
les éléments qui restent commun a tous, s'inscrivent dans I’impératif de justice
et le devoir de mémoire qui constituent la barriére préventive de I’effritement de
I’étre social et de son sens des valeurs. L’analyse psychologique des mécanismes
et des facteurs qui régissent le comportement violent et son impact révelent la
grande complexité des rapports entre la victime et son agresseur.

La réhabilitation de I'un comme de 1’autre et partant de la, la préservation
et la restauration de la cohésion sociale s'inscrit nécessairement de cette
obligation. L’intervenant auprés des victimes de violences organisées, s’il est
tenu, dans son souci d’efficacité, de prendre en considération les déterminants
psychosociaux, il est également investi de la mission de témoignage et de
plaidoyer pour la reconnaissance de leurs droits afin d’empécher toute
manipulation au profit d’intéréts occultes et d’empécher aussi que le déni
ne vienne les terrasser une fois de plus, entretenir et aggraver leur traumatisme,
en les amputant de leur dignité et de leur humanité.

Nous pouvons bien saisir alors tout le sens de ce cri de Primo Lévi, survivant
de I’holocauste juif : «s’il est impossible de comprendre, il est impératif
de savoir».

C’est aussi 1a une démarche de soignant, des lors que le thérapeute
ne se réduit pas a son identité technique de pouvoir et de devoir, mais s’inscrit
dans une démarche éthique de 1’ordre du civilisationnel, donc de I’humain.

N’est-ce pas 1a I’essence méme du serment d’Hippocrate?

52



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Bibliographie

ANXIEU, D..- Le Moi-peau.- Ed. Dunod, 1998.

GOLSE, B..- Le développement affectif et intellectuel de 1’enfant.- Ed. Masson,
Médecine et Psychothérapie, 1985.

CHAUVENET, A. ; DESPRET, V. ; LEMAIRE, J. M..- La clinique de la
reconstruction. Une expérience des réfugiés en Ex -Yougoslavie.- Santé,
Sociétés et Cultures.- Paris, L’Harmattan, 1996.

MANSOUR, S..- L’enfant réfugié.- Ed. Seyros, 1995.

KARADJA, F-Z.- Violence et paix: rétrospective et perspective.- In Formes
contemporaines de violence et culture de la paix.- Alger, ONDH, Actes du
Collogue international, 1997.

DORAY, B. et LOUZON, CI. (sous la direction de).- Les traumatismes dans
le psychisme et la culture.- Ed. Erés, 1997.

BAILLY, L..- Les catastrophes et leurs conséquences psychotraumatiques chez
I’enfant. Descriptions cliniques et traitements.- Ed. ESF, 1996.

53



