Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Violence et guerre du droit en Algérie

Nourreddine SAADI”

«Que l’invention du montage puisse étre 1’objet
d’entreprises perverses ou folles dont témoigne la
violence religieuse ou politique dans I’humanité, cela
ne change rien au fond de I’affaire : ’organisation de
tout systéme normatif passe par la fabrique d’une
métaphore de base dont reléve I’effet normatif
qu’en Occident nous appelons le Droity.

P. Legendre. Les enfants du texte

1

L’Algérie vit depuis de longues années une crise de légitimité qui ressurgit
périodiquement dans I’impasse a trouver une réponse institutionnelle a Ia
question  fondamentale que pose toute philosophie du  Droit:
qui a légitimement le pouvoir d’élaborer et de faire respecter le systéme
normatif nécessaire a toute société ?

Les origines, tout comme les fondements de la «crise», sont multiples et les
tentatives d’explication - par le Politique ou le champ des sciences sociales-
demeurent souvent insuffisants. Surtout lorsque le cadre idéologique ou
I’enfermement dans une problématique, conduit au principe monocausal.
Il ne s’agira donc pas ici - fallait-il y insister ?- de réduire le phénoméne de la
violence a une anomie explicative des dysfonctionnements dans 1’ordre
juridique. Toutefois, ce champ permet de situer les enjeux, les acteurs et les
discours sur/de la société et mettre en évidence les oppositions droit/violence
comme symptomatiques de la situation.

Depuis de tres longues années (dont la fracture née apres la disparition de
Boumediene, peut-étre un repére daté), 1’ Algérie vit une crise du Politique. Cela
ne signifie évidemment pas qu’elle en aurait été épargnée antérieurement. Mais
le mode de régulation et de contrdle de la société alliant la répression a
I’instrumentalisation, trouvait une certaine «efficience» dans un régime politique
se légitimant du nationalisme libérateur. Ce systéme, que 1’on pourrait qualifier,

* Professeur a 1’Université d’Alger. Enseignant a la Faculté de Droit de Douai, Université
d’Artois (France). Ecrivain.

23



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

en empruntant la définition de J. Baechler, de «régime idéocratique» reposait sur
un «contrat social», imposé coercitivement par I’Etat a la société, dont I’un des
termes est I’autoritarisme consenti au pouvoir pour construire I’Etat et assurer le
développement en contrepartic de I’autre qui est une garantie minimale
d’allocation de ressources sociales essentielles. Un tel systéme a connu ses
«messages d’alerte» qui se résolvaient par la force: tentatives de putschs
avortées, assassinats politiques, répression des organisations d’opposition. ..

Cependant les appareils idéologiques d’Etat -école, institution religieuse,
médias...- autant que les appareils répressifs jouaient le réle du Politique dans
le cadre de I’unicité de I’Etat - FLN. Le Droit, en tant que systéme normatif, a
joué la fonction essentielle - mais totalement instrumentalisée - de « Iégalisation
du régime ». Aussi I’Etat de droit, au sens de la relation entre société civile et
Etat soumis au droit, n’a jamais existé en Algérie. L’idée méme de constitution,
au sens du mouvement constitutionnaliste des lumiéres (de Montesquieu a Kant)
n’a jamais eu cours, sauf dans la fiction de I’apparence. Ni les constitutions de
1963, I’ordonnance du 10 Juillet 1965, la constitution de 1976, de 1998, les
textes transitoires de Janvier 1992 ou ’actuelle loi fondamentale de 1996, n’ont
pas résolu le probléme essentiel de Iégitimité démocratique.

Cela procéde d’abord de la forme de 1’acte fondateur de I’indépendance qui -
pour des raisons qui seraient trop longues a examiner ici - a conduit 1’armée
a occuper la place de représentation de la «souveraineté». Mais on peut retrouver
a plus longues antécédences explicatives, (que les travaux de Mohamed Harbi
illustrent bien dans le champ historique), notamment dans la formation du
mouvement national ou méme le processus de formation de la nation contre le
colonialisme. On pourrait, tout a fait a ce propos, reprendre 1’expression de
Voltaire : «Les peuples sont ce que chaque homme est en particulier», tant
I’Histoire de 1’Algérie avec ses fractures, ses bruits et ses fureurs a été faite de
violences.

Le paradigme (re)fondateur de I’Etat national va subir, dés les années 80
- et surtout avec les émeutes populaires d’Octobre 1988 - une crise sans
précédent et d’abord en libérant la violence comme un décri général contre
I’Etat. Longtemps porteur de toutes les attentes d’une société tutelarisée, 1’Etat
devient 1’objet de tous les ressentiments, le lieu de tous les reniements, 1’enjeu de
toutes les dissensions. Un mouvement populaire exige en Kabylie la
reconnaissance de 1’identité berbére. Des maquis islamistes se forment dés 1983.
Les femmes manifestent en 1984 contre le projet d’un code rétrograde de la
famille. Des gréves d’étudiants arabophones exigent «l’arabisation totale» de
I’administration. Longtemps contenu, le mouvement ouvrier s’exprime par des
greves immaitrisées par les syndicats.

L’ordre déontique et prescriptif du Droit de I’Etat s’effondre et c’est sur
ce terreau que vont s’alimenter tous les conflits qui culminent dans la violence.

Au lieu du regne du Droit, exprimé dans la constitution de 1988 comme
mode de résolution des conflits par les urnes, va s’ouvrir celui du langage
des armes. Quelque chose d’informulable (on aura toujours de la peine
a comprendre la tragédie algérienne! ) et qui reléve de ’ordre de la destruction

24



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

(dans la vision khaldounienne), va engendrer une violence effroyable devenue
endémique dans la société. La perte des reperes, voire leur abolition, a conduit
a une poussee des discours sur la société jusqu’au meurtre.

2

Il y a toujours des difficultés a nommer ce qui se passe en Algérie. A la
surface des «événements» - selon 1’euphémisme consacré - une situation
complexe faite d’une multiplicité de conflits, un inextricable écheveau de
causes et de faits. Prés d’une centaine de milliers de morts, assassinats
quotidiens, attentats ciblés ou aveugles, massacres et égorgements de masse,
maquis islamistes, incendies et destructions de biens publics ou privés, plus
de 500 condamnations & mort dont une cinquantaine d’exécutions, tortures,
camps d’internements, camps de réfugiés, départ massif des étrangers, exil de
milliers d’intellectuels et cadres. Sur le plan économico-social, régression
et chdmage, plans de restructuration sous les fourches caudines du FMI,
accompagnant paupérisation et suicides, apparition de fléaux et d’épidémie.
Malvie. Et pourtant, jamais la corruption n’avait autant gangrené le systéme
économique d’un libéralisme de bazar.

La violence armée fracture tout le champ politique et malgré la éniéme
tentative de légitimation du pouvoir par les urnes - élections législatives, deux
élections présidentielles, référendum - il y a une telle «dégradation des lieux de
I’hommey, une telle sécession entre les discours et la réalité, que le systéme
politique, rafistolé apres 88, demeure incapable de rétablir la paix et de légitimer
des Références acceptables dans un pacte social. L’ultime tentative de
«concorde civile» échoue quotidiennement devant la poursuite, voire la reprise
dans certaines régions du terrorisme.

La raison fondamentale serait a interroger dans I’analyse symptomale de la
crise. Tout se passe comme si le balisage de certitudes et le schématisme des
attitudes suppléaient le sang froid réflexif. Car, apparemment présenté comme
une guerre intérieure entre les intégristes islamiques et le pouvoir d’Etat tenu par
I’armée, le conflit algérien, contrairement aux guerres civiles de cette fin
de siécle, ne repose pas sur une symétrie des adversaires qui opposerait des
groupes sociaux, ethniques, religieux ou politiques et toute réduction a un de ces
ingrédients, empéche de saisir la compréhension des bases de désespoir qui
alimente la violence. Il y a, en effet, une situation de «désespoir politique» car,
a toute tentative de «paix», de «réconciliation» ou de «concorde», s’opposent les
questions légitimes : sur qui pése la charge de supporter la détresse de cette
guerre ? Qui paie le prix du deuil et de la détresse pour que la société puisse
accéder a la paix ?

La population -malgré le désir quasi unanime de paix- répartit ses sympathies
et divise ses réponses. Comme dans toute société, les enjeux idéologiques,
culturels et économiques créent la diversité des courants d’opinions et jamais la
sentence de Khalil Gabran n’a trouvé meilleure topique : «Pitié pour une nation
dont chaque partie prétend étre la partie a elle seulex.

25



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Toutefois, 1’utilisation de la violence, contrairement aux divisions
conflictuelles d’une guerre civile, est le seul apanage des groupes islamistes
et évidlemment des forces de I’Etat. Cependant les mesures d’encadrement
policier ou les faits de répression aveugle, exacerbent le sentiment d’insécurité
dans les villages et les quartiers populaires ou les jeunes frappés par la malvie,
la misere, le chomage et privés d’avenir, engrangent leur désespoir en alimentant
(' bien que le mouvement semble ralentir depuis 1998 ), les groupes terroristes.
De méme que de nombreuses bourgades, le plus souvent encouragées par
l’armée, se sont organisées en auto-défense. Toutefois, comme dans toute
situation similaire, vengeance et ancestrale dime du sang font payer leur prix.

A ce propos, il ne suffit pas de s’offusquer que devant une telle tragédie
surgisse la question « qui tue qui ? », rendant encore plus opaque la tragédie.
Une telle interrogation, par sa confusion, porte évidemment le risque d’amender
les criminels islamistes des meurtres qu’ils revendiquent eux-mémes.
Cependant, faut-il, pour autant, exclure que dans une telle opacité de la terreur,
certains assassinats soient 1’ceuvre des forces occultes de la mort, trouvant Ia,
I’occasion de réglements de comptes, politiques ou autres, ou attisant le feu pour
d’obscurs stratagémes de pouvoir ?

Dans ce « théatre de la mort », tous les observateurs en conviennent,
la résistance des forces de vie de la société est exemplaire. Les tentatives
d’effondrement de I’édifice social par les groupes islamistes ont échoué et ni les
gréves de I’imp6t ou de 1’école, ’interdiction du service national ou du travail
des femmes n’ont été suivis par la population, malgré la terreur. La tentation
d’imposer un contre-pouvoir par le gouvernement des meeurs, préparé depuis les
années 80 par I’islamisme politique et qui servait de stratégie au FIS, est en net
recul. L’interdiction de la mixité dans 1’espace public, I’imposition du hidjab aux
femmes, la censure de la musique, de la danse ou des antennes paraboliques
n’ont guére rencontré d’assentiment et « ’ordre islamique » proclamé est partout
en recul au point ou les rues d’Algérie, les plages, les concerts, les bistrots
- de plus en plus fréquentés - attestent que nous sommes loin de I’imagerie de
Kaboul !

La vie politique est loin de se réduire aux affrontements armés. Des forces
démocratiques manifestent, une presse pluraliste apparait comme 1’une des plus
critiques du monde arabe, les revendications de groupes sociaux s’expriment de
plus en plus ouvertement. Celles des femmes contre le code de la famille
particulierement rétrograde de 1984, celle des travailleurs contre le
démantélement des entreprises publiques ou celles « identitaires » autour des
conflits linguistiques comme le mouvement pour la reconnaissance officielle du
berbere.

Cet état des lieux - briévement esquissé ici - aurait nécessité ( mais ce n’est
pas ’objet de ces modestes réflexions ), qu’au-dela du saisissement devant
I’horreur, I’on tente de comprendre par le retour a [’histoire longue,
aux antécédents, aux « galeries souterraines » qui ont longtemps été creusées
dans la société pour que cela surgisse ainsi dans une telle violence.

26



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Mis sous éteignoir par la rhétorique unanimiste du pouvoir, c’est la
« métaphore de base » pour reprendre le langage de P. Legendre, dont reléve
le droit en tant que l1égitimant 1’Etat dans la société, qui a épuisé ses ressources
symboliques libérant la violence latente. Le « double bind », ce message
paradoxal de I’Etat se revendiquant a la fois de I'Islam et de la « légalité
révolutionnaire », perd toute légitimité a définir la nation et a réguler la société.
En ce sens, la violence en cours en Algérie peut se lire comme une
« pathologie » du droit.

3

En effet, nonobstant les données historiques et politiques que 1’on ne saurait
occulter dans 1’analyse, la guerre intérieure apparait le discours de 1égitimation
des acteurs comme une « guerre du Droit ». Toutes choses égales par ailleurs et
tout comparatisme a éviter, cela rappelle la notion de « guerre du Droit » utilisée
au Moyen - Age chrétien dans une longue bataille historique autour de la
Référence entre le droit canon sanctifié par I’Eglise et la romanisation par le
droit civil postulée par I’Etat moderne en formation. Nous sommes au cceur d’un
probléme posé par la modernité & toute société politique par la question du
« sujet de droit » : croyant et/ou citoyen ?

Cette confrontation se déroule en Algérie autour de questions identitaires.
L’islamisme politique partant de [P’affirmation constitutionnalisée depuis
I’indépendance par I’Islam, religion d’Etat, exige donc la suppression dans
I’ordre juridique de tout ce qui n’aurait de source dans les prescriptions
islamiques. Les modernistes aspirent au contraire a entrainer la logique du droit
positif et des institutions jusqu’a leurs conséquences afin d’instaurer un Etat
de droit fondé sur une société civile pluraliste, c’est-a-dire la démocratie.

L’idéologie juridique de I’islamisme est théologique au sens d’une
légitimation du droit par le religieux. Celle de la démocratie se légitime par des
fins rationnelles et humanistes.

Charia renvoie a la revendication de I’Etat islamique, tandis que Droit
s’articule a I’idée de Droits de ’'Homme, au sens du droit positif. Les notions
deviennent emblématiques de cette guerre de la Référence dans laquelle les mots
( Charia, Démocratie, Droits de ’Homme, etc. ), remplissent la fonction de
«mots-valises», pour reprendre une expression de Gilles Deleuze. C’est moins
leur contenu que leur énoncé qui sert de légitimation aux entreprises par
lesquelles chaque tenant de ces discours tente de déligitimer 1’autre de 1’Histoire
nationale et de la société. Les antagonismes sont tels que chaque groupe - vecteur
est consciemment ou inconsciemment travaillé par une image de soi, un
processus d’identification, indissociable d’une altérité ennemie.

Les démocrates laics opposent & I’islamisme politique des fondements
et des origines sourcées dans un universitas islamique, voire une « internationale
islamiste » dont la pensée rejoint celle d’Al-Mawdddi ou celles des Fréres
Musulmans. S’identifiant toujours en s’opposant, le mouvement islamiste produit
son ennemi intérieur avec autant d’aisance que les conflits culturels traversent
vivement la société, qualifiant ainsi les démocrates de « miroir de I’Occident ».

27



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

L’entreprise de « salut » de I’islamisme politique s’exprime a travers la
revendication de I’application de la charia autant par 1’occidentalophobie que par
une enquéte de ressourcement dans 1’« authenticité », la agala. Entendons par
14 « la pureté originelle ». C’est pourquoi parmi les premiéres victimes de sa
violence se retrouvent les femmes et les étrangers car il s’agit d’une entreprise
de purification de la société.

En substituant la violence et le terrorisme & la confrontation des idées,
I’islamisme arrime 1’Algérie a ses propres référents au détriment de sa diversité.
L’assassinat des intellectuels est une forme de purification par laquelle en les
éliminant ( par le meurtre ou 1’exil ), du corps social, I’islamisme les réduit a
I’état d’étrangers. Cela au nom d’un fantasme totalitaire, clairement exprimé par
leur leader Ali Belhadj pour lequel « la Démocratie est kofr parce que le pouvoir
et le Coran sont comme les jumeaux : ils sont indissociables ». La charia serait
alors l’ordre juridique occupant espace public comme espace privé, toutes
les fonctions sociales dans le spirituel et dans le temporel, dans 1’au-dela
et dans I’ici-bas.

Toutefois, c’est moins un débat entre religieux et non religieux qu’une
confrontation a I’intérieur de 1’Islam comme dans celui du Politique. La question
serait alors d’examiner ’implication d’une constitution affectée de 1’exposant
théocratique pour le droit. Elle serait tout simplement incompatible avec
I’existence d’un champ politique construit sur des notions de société civile
et d’Etat de droit. Le mouvement profond de sécularisation est en cours,
en travail dans la société et il y a aujourd’hui une totale non homologie entre la
réference fondatrice et les valeurs affirmées. Le droit ne sert que comme
instrumentalisation du pouvoir au sens de la savoureuse expression de
P. Legendre : « Le droit sert a tout et sert toutes les causes de ceux qui savent
politiquement s’en servir ».

Les notions de citoyenneté, de sujet de droit, d’intérét public et privé, de
conflits de représentation qui fondent le champ politique, sont en totale
incompatibilité avec la fonction téléologique, instrumentale que remplit le
discours juridique aussi bien de I’Etat que de 1’islamisme politique.

En ce sens, c’est dans cette situation de non-droit qu’est née et perdure la
violence car la crise de I’Etat a engendré une déligitimation de toute référence,
en d’autres termes une desinstitution.

Cela entraine alors, comme le montre Freud dans Malaise dans la civilisation
un «infantilisme psychique», un «délire collectify, lorsque n’existe plus de
« surmoi collectif » ( Kultur tberich ), la loi symbolique de domestication des
conflits qui évite leur exacerbation dans 1’exclusion et le meurtre.

Cette loi symbolique, la « métaphore de base » que constitue le droit, est le
« status » de 1I’étymologie latine sur lequel s’est construite littéralement la notion
d’Etat.

L’incurie et I’incapacité de I’Etat national qui se proposait d’étre le Tout
paternel et dispensateur, a subvenir aux besoins essentiels, 1’adultération du sens
de I’indépendance, la crise éthique devant la corruption et la gabegie sont

28



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

les signes manifestes de 1’Etat désacralisé, ne reposant plus sur aucune Référence
légitime. Or, « I’Etat est ce qui fait tenir debout la Référence ».

Faute de quoi, la situation actuelle en témoigne, c’est la force - et donc
I’armée - qui sert de « colonne vertébrale ».

Sortir de cette crise, c’est redonner sens au Droit sur les fondements de la
Iégitimite.

Bibliographie

FREUD, S..- Malaise dans la civilisation.- Paris, Payot, 1986.

LEGENDRE, P..- Les enfants du texte.- Paris, Fayard, 1988.

BADUEL, J. R..- REMMM.- 65/1992.

CARLIER, O..- La thérapie politico-religieuse du FIS.- Cahiers d’Etudes
Africaines, Février, 1992.

BERQUE, J..- Islam, islamisme et culture en Algérie.- Entretien,
L’Humanité, 17 Juillet 1993.

29



