Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

La violence. Les morts et les vivants®

Faouzi ADEL

Les morts sont morts. Définitivement morts. Méme si la promesse du paradis
offre I’illusion de I’éternité. Mais les vivants sont-ils vraiment vivants ?

Peut-on appeler vie cette interminable descente aux enfers ? Vivre la belle
affaire. Il y a longtemps que ce mot ne veut plus rien dire. La mort anarchique
et désordonnée qui s’est abattue sur nous a brouillé les frontiéres et rendu inutile
toute planification de I’avenir.

Nous sommes dans I’attente résignée de ce qui doit advenir comme une
fatalité. La mort qui occupe dans toute culture une place privilégiée parce qu’elle
rappelle aux vivants que leur vie n’a de sens que parce qu’elle a un terme, est
devenue, aujourd’hui une mort absurde, qu’aucun discours ne peut justifier. Des
morts sans cadavres, des morts en menus morceaux, des morts Vidés,
démembrés, des morts déshumanisés.

Au plus loin que remonte la civilisation humaine, on ne retrouve une telle
violence destructrice. Méme du temps des aztéques, la mort sacrificielle qui 6tait
la vie, en un seul geste (et non par acharnement), avait pour objectif d’aspirer
I’énergie et la puissance (symbolisées par le sang) de celui qui acceptait d’étre
sacrifié, au profit de la communauté.

La mort que donnent les hordes sauvages intégristes est obtenue par
acharnement sur des étres, sur des corps. Un acharnement qui continue méme
apres la vie. Comme si le fait d’6ter la vie mettait un terme au cycle de la vie.

Cette transgression, ce sacrilege commis a 1’égard de I’identité physique des
étres provoguent un trouble profond dans les consciences. Comment ne pas y
voir le signe de la perte de I'unité et de I’intégrité du corps social lui-méme ?
Que des formations politiques puissent se déchirer pour le pouvoir passe encore !
La symbolique de la démocratie fait son chemin dans les consciences. Mais que
des étres proches (un pére, un fils, un oncle...), vous dtent la vie, ¢’est 1a un fait
monstrueux que affiliation politique ou religieuse ne peut plus expliquer.

Voila qui nous raméne a 1’évidence : la famille mythifiée n’est plus.
La violence des faits la réduit a une réalité dérisoire, incapable de présenter une
guelconque protection ou un refuge affectif a ses membres.

*

L’auteur étant décédé avant d’achever cet article, le Comité de rédaction a jugé utile de le publier
en I’état.

17



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

C’est pourquoi, nous avons le sentiment de vivre 1’apocalypse. Tout
s’effondre en méme temps: nos réves, nos espoirs, mais aussi le sol qui est sous
nos pieds et qui n’arréte pas de se dérober a notre désir de paix et de stabilité.

Nous ne cessons de faire le deuil de tout : de notre harmonie familiale,
de notre prospérité économique, de notre passé révolutionnaire, de notre équipe
de football, de nos relations avec le voisin, etc.

A force de faire le deuil, nous portons I’apocalypse en nous. La mort n’est
plus un événement extérieur, elle est en nous.

L’image est restée gravée dans mon esprit, de cet enfant de Bentalha qui,
pour échapper a ses bourreaux s’est maculé le visage du sang des victimes puis
s’est allongé auprés d’elles. Faire le mort pour vivre, quel renversement
extraordinaire de la symbolique révolutionnaire qui ne voit dans la mort que
le sacrifice supréme. Ici le sang n’est pas donné en sacrifice, il est maticre
a déguisement pour des morts-vivants.

Mais en Vvérité, pourquoi se sacrifier, pour qui se sacrifier ? Trente ans
d’histoire mensongére et de discours creux ont définitivement disqualifié
le martyr et son équivalent vivant, le moudjahid. Les patriotes, ces reliques
sorties de la boite & pandore, sont doublement courageux parce qu’ils remettent
en jeu, une vie qui n’a plus de sens et parce qu’'ils nous rejouent une épopée
qu’ils croient glorieuse et qui devient tragi-comique par les temps présents.

Lorsqu’en 1990, des tombes de martyrs sont profanées, un peu partout,
a travers 1’Algérie, la stupeur est presque totale. Comment a-t-on pu oser ?
N’y a-t-il plus rien de sacré ? Les morts ne sont-ils plus notre mémoire ?
Les profanateurs semblent nous dire : ces morts la que vous glorifiez ne sont pas
nos morts. Nous voulons nos propres morts, ceux qui par leur sacrifice nous
menent sur la voie de 1’Etat islamique et par 1a méme sur le chemin de Dieu.

Pour tenter de comprendre 1’incroyable déchainement de violence, a partir de
1993, il nous faut expliquer en quoi il est différent de ce qui I’a précédé
et pourquoi il mérite un traitement différent.

On ne peut nier qu’a partir des années 80, une violence anti-institutionnelle
commence a émerger. Elle s’impose avec fracas grace au fait berbére, mais elle
se manifeste aussi au plan social, syndical, politique (événements d’Oran, de
Constantine, gréve de Rouiba...). Il ne s’agit pas seulement de contestations
canalisées dans des structures politiques mais de «désordres» auxquels une
grande partie de la jeunesse participe avec jouissance.

Le qualificatif d’émeutes urbaines est insuffisant pour rendre compte de ce
phénomeéne. F. Colonna a trouvé le mot juste, pour désigner cette énergie:
«’est le hul, a la fois agitation, désordre mais aussi sens de la féte et du
dépassement des limites, jouissance du désordre donc »*.

Tous ceux qui s’aventurent a Constantine sur l’autoroute qui meéne vers
le stade les jours de match en savent quelque chose. Un klaxon, un geste
nerveux, une moquerie, suffisent a déclencher le hul des meutes de supporters
(surtout ceux du CSC).

18



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

A un niveau plus intime, on peut penser que le succes phénoménal des
groupes Aissaouas, a Constantine, illustre un besoin répandu dans les couches
les plus populaires de s’abandonner dans des mouvements de transe
interminables, pour libérer cette énergie comprimée.

Cette remarque est importante parce qu’elle permet de mettre en doute 1’idée
que tout mouvement social n’a de sens que par rapport a une opposition frontale
entre le pouvoir et le reste de la société. Il y a des résistances, des humeurs, des
révoltes qui prennent leur source dans des rapports de domination plus
personnalisés (le rapport familial en est un), et qui ne peuvent s’exprimer que
dans des rassemblements collectifs.

Il serait absurde de nier que toute cette énergie a profité au courant islamiste.
Au fur et a mesure que le projet politique du FIS se précise (les années 90),
la volonté d’interpréter ces désordres dans le sens d’une opposition au régime est
évidente.

Et comme par un effet de retour, les forces potentielles de désordre
(les jeunes en particulier) se croient elles-mémes porteuses d’un élan
révolutionnaire, faisant sien le regard que les autres portent sur elles.

On ne peut pas ignorer que les stades, en cette période, étaient les endroits les
plus redoutés des hommes du pouvoir parce que, la conjoncture aidant, les
slogans du FIS y étaient dominants (Abassi Raissouna - Belhadj Cheikhonna).
Mais il serait partiellement erroné de les interpréter comme I’indice d’une
appartenance politique incontestable.

On peut y voir aussi une technique de mobilisation pour des troupes
habituées a se retrouver en ces licux, pour d’autres causes que celle de la
politique. Ce qui est important a souligner, c’est que le désordre prend sens,
a partir du moment ou il devient « désobéissance » civile ; c’est-a-dire
mouvement volontairement organisé pour capter 1’esprit rebelle du « peuple »
au profit du FIS.

Occuper les places publiques, réglementer la circulation, se vétir de maniére
ostensiblement politique, ce n’est pas seulement faire «gréve» ou bien
«désobéiry. C’est d'abord s’approprier un espace en y imposant un mode de vie
«populaire», qui a jeté le trouble chez tous ceux qui étaient habitués, a un usage
«civilisé» de la cité. Y voir des gens véritablement camper, avec tout ce que cela
suppose comme promiscuité, bruit, odeurs, liés & une organisation quotidienne
des taches domestiques (manger, prier dormir...) est un spectacle apocalyptique
qui fait songer au mot fameux de régression.

La gréve a été un coup de force dont la portée politique a été beaucoup
moindre que la portée symbolique. Elle a permis de montrer les possibilités
d’une vie a I’islamique, enflammant ainsi 1’imaginaire d’un grand nombre
et terrorisant le reste de la sociéteé.

Durant toute cette période, les avancées du FIS se sont appuyées en grande
partie sur des actions symboliques, depuis le fameux coup du laser au stade du
5 Juillet, transformant une prouesse technique, en geste miraculeux, jusqu’a la
fameuse Djeddi «il faut que les Algériens se préparent a changer leurs habitudes
alimentaires et vestimentaires».

19



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

D’une certaine fagon ces actions ont fait des dégats considérables, dans les
consciences, méme s’ils sont imperceptibles au premier degré. C’est le doute sur
I’esprit donnant aux plus enracinés d'entre nous, le sentiment d’étre déja dans
I’exil.

Cette violence 13, qui nous installent dans un ailleurs mythique, prépare une
violence plus instituée et plus légitime, dans la mesure ol elle est fondée sur
le texte sacré.

Le FIS est un état en gestation. Il veut se donner les moyens de contrer
la machine de guerre d’un Etat structuré, en usant (et abusant) du pouvoir
d’interpréter le Coran a sa guise et selon ses intéréts. Dans cette perspective,
la Fetwa a été une arme de guerre redoutable. Elle a permis au FIS de s’offrir
le monopole de dire le licite et surtout I’illicite (layadjouz), élargissant ainsi
le champ de I’interdit. On assiste a la mise en place de tribunaux de 1’ordre moral
qui ne se contentent pas de régir les comportements les plus ordinaires, mais
condamnent aussi les écarts.

Le résultat est une immense culpabilisation de la société. Tout un chacun
se pose la question du moment: suis-je un bon musulman ? Pour y répondre,
ceux qui doutent ne s'adressent plus a 1’émission culte du vendredi (...), mais
s’adressent a I’imam du quartier dont la proximité sociale et politique est une
garantie de la validit¢ du jugement. C’est ainsi que tout un chacun, sans
qualification particuliére, était susceptible de faire la police des mceurs.

Ce pouvoir sur la société était immense parce qu’il s’appuyait sur des
mécanismes qui n’étaient pas encore ceux de la violence physique. Certes, des
actes de violence, entrainant la mort, avaient lieu (femme veuve dont la maison
et ’enfant furent brlilés a Ouargla), mais ils étaient limités et n’étaient pas
franchement revendiqués par la direction islamiste. Ce n’est qu’apres 1’arrét
du processus électoral que la violence physique était assumée comme un moyen
au service d’une cause politique.

La mort, le djihad et le paradis:

Les propos qui ont précédé, avaient pour objectif de dévoiler le fil ténu mais
solide qui existe entre la violence symbolique et la violence physique.

Pour les islamistes, seul le projet politique oblige, de fagon tactique,
a déconsidérer la violence physique. Mais en réalité, elle fait partie d’une
équation terrible qui associe le djihad, la mort (la mort des autres et le sacrifice
de soi) et le paradis. Dans cette logique, la mort violente n’est pas une
destruction, c’est un acte positif qui purifié celui qui ’accomplit et le rapproche
de son créateur en le faisant accéder au paradis.

La notion de martyr a certes une vague signification spirituelle, elle est
surtout une condition future, dont on peut déja mesurer les profits. On peut dire
qu’il y a une véritable arithmétique des bonnes actions (el hassanates) ou I’étude
du parcours, le plus rapide, pour étre un bon musulman

La mort ou le sacrifice de soi constitue 1’étape ultime de ce parcours. Pour
des esprits aussi peu éclairés que ceux qui ont constitué le plus gros des troupes

20



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

du FIS et méme de son encadrement, et qui sont «entrés» au FIS, comme on
entre en religion, la notion de militantisme n’a de sens que parce qu’elle permet
de gommer, de facon magique, sa condition antérieure (ses péchés), et d’accéder
a une nouvelle condition.

Dans cette perspective, le martyr est trés valorisé non pas tant parce qu’il
constitue un sacrifice que parce qu’il autorise de réver aux délices de 1’au-dela.
Il suffit de se rappeler qu’a la veille de chaque mobilisation importante,
les militants étaient priés de ramener avec eux leur linceul blanc. 1l y a donc une
proximité intime, entretenue avec la mort. Mais il ne s’agit pas de n’importe
quelle mort. I s’agit de celle qui vous fait gagner le paradis.

Faute d’un savoir religieux, fondé sur un apprentissage traditionnel et une
expérience spirituelle, les nouveaux émules du FIS attendent de leur engagement
une récompense immédiate que résume parfaitement le paradigme du butin
de guerre. Le Djihad serait une partie de plaisir, ou il ferait bon tuer, violer
les filles, mais aussi manger, boire, dormir, se vétir, en dépouillant les autres
(les mécréants) de leurs biens.

La récompense supréme ¢étant le paradis, compris non pas dans le sens d’une
¢lévation spirituelle, d’une élection au monde des purs mais comme le repos du
guerrier. Morts pour Dieu certes, mais bien vivants dans ce lieu de plaisirs que
beaucoup de commentateurs évoquent en termes trés réalistes.

Dans cet engrenage infernal (I’enfer, c’est pour les autres), la haine devient
un ingrédient idéologique, dont on pourrait presque se passer si les objectifs
politiques n’étaient pas la pour rappeler que 1’autre face cachée du FIS est
la conquéte du pouvoir terrestre.

Mais comment peut-on hair de facon graduelle et selon une hiérarchie
apparemment bien étudiée : les policiers, les serviteurs de 1°Etat, les
intellectuels, les journalistes, les femmes dévoilées, les écoliers, etc. ? Seule
la volonté d’obéir aveuglément a une chefferie qui a quelque chose de céleste
et qui vous éléve en méme temps qu’elle, permet d’annihiler toutes les
résistances.

La Logique régressive de la secte :

Il n’est pas dans notre propos d’analyser les événements qui ont abouti a la
dissolution du FIS et a sa déchéance en tant qu’organisation politique. Tout cela
est connu. Ce qui I’est moins, c’est la manic¢re dont ’organisation a dégénéré
en sectes.

Nous savons que les groupes armés existaient avant méme que le FIS
n’émerge. Avec 1’¢loignement de la perspective de la prise du pouvoir par la voie
légale, ces groupes ont vu leurs effectifs renforcés par les élus du FIS. On
imagine I’immense frustration de tous ceux qui s’apprétaient a récolter les fruits
de leur engagement. Mais la question n’est pas la. Il s’agit de savoir qui s’est
senti plus frustré que d’autres pour sauter le pas vers 1’inconnu et accepter une
vie faite de privations et de clandestinité. Il serait intéressant de reprendre la liste

21



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

des élus du FIS pour voir si la position sociale (et en particulier le niveau
d’instruction) a été discriminante dans le projet de rejoindre les groupes armés.

Pour répondre a la question qui taraude Fanny Colonna (et a laquelle elle ne
répond pas), il faut d’abord reconnaitre que cette violence la (disons pour faire
vite, celle qui vient aprés 1993) est qualitativement différente.

L’hypothése que nous allons soutenir, c’est qu’elle n’accompagne plus un
projet politique cohérent unanimement partagé (en dehors des slogans de I’Etat
islamique), elle devient le moyen a partir duquel des groupes s’individualisent
et entrent en concurrence pour acquérir et défendre une identité territoriale, une
identité de bande et un butin de guerre. Le GIA est une nébuleuse qui a enfanté
autant de bandes que de chefs militaires. 1l est vrai que le passé «afghan»,
la proximité avec les chefs historiques ou la densité du réseau qu’ils controlent
sont des principes de hiérarchisation mais I’allégeance des uns aux autres est
souvent tactique et 1’équilibre souvent rompu au profit de chefs plus ambitieux
qui «fabriquent» des traitres selon I’intérét du moment et le rapport de forces
qui prédomine. Non pas que 1’argument politique soit absent mais ce n’est qu’un
artifice dans la guerre que se livrent les groupes armés entre eux.

La guerre en tous lieux et contre tous :

en I’état...Constantine, juin 99

22



