
Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 7 

Une violence à part 

 
 

 

Claudine CHAULET

 

 

 

 
 «Violence», en langage français ordinaire, signifie qu’un excès de force est 

mis en œuvre, excès par rapport à ce qui est habituel  et socialement admis :    

«un acte violent, des sentiments violents, un  enfant violent, un film violent».   

Le fait que, dans cette langue, on peut entendre «viol» dans le début du mot, 

prédispose peut-être les subconscients à rejeter, derrière l’évocation                      

de la transgression majeure, ce qui évoque la pulsion brute non maîtrisée par         

la culture. La violence, terrain ou préfiguration du crime, est moralement                   

et socialement condamnable. 

Le langage politico-médiatique fait actuellement un grand usage du terme 

«violence», pour désigner un ensemble extrêmement hétérogène de phénomènes: 

des comportements individuels ou de bandes, des conflits armés organisés, des 

destructions et des massacres. Cet emploi indifférencié a pour effet de faire 

apparaître la violence comme une situation de fait, sans cause explicite,                   

ni acteurs identifiés, une sorte de fatalité qui menacerait le monde contemporain 

alors même que la «mondialisation» serait porteuse de promesses d’échanges 

pacifiques universels. Ainsi, ce qui est classé «violence» est-il proposé à la 

condamnation radicale, sans être explicité, et sans que la liste ne soit vérifiée            

(il est des guerres, comme celle du Go1fe qui n’ont pas été incIuses dans                 

“la violence”, par exemple). 

Les Sciences Sociales ont consacré, depuis quelque temps, des efforts 

convergents pour clarifier le sens et l’usage du concept
1
 à introduire celui de 

violence symbolique. 

Cet ensemble de contributions peut aider à clarifier ce que recouvre                 

«la violence» dans le monde actuel, et plus particulièrement dans la situation 

algérienne, pour laquelle le mot est surabondamment employé 
2
. 

                                                                                                                                   

 Sociologue, Professeur associé, Université d’Alger. 

1
- Rien que dans le champ français, on remarque l’édition des deux séminaires au Collège de France 

de Françoise Héritier, «De la violence».- Paris, Ed. Odile Jacob (Opus), 1996 et 1999 ; des numéros 

spéciaux de revue: «Actes de la Recherche en Sciences Sociales».- l997 ;  «Sciences Humaines».-

1998 ; «Cahiers d’Etudes Africaines».-1998 ; de nombreuses contributions de psychologues et de 
psychanalystes, dont le numéro «Penser l’Algérie» des cahiers «Intersignes».- Paris, 1997 ;                      

le chapitre «Violence symbolique et luttes politiques» dans les «Méditations pascaliennes» de Pierre 

BOURDIEU.- Paris,  Seuil, l 997. 
2
- Par exemple: «Les violences en Algérie».- Paris, Ed. Odile Jacob (Opus), 1998;  ou «La parole aux 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 8 

La violence, c’est l’emploi d’une force, physique ou symbolique, pour 

imposer à un individu ou une collectivité une puissance qui excède la norme 

socialement admise, pour des objectifs que cette norme ne reconnaît pas. 

Renvoyant implicitement à des normes, la violence est donc relative, puisque les 

normes du vivre ensemble varient dans le temps: la «civilisation de mœurs»
3
 fait 

apparaître comme violents des comportements qui relevaient de la banalité dans 

une période antérieure (on ne frappe plus «de nos jours» les enfants, les femmes, 

les serviteurs, par exemple), mais l’atteinte irréparable au corps humain, meurtre, 

viol, torture, est toujours condamnée comme violence à partir du moment où la 

qualité d’être humain est reconnue socialement à la victime. 

Violence et violences 
La violence contemporaine inclut des phénomènes différents. 

Celle qui trouble le plus les pays du Nord actuellement, violence des 

banlieues, violence des jeunes, violence contre les femmes, violence des exclus, 

se manifeste par des actes spectaculaires de déni des normes dominantes et, par 

là même, de contestation des institutions de socialisation et de contrôle social qui 

les transmettaient et en assuraient le respect. De plus, apparaissent dans l’opinion 

de nouvelles violences, nouvelles non pas en tant que pratiques car elles 

existaient depuis longtemps, mais en tant qu’elles sont dénoncées comme 

violentes: c’est la norme qui est en train de changer, sous la pression des 

personnes autrefois soumises et qui prennent conscience d’être des victimes. 

C’est le cas en particulier pour les violences internes à la famille ou                        

à l’entreprise, de celles qui sont exercées à l’encontre de minorités, migrants, 

handicapés, jeunes sans statut, exclus. La violence sociale contemporaine 

apparaît comme une violence diffuse, apparemment non organisée, dont les 

manifestations répandent un sentiment d’anomie. Peut-être peut-on l’interpréter 

comme un soubresaut du changement social, qui, préparerait l’émergence                  

de nouvelles normes et du renouvellement des institutions. La violence à l’école, 

le non-respect des lois, l’incivilité, la manifestation de nouvelles formes                      

de voisinage, de loisirs, de groupements ou de pratiques de la religiosité,                   

qui préoccupent les citoyens des pays industrialisés et leurs sociologues comme 

leurs psychologues, seraient ainsi des manifestations des ajustements provoqués, 

à leur niveau, par les déplacements des grandes «plaques» civilisationnelles               

que connaît le monde. 

La violence politique, celle qui se nourrit des luttes pour le pouvoir sur un 

pays ou entre pays et qui fait la trame de l’histoire événementielle depuis que le 

monde est monde, celle qu’étudient les politologues, n’a pas connu de trêve 

malgré les pseudo-prophéties sur la «fin de l’histoire»
4
, depuis la fin de la guerre 

froide et les prétentions du nouvel ordre mondial. Curieusement, les guerres 

                                                                                                                                   
Algériens, violence et politique en Algérie».- Revue Confluences.- n° 25, 1998. 

3
- Selon Norbert ELIAS. 

4
- Vue par Francis FUKUYAMA.- La fin de l’Histoire et le dernier homme.- Paris, 

Flammarion,1992. 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 9 

entre Etats reconnus internationalement, et encore moins les «ingérences» 

armées plus ou moins couvertes par le système international, ne sont pas classées 

sous la rubrique «violence», le qualificatif étant réservé aux luttes armées pour       

le pouvoir menées par des groupes ou des peuples qui remettent en cause l’ordre 

mondial actuel. Dans ce cas, «violence» devient à peu près synonyme de 

«terrorisme»
5
, le mot sert à condamner, en référence vague à une morale 

supposée partagée, il dispense de connaissance et d’analyse. 

Et puis, il y a une troisième forme de violence, qu’on pourrait qualifier 

d’absolue, celle qui se fonde sur l’exclusion hors de l’humanité des êtres 

humains dont elle fait ses victimes. Dans cette catégorie, on peut ranger les 

violences dites «ethniques», d’autant plus choquantes qu’elles affrontent des 

groupes humains qui jusque-là, avaient trouvé des formes de voisinage 

pacifiques ou du moins non agressives, qu’elles peuvent générer des génocides, 

et que les conditions historiques de leur déclenchement sont dissimulées sous 

l’euphémisme «violence», comme le montrent, par exemple, les travaux 

approfondis sur ce qui s’est passé au Rwanda
6
. Il faut aussi considérer dans cette 

rubrique les exterminations organisées par de grands pouvoirs «modernes» sur la 

base d’une idéologie se présentant comme purificatrice, le nazisme en premier 

lieu, les formes totalitaires qu’a prises le communisme au Cambodge par 

exemple, et le «terrorisme religieux», tel que le produisent certains groupes au 

sein de pays musulmans, dans des communautés juives, parmi des chrétiens des 

Etats-Unis, chez les adeptes d’un mouvement japonais, et, au moins à titre 

imaginaire, au sein de quelques sectes plus ou moins syncrétistes à travers                

le monde
7
. Le caractère hétéroclite de cette énumération suffit à ne pas 

restreindre  à une religion le risque d’apparition d’une hérésie de ce type, mais la 

prolifération récente (peut-être sommes-nous trop mal renseignés sur le passé ?) 

impose une réflexion sur ce qui, dans l’état actuel du monde, suscite ce type de 

réaction, cet imaginaire apocalyptique lié à l’obligation d'éliminer ceux qui sont 

confondus avec l’impur, le mal. 

                                                                                                                                   
5
- HOFFMAN, Bruce.- La mécanique terroriste.- Paris,  Calmann-Levy, 1999. L’auteur, qui travaille     

à la Rand Corporation, met en œuvre de nombreuses informations, en particulier sur ce qu’il nomme 

«le terrorisme religieux» et les sectes, aux USA et à travers le monde. Voir aussi BARBER, 

Benjamin, R..- Djihad versus Mc World, Mondialisation  et intégrisme contre la démocratie.- Paris, 
Desclée de Brouwer, 1996  et  LABEVIERE,  Richard.- Les dollars de la terreur.- Paris, Grasset, 

1999. 
6
- BRAECKMAN, Colette.- Terreur Africaine, Burundi, Rwanda, Zaïre. Les racines de la violence.- 

Paris, Fayard, 1996 et le numéro 150-152 des Cahiers d’Etudes Africaines. 

Disciplines et déchirures, les formes de la violence, qui présente d’ailleurs un article de 

MOUSSAOUI Abderrahmane.- La violence en Algérie, Des crimes et des châtiments. 
7
- Voir HOFFMAN, Bruce.- Op. cité. 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 10 

Violence en Algérie 
L’Algérie souffre en même temps, depuis une dizaine d’années, période 

exceptionnellement longue, des trois formes de violence plus ou moins 

confondues. 

La violence sociale diffuse, compagne nécessaire des changements sociaux 

rapides et profonds, l’a atteinte partout, avec d’autant plus de force que les 

institutions de socialisation n’étaient pas toujours en harmonie avec les 

institutions économiques et politiques, que la culture, historiquement dissociée, 

produisait difficilement de nouvelles représentations, que les générations 

successives et les genres avaient du mal à trouver des modèles pour leurs 

nouvelles relations... l’école, la jeunesse, la justice, la condition féminine,             

la citoyenneté, le savoir, la ville, le travail, l’environnement, le vivre ensemble, 

tout était à réinventer en même temps, dans des conditions historiques où la 

sécurité des identités individuelles et de l’identité collective paraissait ne pouvoir 

venir que de l’expérience du passé. Toutes les inquiétudes et les interrogations 

des citoyens et des analystes des pays industrialisés sont donc d’actualité :            

la société algérienne se cherche. Les soubresauts sont devenus convulsions 
8
. 

La violence politique, celle qui s’exprime dans les luttes internes autour du 

pouvoir central et des pouvoirs locaux, non sans rapports avec les conflits 

exogènes, a pris en Algérie des formes particulières, qui paraissent pourtant 

moins exceptionnelles quand on les compare à ce qui s’est passé dans l’ensemble 

des pays anciennement colonisés ou dépendants. 

Tout d’abord, comme l’a montré Frantz FANON dans le premier chapitre des 

«Damnés de la terre»
9
, intitulé justement  «De la violence», la situation coloniale 

est violence, et la libération, celle du pays et celle des individus, d’autant plus 

violente que cette situation a été longue et prégnante. Ce passé hérité a d'autant 

plus marqué que le pays indépendant est resté, de par sa position géopolitique               

et ses ressources en énergie, impliqué dans les tensions internationales. 

Unanimisme et unification confondus avec Unité nationale suscitant des 

oppositions, la question de la forme d’expression de celles-ci était inévitablement 

posée. 

C’est le recours à une version fondamentaliste et supra-nationale de la 

religion qui, en relation avec les tendances à l’œuvre dans d'autres pays arabes         

et musulmans et dans un contexte international particulièrement tendu, a permis 

à des politiques de collecter une bonne part des refus qui émergeaient de la 

société. Ce recours impliquait évidemment la mise en œuvre d’une forte violence 

symbolique (qui tut exercée systématiquement et  progressivement pour mettre 

en place un contrôle social total sur les comportements). Il n’entraînait pas 

nécessairement pas le choix d’une opposition armée (qui se manifesta pourtant 

très tôt) et, de fait, ce furent d’abord les démonstrations de masse dans les rues, 

puis la pression électorale qui furent mises en avant, non sans renforcement de la 

                                                                                                                                   
8
- Comme le montre en particulier  Georges BALANDIER 

9
- FANON,  Frantz.- Les Damnés de la  terre.- Paris, Maspéro, 1961, Réédition, Alger, ENAG, 1987. 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 11 

violence symbolique et préparation du passage aux armes. Ce passage, qui 

cherchait à récupérer la valeur symbolique de la guerre de libération, contestait 

ceux qui en avaient été les acteurs et les valeurs qui en étaient issues,                        

il s’inspirait plus directement de la guerre d’Afghanistan comme de divers 

groupes «islamistes» nés dans des situations historiques différentes. Il lançait de 

façon délibérée, avec la répression qu’il savait provoquer, un processus de conflit 

ouvert, comparable à celui que connaissent d’autres pays. Le terrorisme y fût 

bientôt adjoint, avec la double face qu’il comporte toujours : soumission de la 

population par la terreur et implication des médias internationaux, sans lesquels 

les actes seraient inefficaces car connus de leurs seules victimes
10

. 

L’Algérie était dès lors soumise à une situation de violence politique. Outre 

les souffrances, les destructions, les déchirements dont elle souffrait, elle devait 

affronter la mauvaise image, celle d’un pays globalement, intrinsèquement, 

«violent», qui lui était imposée sur le plan international. Cette image participe 

aux difficultés des procédures politiques de sortie de crise. 

Mais L’Algérie a aussi été soumise à la troisième forme de violence,                

la violence «absolue», cette forme rebelle à l’analyse qui  se manifeste dans les 

contextes les plus divers mais se reconnaît à l’obsession de la purification.                  

Il ne s’agit pas ici de «purification ethnique» : au sein du peuple algérien,             

la seule différence sensible porte sur la langue et certaines coutumes, or, jamais 

la ligne invisible qui sépare éliminateurs et éliminés ne coïncide avec la ligne de 

partage entre ces anciennes différences. Il ne s’agit pas de guerre de religion, 

tous les protagonistes sont musulmans. il ne s’agit pas de lutte de classes, ils sont 

indifféremment riches ou pauvres, ruraux ou citadins, commerçants ou bergers. 

Et pourtant, des individus ont été mis sur des listes, suivis, abattus.                

Des familles entières, les habitants de petites agglomérations ont été exterminés, 

massacrés, jusqu’au dernier des bébés, jusqu’à la dernière des grands mères, 

depuis début 1996 et au début de l’an 2000, cela ne s’est pas encore arrêté.             

A certains «faux barrages», on ne se contente pas de racketter, les passagers des 

voitures et des autobus sont systématiquement tués, et toujours les jeunes qui ont 

fait ou font leur service militaire obligatoire - toute une classe d’âge menacée -. 

Aucune des allégations superficielles avec les quelles on peut essayer de          

se rassurer n’est pertinente: ce n’est pas «traditionnel», la vengeance coutumière 

était toujours ajustée et n’impliquait pas les faibles ; ce n’est pas la résurgence de 

conflits oubliés, victimes et tueurs sont parfois des proches ; ce n’est pas la 

fureur du combat, ces actes sont préparés et organisés ; ce n’est pas 

démonstration de puissance comme en fait la mafia ou tel accapareur de 

territoire, il peut y avoir des intérêts en jeu, mais ce n’est pas systématique
11

. 

Des indices apparaissent à travers les récits des survivants tels qu’ils sont 

repris par la presse (seule source disponible actuellement), les actes sont exécutés 

                                                                                                                                   
10

- CHALIAND, Gérard.- Stratégies de la guérilla.- Paris, Payot, 1994 et Les stratégies du 

terrorisme.- Paris, Desclée de Brouwer, 1999. 
11

- Je reprends ici en partie la communication que j’ai présentée au colloque organisé par  le CRASC 

à  Timimoun (22-24 novembre 1999), «Quel avenir pour l'Anthropologie en Algérie ?» sous le titre 

«La violence, objet pour l'anthropologie ?» ( à paraître). 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 12 

«à froid», après avoir été préparés sous les ordres d’un chef et souvent                      

(ou toujours ?) sous la couverture d’une «Fetwa» ; le mode opératoire habituel 

est l’égorgement, le sang largement répandu ; les victimes sont parfois torturées 

avant, souvent décapitées ou mutilées après. Les biens sont parfois pris                

ou brûlés ; des femmes sont souvent enlevées ; les traces du carnage ne sont pas 

dissimulées, exhibées plutôt ; tout est fait sous les yeux des futures victimes. 

Terreur, bien sur, sur les victimes potentielles, qui fuient vers des lieux moins 

exposés, perdant de ce fait, leur lieu de vie et leurs moyens de vivre, ce qui peut 

avoir comme intérêt pour le groupe auteur de dégager son territoire. Mais terreur 

contre-productive, puisque ces actes ont suscité les réactions  d’auto-défense des 

«patriotes» (en particulier sur le thème de la défense de l’honneur des familles) 

et une coopération entre les menacés et les forces de l’ordre, tandis que l’horreur 

suscitée partout a privé les groupes responsables de certains soutiens 

internationaux et a provoqué leur condamnation religieuse par certains Ulémas. 

Il semble donc difficile de faire entrer cette catégorie spécifique d’actes dans la 

notion de guérilla ou même de terrorisme, dans la mesure où l’un et l’autre, 

signifient une violence organisée dans le but de prendre un pouvoir, donc une 

certaine rationalité politique, même déviée et auto-alimentée en cas de non 

réussite prolongée ou de perte du soutien de la population initialement 

impliquée. 

Dans les cas que nous venons d’évoquer - ils ne constituent qu’une partie de 

la violence dite «islamiste» récente ou actuelle en Algérie - il semble que les 

actes échappent au projet qui est censé leur donner un sens, aussi bien qu’aux 

forces sociales en compétition autour des enjeux nationaux, pour prendre une 

signification rituelle qui exprime et renforce la constitution, au sein de la 

mouvance islamiste mais en se différenciant, d’une ou de secte(s). 

Les spécialistes de sciences sociales sont souvent désarmés pour expliquer les 

conditions d’apparition des sectes dans les sociétés contemporaines, y compris 

les plus ordonnées et les plus opulentes. ils sont plus facilement d’accord sur les 

caractéristiques de leur mode de fonctionnement : fermeture, séparation radicale 

des adeptes par rapport à leur milieu antérieur, ritualisation permanente de toute 

la vie quotidienne aboutissant à une dissolution de l’individu dans le groupe, 

soumission absolue au chef. Sur l’imaginaire collectif (attente de l’apocalypse, 

épouvante à l’égard de l’impureté, espoir d’être les seuls sauvés) qui entraîne 

certaines à la violence destructrice contre leurs membres ou la société extérieure, 

le constat est net, mais l’explication de la diffusion de telles représentations           

à travers des univers culturels séparés les uns des autres manque. 

La montée «islamiste» a comporté une séparation d’une partie de la société 

algérienne, par rapport à la diversité précédente de celle-ci, autour d’une lecture 

fondamentaliste et rigoriste de la tradition musulmane, lecture inspirée par les 

mouvements antérieurement constitués dans divers pays musulmans mais qui 

permettait de contester différents aspects de l’Etat algérien réellement existant. 

Cette dissimilation était centrée en particulier contre l’interventionnisme de 

l’Etat et tout ce qui pouvait être interprété, à tort ou à raison, comme 

conséquence d’une influence de l’Occident et de l’ancienne puissance coloniale 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 13 

en particulier. 

Il est possible que, au sein de cette mouvance, certains groupes fermés sur 

eux-mêmes aient développé, dans une ambiance sectaire liée à l’exclusivisme de 

leurs relations externes, une vision des autres Algériens comme une sorte 

d’«ethnie» caractérisée par des mœurs et une morale différentes - ce qui pouvait 

les pousser à des pseudo «violences ethniques» contre eux - voire comme une 

véritable incarnation de la «saleté»  du mélange (réactivant ainsi un imaginaire 

endogamique) et du Mal dont toutes les sectes à travers le monde croient devoir 

se préserver. Dans des cas extrêmes, cela peut les avoir poussé à exterminer non 

pas «les autres» tels qu’ils étaient reconnus comme tels auparavant, mais leurs 

semblables et même leurs proches - au nom de cette nouvelle différence produite 

par leur propre différenciation. A se conduire comme les membres de la secte 

Aoum au Japon ou les patriotes- chrétiens américains ou divers néo-nazis              

et néo-racistes. 

Toujours est-il que certains groupes armés se réclamant d’une vision 

fondamentaliste et intégriste de l’Islam - qui est active, sous des dénominations 

différentes et en relation avec les conditions historiques propres à chaque milieu, 

en de nombreux lieux du monde musulman - ne se sont pas limités à une 

subversion armée du pouvoir politique en place, mais ont pratiqué une violence 

absolue : ils ont cherché à exterminer des groupes ou des catégories entières, non 

seulement pour se faire connaître, comme c’est l’intention de tout groupe 

«terroriste», mais en marquant, par une sorte de rituel renversé, qu’ils voulaient 

exclure leurs victimes de l’humanité. Assimilées au bélier qu’on égorge pour        

le sacrifier le jour de l’Aïd, marquées comme non sauvées puisque l’ange ne leur 

a pas substitué un animal, exclues de l’inhumation rituelle quand le corps a été 

dissimulé, et même de la résurrection selon les croyances populaires quand             

il a été mutilé, les sacrifiés sont symboliquement marqués comme non 

musulmans et non hommes
12

. 

Même Si la question demeure de comprendre comment des hommes ont pu 

exécuter de tels actes, il est clair qu’il ne s’agit pas de «sauvagerie» ou de 

pulsions incontrôlées, mais de cérémonies délibérées, mises en scène pour 

produire et imposer des signes, et pas «seulement» de la terreur. C’est en ce sens 

qu’il est pertinent de dissocier ces actes-là des autres pratiques des groupes 

armés subversifs, pour les analyser à la lumière de ce qu’on peut savoir de 

certaines sectes modernes issues de contextes civilisationnels différents, et aussi 

des germes idéologiques des exterminations totalitaires planifiées. Mais il faut 

reconnaître que la connaissance des causes de la propagation de telles 

pathologies sociales reste faible, et encore plus celle de leur prolifération actuelle 

- en particulier du rôle qu’y joue la mondialisation des communications. 

                                                                                                                                   
12

- TAZI, Nadia.- Le désert perpétuel .- In  Intersignes,  n°11-12, 1998. 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 14 

La guérison ? 
A quoi bon tenter d’analyser le phénomène, si ce n’est pour fonder une 

réflexion, une démarche intégrée à la culture à qui pourrait inspirer les conduites, 

sinon le politique ?
13

.  L’Algérie a voté largement pour l’apaisement, le wi’am,   

et ressent le besoin de paix. Les modalités de règlement politique relèvent du 

politique, mais la guérison sociale ne peut venir que de la société et de la 

production culturelle dont elle sera capable, non seulement pour réparer les 

déchirures, mais pour traiter le mal et prévenir les rechutes. Sociologues, 

anthropologues et psychologues ont la responsabilité de participer à cette 

recherche. 

Il faut clarifier, aider à écarter les attitudes paresseuses et les reprises 

inconscientes de jugements exogènes. Il faut apprendre à reconnaître dans                  

les événements la part de cette modernité particulière que comporte la 

mondialisation, les effets de la mise en réseau mondial de groupes sécrétés par 

les tensions internes, apporter aussi l’expérience de la façon dont d’autres pays 

sont sortis de situations de violence paroxystique. 

Une première leçon se dégage de ce qui s’est passé ailleurs: l’apaisement est 

un processus long et difficile qui ne concerne pas seulement le couple bourreau - 

victime, mais la société tout entière dont ils ont fait partie et qui poursuit son 

existence : il n’implique pas que le politique, mais toute la représentation du 

vivre ensemble, la culture. C’est pourquoi les actes (ceux du pouvoir politique      

et les initiatives des différents groupes organisés ou spontanés) prennent 

nécessairement une valence démonstrative, éducative, pédagogique et  «morale». 

On sait comment l’Afrique du Sud a tenté d’exorciser l’apartheid en faisant 

témoigner les victimes devant les responsables de leurs souffrances dans les 

sessions de la commission «Justice et Vérité» et combien ces séances ont été 

bouleversantes mais fondatrices. On sait que les exhumations et les ouvertures         

de fosses communes, si pénibles qu’elles soient pour tous, ont été nécessaires             

au Rwanda, en Bosnie ou au Kossovo, de même que les expositions des restes 

des actes des Khmers rouges au Cambodge. On connaît le rôle formateur du 

procès de Nuremberg et de la démonstration des crimes nazis pour la refondation 

de l’Allemagne et l’émergence de l’idée européenne, comme pour l’éducation 

des opinions publiques à travers le monde
14

.  

Le refoulement de l’histoire est malsain pour l’inconscient collectif et c’est    

le rôle de la Justice de faire connaître publiquement ce qui s’est passé,                      

en condamnant explicitement, au nom de la collectivité nationale, tout ce qui doit 

                                                                                                                                   
13

- Ces points sont développés dans la communication que j’avais présentée sous le titre «Se guérir 

de la violence» en 1997, au colloque international organisé par l’Observatoire National des Droits de 

l’Homme «Formes Contemporaines de violence et culture de la paix».- Alger, 20-22 Septembre 

1997. Les Actes de ce colloque ont été publiés par l’ONDH, Alger. 
14

- Les souvenirs de Germaine TILLION, qui portent à la fois sur l’Aurès des années trente et sur les 

camps de concentration nazis rappellent une nouvelle fois la nécessité de tirer la leçon du passé. Voir 

Germaine TILLION.- Il était une fois l’ethnographie.- Paris, Seuil, 2000, et le numéro spécial de la 

revue Esprit.- Les vies de Germaine Tillion.- février 2000. 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 15 

l’être - même si une décision politique d’allégement des peines ou d’effacement 

des responsabilités peut intervenir dans l’intérêt de la même collectivité, une fois 

les faits connus. C’est la Nation, personne morale, qui se manifeste ainsi comme 

responsable de ses composantes : si elle se tait, elle laisse la place aux petits 

groupes directement concernés et, dans une société dont les traditions véhiculent 

des souvenirs de l’ancienne «segmentarité», au désir de vengeance
15

. De plus, 

quand il s’agit de la violence absolue, donc de  «crimes contre l'Humanité»,          

la Nation ne peut se dispenser d’intervenir en tant que membre de la 

communauté humaine. 

L’opinion publique algérienne actuelle semble attachée à une certaine 

retenue, comme une pudeur, dans l’évocation des actes de violence absolue qui 

ont porté la honte sur le pays. Outre la prudence des individus, cela peut signifier 

le souci de ne pas impliquer des gens avec lesquels on vit en voisinage, et la gêne 

d’entendre la religion à laquelle on participe évoquée par les auteurs mêmes des 

actes réprouvés. Ce trouble participe du repli sur les plus petits groupes 

d’appartenance, qui est condition de survie dans les périodes de danger extrême. 

Or, c’est de rénovation des liens sociaux que l’Algérie a besoin, et de refondation 

de la société. 

Le pardon est un acte personnel, de la victime ou de ses proches, qui ne peut 

intervenir qu’après l'aboutissement du «travail de deuil» et l’aveu du crime par 

celui qui l’a commis. Il est l’opposé de l’oubli. Autrefois, les procédures 

traditionnelles de versement du «prix du sang» pour interrompre les chaînes              

de vengeance étaient parfaitement explicites et publiques. Aujourd’hui,                      

et s’agissant d’actes organisés qui ont visé la collectivité à travers la personne 

des victimes, l’Etat a la responsabilité d’établir les faits, de les porter à la 

connaissance du public et de permettre le travail de deuil en faisant connaître,  

aux proches des victimes connues des groupes armés subversifs comme à ceux 

des «disparus» quels qu’ils soient, le sort de ceux qui leur manquent. Dans une 

société qui attache tant d’importance au souvenir des morts, à la participation 

sociale aux enterrements et aux visites, des femmes surtout, au cimetière,               

cette responsabilité est évidente, et lourde de tâches à accomplir, recueil                       

de témoignages, exhumations, cérémonies, plaques commémoratives... 

La demande de «statut» exprimée par les victimes à travers les associations, 

même si sa forme n’est pas accessible immédiatement à tous, comporte, outre 

l’évident besoin d’une prise on charge matérielle adaptée, cette exigence. Elle est 

centrale, dans la mesure où une des caractéristiques de la violence est que ce sont 

les victimes qui ont honte de leur impuissance, «impuissance à faire respecter 

son corps, son territoire, sa pensée... L’impuissance et la honte sont reliées entre 

elles par le biais du déni de la personne en tant qu’individu, ou du déni de la 

communauté comme entité. La victime retrouve le respect d’elle-même, lorsque 

la justice met un nom sur sa souffrance et punit son bourreau... Ils ont besoin de 

                                                                                                                                   
15

- BENNOUNE, Mahfoud.- Esquisse d’une anthropologie de l’Algérie politique.- Alger, Marinoor, 

1998. 

   MEDHAR, Slimane.- La violence sociale en Algérie.- Alger, Thala Editions, 1997 et L'échec des 

systèmes politiques en Algérie.- Ibid et Chihab, 1999. 



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000 

 16 

savoir de façon publique qu’ils existent et qu’ils ne sont pas coupables»
16

. 

Mais le besoin et le devoir de savoir ne concernent pas que les proches des 

victimes, Celles-ci faisaient partie d’un groupe de solidarité plus large, la Nation, 

qui était d’ailleurs visé on tant que tel, et c’est ce groupe qui doit démontrer qu’il 

s’est senti touché par les atteintes portées à chacun de ses membres. D’abord             

on organisant la solidarité pour chacun (e), complètement et à long terme. 

Ensuite en tirant de ce passé douloureux une leçon de prévention des inégalités 

traumatisantes et des exclusions. Enfin en produisant un enseignement explicite 

sur cette fraction de l’histoire et les conditions historiques, internes                           

et internationales, qui ont provoqué cette fracture. L’Etat a son rôle à jouer dans 

cette situation, mais aussi tous les participants à la connaissance de soi,                       

les porteurs d’une connaissance sur la société entre autres, pour un travail                  

de refondation
17

. 

La violence n’est pas une fatalité indifférenciée qui tomberait au hasard ou en 

héritage de leurs origines sur les peuples. C’est un phénomène historique, 

moderne dans les sociétés modernes ou en voie de modernisation accélérée, 

même quand ses formes paraissent emprunter aux traditions. Maladie sociale, 

elle nécessite un diagnostic correct, un traitement d’actualité, une convalescence 

et une rééducation organisées. Les sciences sociales algériennes, en relation avec 

celles des pays qui en connaissent des phénomènes comparables et sur la base 

d’un approfondissement théorique comme d’une méthodologie renouvelée, 

pourront-elles participer à cette cure, et comment ? 

                                                                                                                                   
16

- HERITIER, Françoise.- De la Violence Il .- p. 341. 
17

- Au sens de GUILLEBAUD, Jean-Claude.- La refondation du monde.- Paris, Seuil, 1999. 


