Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Une violence a part

Claudine CHAULET"

«Violence», en langage francais ordinaire, signifie qu'un excés de force est
mis en ceuvre, exceés par rapport a ce qui est habituel et socialement admis :
«un acte violent, des sentiments violents, un enfant violent, un film violent».
Le fait que, dans cette langue, on peut entendre «viol» dans le début du mot,
prédispose peut-étre les subconscients a rejeter, derriére 1’évocation
de la transgression majeure, ce qui évoque la pulsion brute non maitrisée par
la culture. La violence, terrain ou préfiguration du crime, est moralement
et socialement condamnable.

Le langage politico-médiatique fait actuellement un grand usage du terme
«violence», pour désigner un ensemble extrémement hétérogene de phénoménes:
des comportements individuels ou de bandes, des conflits armés organisés, des
destructions et des massacres. Cet emploi indifférencié a pour effet de faire
apparaitre la violence comme une situation de fait, sans cause explicite,
ni acteurs identifiés, une sorte de fatalité qui menacerait le monde contemporain
alors méme que la «mondialisation» serait porteuse de promesses d’échanges
pacifiques universels. Ainsi, ce qui est classé «violence» est-il proposé a la
condamnation radicale, sans étre explicité, et sans que la liste ne soit vérifiée
(il est des guerres, comme celle du Golfe qui n’ont pas été incluses dans
“la violence”, par exemple).

Les Sciences Sociales ont consacré, depuis quelque temps, des efforts
convergents pour clarifier le sens et 1'usage du concept’ & introduire celui de
violence symbolique.

Cet ensemble de contributions peut aider a clarifier ce que recouvre
«la violence» dans le monde actuel, et plus particulierement dans la situation
algérienne, pour laguelle le mot est surabondamment employé 2.

i Sociologue, Professeur associé, Université d’Alger.

L Rien que dans le champ frangais, on remarque 1’édition des deux séminaires au Collége de France
de Francoise Heéritier, «De la violence».- Paris, Ed. Odile Jacob (Opus), 1996 et 1999 ; des numéros
spéciaux de revue: «Actes de la Recherche en Sciences Sociales».- 1997 ; «Sciences Humaines».-
1998 ; «Cahiers d’Etudes Africaines».-1998 ; de nombreuses contributions de psychologues et de
psychanalystes, dont le numéro «Penser 1’Algérie» des cahiers «Intersignes».- Paris, 1997 ;
le chapitre «Violence symbolique et luttes politiques» dans les «Méditations pascaliennes» de Pierre
BOURDIEU.- Paris, Seuil, 1 997.

%_ par exemple: «Les violences en Algériex.- Paris, Ed. Odile Jacob (Opus), 1998; ou «La parole aux



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

La violence, c’est I’emploi d’une force, physique ou symbolique, pour
imposer a un individu ou une collectivité une puissance qui excede la norme
socialement admise, pour des objectifs que cette norme ne reconnait pas.
Renvoyant implicitement a des normes, la violence est donc relative, puisque les
normes du vivre ensemble varient dans le temps: la «civilisation de meeurs»® fait
apparaitre comme violents des comportements qui relevaient de la banalité dans
une période antérieure (on ne frappe plus «de nos jours» les enfants, les femmes,
les serviteurs, par exemple), mais 1’atteinte irréparable au corps humain, meurtre,
viol, torture, est toujours condamnée comme violence a partir du moment ou la
qualité d’étre humain est reconnue socialement a la victime.

Violence et violences

La violence contemporaine inclut des phénomenes différents.

Celle qui trouble le plus les pays du Nord actuellement, violence des
banlieues, violence des jeunes, violence contre les femmes, violence des exclus,
se manifeste par des actes spectaculaires de déni des normes dominantes et, par
la méme, de contestation des institutions de socialisation et de contrdle social qui
les transmettaient et en assuraient le respect. De plus, apparaissent dans 1’opinion
de nouvelles violences, nouvelles non pas en tant que pratiques car elles
existaient depuis longtemps, mais en tant qu’elles sont dénoncées comme
violentes: c’est la norme qui est en train de changer, sous la pression des
personnes autrefois soumises et qui prennent conscience d’étre des victimes.
C’est le cas en particulier pour les violences internes a la famille ou
a Dentreprise, de celles qui sont exercées a ’encontre de minorités, migrants,
handicapés, jeunes sans statut, exclus. La violence sociale contemporaine
apparait comme une violence diffuse, apparemment non organisée, dont les
manifestations répandent un sentiment d’anomie. Peut-&tre peut-on I’interpréter
comme un soubresaut du changement social, qui, préparerait 1’émergence
de nouvelles normes et du renouvellement des institutions. La violence a 1’école,
le non-respect des lois, I’incivilité, la manifestation de nouvelles formes
de voisinage, de loisirs, de groupements ou de pratiques de la religiosité,
qui préoccupent les citoyens des pays industrialisés et leurs sociologues comme
leurs psychologues, seraient ainsi des manifestations des ajustements provoques,
a leur niveau, par les déplacements des grandes «plaques» civilisationnelles
que connait le monde.

La violence politique, celle qui se nourrit des luttes pour le pouvoir sur un
pays ou entre pays et qui fait la trame de I’histoire événementielle depuis que le
monde est monde, celle qu’étudient les politologues, n’a pas connu de tréve
malgré les pseudo-prophéties sur la «fin de I’histoire»”, depuis la fin de la guerre
froide et les prétentions du nouvel ordre mondial. Curieusement, les guerres

Algériens, violence et politique en Algérie».- Revue Confluences.- n° 25, 1998.
3- Selon Norbert ELIAS.

A Vue par Francis FUKUYAMA.- La fin de I’Histoire et le dernier homme.- Paris,
Flammarion,1992.



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

entre Etats reconnus internationalement, et encore moins les «ingérences»
armées plus ou moins couvertes par le systeme international, ne sont pas classées
sous la rubrique «violence», le qualificatif étant réservé aux luttes armées pour
le pouvoir menées par des groupes ou des peuples qui remettent en cause 1’ordre
mondial actuel. Dans ce cas, «violence» devient a peu prés synonyme de
«terrorisme»®, le mot sert & condamner, en référence vague & une morale
supposée partagée, il dispense de connaissance et d’analyse.

Et puis, il y a une troisieme forme de violence, qu’on pourrait qualifier
d’absolue, celle qui se fonde sur I’exclusion hors de I’humanité des étres
humains dont elle fait ses victimes. Dans cette catégorie, on peut ranger les
violences dites «ethniques», d’autant plus choquantes qu’elles affrontent des
groupes humains qui jusque-la, avaient trouvé des formes de voisinage
pacifiques ou du moins non agressives, qu’elles peuvent générer des génocides,
et que les conditions historiques de leur déclenchement sont dissimulées sous
I’euphémisme «violence», comme le montrent, par exemple, les travaux
approfondis sur ce qui s’est passé au Rwanda®. Il faut aussi considérer dans cette
rubrique les exterminations organisées par de grands pouvoirs «modernes» sur la
base d’une idéologie se présentant comme purificatrice, le nazisme en premier
lieu, les formes totalitaires qu’a prises le communisme au Cambodge par
exemple, et le «terrorisme religieux», tel que le produisent certains groupes au
sein de pays musulmans, dans des communautés juives, parmi des chrétiens des
Etats-Unis, chez les adeptes d’un mouvement japonais, et, au moins a titre
imaginaire, au sein de quelques sectes plus ou moins syncrétistes a travers
le monde’. Le caractére hétéroclite de cette énumération suffit a ne pas
restreindre a une religion le risque d’apparition d’une hérésie de ce type, mais la
prolifération récente (peut-étre sommes-nous trop mal renseignés sur le passé ?)
impose une réflexion sur ce qui, dans 1’état actuel du monde, suscite ce type de
réaction, cet imaginaire apocalyptique lié a 1’obligation d'éliminer ceux qui sont
confondus avec I’impur, le mal.

5. HOFFMAN, Bruce.- La mécanique terroriste.- Paris, Calmann-Levy, 1999. L’auteur, qui travaille
a la Rand Corporation, met en ceuvre de nombreuses informations, en particulier sur ce qu’il nomme
«le terrorisme religieux» et les sectes, aux USA et a travers le monde. Voir aussi BARBER,
Benjamin, R..- Djihad versus Mc World, Mondialisation et intégrisme contre la démocratie.- Paris,
Desclée de Brouwer, 1996 et LABEVIERE, Richard.- Les dollars de la terreur.- Paris, Grasset,
1999.

6. BRAECKMAN, Colette.- Terreur Africaine, Burundi, Rwanda, Zaire. Les racines de la violence.-
Paris, Fayard, 1996 et le numéro 150-152 des Cahiers d’Etudes Africaines.

Disciplines et déchirures, les formes de la violence, qui présente d’ailleurs un article de
MOUSSAOUI Abderrahmane.- La violence en Algérie, Des crimes et des chatiments.

"~ Voir HOFFMAN, Bruce.- Op. cité.



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

Violence en Algérie

L’Algérie souffre en méme temps, depuis une dizaine d’années, période
exceptionnellement longue, des trois formes de violence plus ou moins
confondues.

La violence sociale diffuse, compagne nécessaire des changements sociaux
rapides et profonds, I’a atteinte partout, avec d’autant plus de force que les
institutions de socialisation n’étaient pas toujours en harmonie avec les
institutions économiques et politiques, que la culture, historiqguement dissociée,
produisait difficilement de nouvelles représentations, que les générations
successives et les genres avaient du mal a trouver des modeles pour leurs
nouvelles relations... I’école, la jeunesse, la justice, la condition féminine,
la citoyenneté, le savoir, la ville, le travail, I’environnement, le vivre ensemble,
tout était a réinventer en méme temps, dans des conditions historiques ou la
sécurité des identités individuelles et de 1’identité collective paraissait ne pouvoir
venir que de I’expérience du passé. Toutes les inquiétudes et les interrogations
des citoyens et des analystes des pays industrialisés sont donc d’actualité :
la société algérienne se cherche. Les soubresauts sont devenus convulsions ®.

La violence politique, celle qui s’exprime dans les luttes internes autour du
pouvoir central et des pouvoirs locaux, non sans rapports avec les conflits
exogenes, a pris en Algérie des formes particuliéres, qui paraissent pourtant
moins exceptionnelles quand on les compare a ce qui s’est passé dans I’ensemble
des pays anciennement colonisés ou dépendants.

Tout d’abord, comme 1’a montré Frantz FANON dans le premier chapitre des
«Damnés de la terre»®, intitulé justement «De la violence», la situation coloniale
est violence, et la libération, celle du pays et celle des individus, d’autant plus
violente que cette situation a été longue et prégnante. Ce passé hérité a d'autant
plus marqué que le pays indépendant est resté, de par sa position géopolitique
et ses ressources en énergie, impliqgué dans les tensions internationales.
Unanimisme et unification confondus avec Unité nationale suscitant des
oppositions, la question de la forme d’expression de celles-ci était inévitablement
poseée.

C’est le recours a une version fondamentaliste et supra-nationale de la
religion qui, en relation avec les tendances a I’ceuvre dans d'autres pays arabes
et musulmans et dans un contexte international particuliérement tendu, a permis
a des politiques de collecter une bonne part des refus qui émergeaient de la
société. Ce recours impliquait évidemment la mise en ceuvre d’une forte violence
symbolique (qui tut exercée systématiquement et progressivement pour mettre
en place un contréle social total sur les comportements). Il n’entrainait pas
nécessairement pas le choix d’une opposition armée (qui se manifesta pourtant
treés tot) et, de fait, ce furent d’abord les démonstrations de masse dans les rues,
puis la pression électorale qui furent mises en avant, non sans renforcement de la

8. Comme le montre en particulier Georges BALANDIER
S FANON, Frantz.- Les Damnés de la terre.- Paris, Maspéro, 1961, Réédition, Alger, ENAG, 1987.

10



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

violence symbolique et préparation du passage aux armes. Ce passage, qui
cherchait a récupérer la valeur symbolique de la guerre de libération, contestait
ceux qui en avaient été les acteurs et les valeurs qui en étaient issues,
il s’inspirait plus directement de la guerre d’Afghanistan comme de divers
groupes «islamistes» nés dans des situations historiques différentes. Il lancait de
fagon délibérée, avec la répression qu’il savait provoquer, un processus de conflit
ouvert, comparable a celui que connaissent d’autres pays. Le terrorisme y fit
bientot adjoint, avec la double face qu’il comporte toujours : soumission de la
population par la terreur et implication des médias internationaux, sans lesquels
les actes seraient inefficaces car connus de leurs seules victimes™.

L’ Algérie était dés lors soumise a une situation de violence politique. Outre
les souffrances, les destructions, les déchirements dont elle souffrait, elle devait
affronter la mauvaise image, celle d’un pays globalement, intrinséquement,
«violent», qui lui était imposée sur le plan international. Cette image participe
aux difficultés des procédures politiques de sortie de crise.

Mais L’Algérie a aussi ét¢ soumise a la troisiéme forme de violence,
la violence «absoluey, cette forme rebelle a 1’analyse qui se manifeste dans les
contextes les plus divers mais se reconnait & I’obsession de la purification.
Il ne s’agit pas ici de «purification ethnique» : au sein du peuple algérien,
la seule différence sensible porte sur la langue et certaines coutumes, or, jamais
la ligne invisible qui sépare éliminateurs et éliminés ne coincide avec la ligne de
partage entre ces anciennes différences. Il ne s’agit pas de guerre de religion,
tous les protagonistes sont musulmans. il ne s’agit pas de lutte de classes, ils sont
indifféremment riches ou pauvres, ruraux ou citadins, commergants ou bergers.

Et pourtant, des individus ont été mis sur des listes, suivis, abattus.
Des familles entieres, les habitants de petites agglomérations ont été exterminés,
massacrés, jusqu’au dernier des bébés, jusqu’a la derniére des grands meres,
depuis début 1996 et au début de I’an 2000, cela ne s’est pas encore arrété.
A certains «faux barrages», on ne se contente pas de racketter, les passagers des
voitures et des autobus sont systématiquement tués, et toujours les jeunes qui ont
fait ou font leur service militaire obligatoire - toute une classe d’age menacée -.

Aucune des allégations superficielles avec les quelles on peut essayer de
se rassurer n’est pertinente: ce n’est pas «traditionnel», la vengeance coutumiere
était toujours ajustée et n’impliquait pas les faibles ; ce n’est pas la résurgence de
conflits oubliés, victimes et tueurs sont parfois des proches ; ce n’est pas la
fureur du combat, ces actes sont préparés et organisés ; ce n’est pas
démonstration de puissance comme en fait la mafia ou tel accapareur de
territoire, il peut y avoir des intéréts en jeu, mais ce n’est pas systématique’’.

Des indices apparaissent a travers les récits des survivants tels qu’ils sont
repris par la presse (seule source disponible actuellement), les actes sont exécutés

10 cHALIAN D, Gérard.- Stratégies de la guérilla.- Paris, Payot, 1994 et Les stratégies du
terrorisme.- Paris, Desclée de Brouwer, 1999.

1 Je reprends ici en partie la communication que j’ai présentée au colloque organisé par le CRASC
a Timimoun (22-24 novembre 1999), «Quel avenir pour I'Anthropologie en Algérie ?» sous le titre
«La violence, objet pour I'anthropologie ?» ( a paraitre).

11



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

« froid», aprés avoir été préparés sous les ordres dun chef et souvent
(ou toujours ?) sous la couverture d’une «Fetway ; le mode opératoire habituel
est I’égorgement, le sang largement répandu ; les victimes sont parfois torturées
avant, souvent décapitées ou mutilées aprés. Les biens sont parfois pris
ou brdlés ; des femmes sont souvent enlevées ; les traces du carnage ne sont pas
dissimulées, exhibées plut6t ; tout est fait sous les yeux des futures victimes.

Terreur, bien sur, sur les victimes potentielles, qui fuient vers des lieux moins
exposés, perdant de ce fait, leur lieu de vie et leurs moyens de vivre, ce qui peut
avoir comme intérét pour le groupe auteur de dégager son territoire. Mais terreur
contre-productive, puisque ces actes ont suscité les réactions d’auto-défense des
«patriotes» (en particulier sur le theme de la défense de I’honneur des familles)
et une coopération entre les menaces et les forces de 1’ordre, tandis que I’horreur
suscitée partout a privé les groupes responsables de certains soutiens
internationaux et a provoqué leur condamnation religieuse par certains Ulémas.
Il semble donc difficile de faire entrer cette catégorie spécifique d’actes dans la
notion de guérilla ou méme de terrorisme, dans la mesure ou 1’'un et I’autre,
signifient une violence organisée dans le but de prendre un pouvoir, donc une
certaine rationalité politigue, méme déviée et auto-alimentée en cas de non
réussite prolongée ou de perte du soutien de la population initialement
impliquée.

Dans les cas que nous venons d’évoquer - ils ne constituent qu’une partie de
la violence dite «islamiste» récente ou actuelle en Algérie - il semble que les
actes échappent au projet qui est censé leur donner un sens, aussi bien qu’aux
forces sociales en compétition autour des enjeux nationaux, pour prendre une
signification rituelle qui exprime et renforce la constitution, au sein de la
mouvance islamiste mais en se différenciant, d’une ou de secte(s).

Les spécialistes de sciences sociales sont souvent désarmés pour expliquer les
conditions d’apparition des sectes dans les sociétés contemporaines, y compris
les plus ordonnées et les plus opulentes. ils sont plus facilement d’accord sur les
caractéristiques de leur mode de fonctionnement : fermeture, séparation radicale
des adeptes par rapport a leur milieu antérieur, ritualisation permanente de toute
la vie quotidienne aboutissant a une dissolution de 1’individu dans le groupe,
soumission absolue au chef. Sur I’imaginaire collectif (attente de I’apocalypse,
épouvante a I’égard de I’impureté, espoir d’étre les seuls sauvés) qui entraine
certaines a la violence destructrice contre leurs membres ou la société extérieure,
le constat est net, mais I’explication de la diffusion de telles représentations
a travers des univers culturels séparés les uns des autres manque.

La montée «islamiste» a comporté une séparation d’une partie de la société
algérienne, par rapport a la diversité précédente de celle-ci, autour d’une lecture
fondamentaliste et rigoriste de la tradition musulmane, lecture inspirée par les
mouvements antérieurement constitués dans divers pays musulmans mais qui
permettait de contester différents aspects de 1’Etat algérien réellement existant.
Cette dissimilation était centrée en particulier contre 1’interventionnisme de
I’Etat et tout ce qui pouvait étre interprété, a tort ou a raison, comme
conséquence d’une influence de I’Occident et de 1’ancienne puissance coloniale

12



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

en particulier.

Il est possible que, au sein de cette mouvance, certains groupes fermés sur
eux-mémes aient développé, dans une ambiance sectaire liée a 1’exclusivisme de
leurs relations externes, une vision des autres Algériens comme une sorte
d’«ethnie» caractérisée par des meeurs et une morale différentes - ce qui pouvait
les pousser a des pseudo «violences ethniques» contre eux - voire comme une
véritable incarnation de la «saleté» du mélange (réactivant ainsi un imaginaire
endogamique) et du Mal dont toutes les sectes a travers le monde croient devoir
se préserver. Dans des cas extrémes, cela peut les avoir poussé a exterminer non
pas «les autresy» tels qu’ils étaient reconnus comme tels auparavant, mais leurs
semblables et méme leurs proches - au nom de cette nouvelle différence produite
par leur propre différenciation. A se conduire comme les membres de la secte
Aoum au Japon ou les patriotes- chrétiens américains ou divers néo-nazis
et néo-racistes.

Toujours est-il que certains groupes armés se réclamant d’une vision
fondamentaliste et intégriste de I’Islam - qui est active, sous des dénominations
différentes et en relation avec les conditions historiques propres a chaque milieu,
en de nombreux lieux du monde musulman - ne se sont pas limités a une
subversion armée du pouvoir politique en place, mais ont pratiqué une violence
absolue : ils ont cherché a exterminer des groupes ou des catégories entieres, non
seulement pour se faire connaitre, comme c’est I’intention de tout groupe
«terroriste», mais en marquant, par une sorte de rituel renversé, qu’ils voulaient
exclure leurs victimes de I’humanité. Assimilées au bélier qu’on égorge pour
le sacrifier le jour de I’Aid, marquées comme non sauvées puisque 1’ange ne leur
a pas substitué un animal, exclues de I’inhumation rituelle quand le corps a été
dissimulé, et méme de la résurrection selon les croyances populaires quand
il a été mutilé, les sacrifiés sont symboliquement marqués comme non
musulmans et non hommes®?,

Méme Si la question demeure de comprendre comment des hommes ont pu
exécuter de tels actes, il est clair qu’il ne s’agit pas de «sauvagerie» ou de
pulsions incontr6lées, mais de cérémonies délibérées, mises en scéne pour
produire et imposer des signes, et pas «seulement» de la terreur. C’est en ce sens
qu’il est pertinent de dissocier ces actes-la des autres pratiques des groupes
armés subversifs, pour les analyser a la lumiére de ce qu’on peut savoir de
certaines sectes modernes issues de contextes civilisationnels différents, et aussi
des germes idéologiques des exterminations totalitaires planifiées. Mais il faut
reconnaitre que la connaissance des causes de la propagation de telles
pathologies sociales reste faible, et encore plus celle de leur prolifération actuelle
- en particulier du réle qu’y joue la mondialisation des communications.

12 TAZI, Nadia.- Le désert perpétuel .- In Intersignes, n°11-12, 1998.

13



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

La guérison ?

A quoi bon tenter d’analyser le phénomeéne, si ce n’est pour fonder une
réflexion, une démarche intégrée a la culture a qui pourrait inspirer les conduites,
sinon le politique 2. L’Algérie a voté largement pour ’apaisement, le wi’am,
et ressent le besoin de paix. Les modalités de réglement politique relévent du
politique, mais la guérison sociale ne peut venir que de la société et de la
production culturelle dont elle sera capable, non seulement pour réparer les
déchirures, mais pour traiter le mal et prévenir les rechutes. Sociologues,
anthropologues et psychologues ont la responsabilité de participer a cette
recherche.

Il faut clarifier, aider a écarter les attitudes paresseuses et les reprises
inconscientes de jugements exogenes. Il faut apprendre a reconnaitre dans
les événements la part de cette modernité particuliere que comporte la
mondialisation, les effets de la mise en réseau mondial de groupes sécrétés par
les tensions internes, apporter aussi 1’expérience de la facon dont d’autres pays
sont sortis de situations de violence paroxystigue.

Une premicre legon se dégage de ce qui s’est passé ailleurs: I’apaisement est
un processus long et difficile qui ne concerne pas seulement le couple bourreau -
victime, mais la société tout entiére dont ils ont fait partie et qui poursuit son
existence : il n’implique pas que le politique, mais toute la représentation du
vivre ensemble, la culture. C’est pourquoi les actes (ceux du pouvoir politique
et les initiatives des différents groupes organisés ou spontanés) prennent
nécessairement une valence démonstrative, éducative, pédagogique et «morale».

On sait comment 1’ Afrique du Sud a tenté d’exorciser 1’apartheid en faisant
témoigner les victimes devant les responsables de leurs souffrances dans les
sessions de la commission «Justice et Vérité» et combien ces séances ont été
bouleversantes mais fondatrices. On sait que les exhumations et les ouvertures
de fosses communes, si pénibles qu’elles soient pour tous, ont été nécessaires
au Rwanda, en Boshie ou au Kossovo, de méme que les expositions des restes
des actes des Khmers rouges au Cambodge. On connait le réle formateur du
proces de Nuremberg et de la démonstration des crimes nazis pour la refondation
de I’Allemagne et ’émergence de 1’idée européenne, comme pour 1’éducation
des opinions publiques a travers le monde™.

Le refoulement de I’histoire est malsain pour 1’inconscient collectif et c’est
le role de la Justice de faire connaitre publiquement ce qui s’est passé,
en condamnant explicitement, au nom de la collectivité nationale, tout ce qui doit

13 Ces points sont développés dans la communication que j’avais présentée sous le titre «Se guérir
de la violence» en 1997, au colloque international organisé par I’Observatoire National des Droits de
I’Homme «Formes Contemporaines de violence et culture de la paix».- Alger, 20-22 Septembre
1997. Les Actes de ce colloque ont été publiés par ’ONDH, Alger.

- Les souvenirs de Germaine TILLION, qui portent a la fois sur I’ Aurés des années trente et sur les
camps de concentration nazis rappellent une nouvelle fois la nécessité de tirer la legon du passé. Voir
Germaine TILLION.- 1 était une fois I’ethnographie.- Paris, Seuil, 2000, et le numéro spécial de la
revue Esprit.- Les vies de Germaine Tillion.- février 2000.

14



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

I’étre - méme si une décision politique d’allégement des peines ou d’effacement
des responsabilités peut intervenir dans 1’intérét de la méme collectivité, une fois
les faits connus. C’est la Nation, personne morale, qui se manifeste ainsi comme
responsable de ses composantes : si elle se tait, elle laisse la place aux petits
groupes directement concernés et, dans une société dont les traditions véhiculent
des souvenirs de ’ancienne «segmentarité», au désir de vengeance’. De plus,
quand il s’agit de la violence absolue, donc de «crimes contre I'Humanitéy,
la Nation ne peut se dispenser d’intervenir en tant que membre de la
communauté humaine.

L’opinion publique algérienne actuelle semble attachée a une certaine
retenue, comme une pudeur, dans I’évocation des actes de violence absolue qui
ont porté la honte sur le pays. Outre la prudence des individus, cela peut signifier
le souci de ne pas impliquer des gens avec lesquels on vit en voisinage, et la géne
d’entendre la religion a laquelle on participe évoquée par les auteurs mémes des
actes réprouvés. Ce trouble participe du repli sur les plus petits groupes
d’appartenance, qui est condition de survie dans les périodes de danger extréme.
Or, c’est de rénovation des liens sociaux que I’ Algérie a besoin, et de refondation
de la société.

Le pardon est un acte personnel, de la victime ou de ses proches, qui ne peut
intervenir qu’apres l'aboutissement du «travail de deuil» et I’aveu du crime par
celui qui I’a commis. I est I’opposé de I’oubli. Autrefois, les procédures
traditionnelles de versement du «prix du sang» pour interrompre les chaines
de vengeance étaient parfaitement explicites et publiques. Aujourd’hui,
et s’agissant d’actes organisés qui ont visé la collectivité a travers la personne
des victimes, I’Etat a la responsabilité d’établir les faits, de les porter a la
connaissance du public et de permettre le travail de deuil en faisant connaitre,
aux proches des victimes connues des groupes armés subversifs comme a ceux
des «disparus» quels qu’ils soient, le sort de ceux qui leur manquent. Dans une
société qui attache tant d’importance au souvenir des morts, a la participation
sociale aux enterrements et aux visites, des femmes surtout, au cimetiére,
cette responsabilité est évidente, et lourde de tdches a accomplir, recueil
de témoignages, exhumations, cérémonies, plagues commémoratives...

La demande de «statut» exprimée par les victimes a travers les associations,
méme si sa forme n’est pas accessible immédiatement a tous, comporte, outre
I’évident besoin d’une prise on charge matérielle adaptée, cette exigence. Elle est
centrale, dans la mesure ou une des caractéristiques de la violence est que ce sont
les victimes qui ont honte de leur impuissance, «impuissance a faire respecter
son corps, son territoire, sa pensée... L’impuissance et la honte sont reliées entre
elles par le biais du déni de la personne en tant qu’individu, ou du déni de la
communauté comme entité. La victime retrouve le respect d’elle-méme, lorsque
la justice met un nom sur sa souffrance et punit son bourreau... lls ont besoin de

5 BENNOUNE, Mahfoud.- Esquisse d’une anthropologie de I’ Algérie politique.- Alger, Marinoor,
1998.

MEDHAR, Slimane.- La violence sociale en Algérie.- Alger, Thala Editions, 1997 et L'échec des
systemes politiques en Algérie.- Ibid et Chihab, 1999.

15



Insaniyat, n°10, Janvier-Avril 2000

savoir de fagon publique qu’ils existent et qu’ils ne sont pas coupables»*®.

Mais le besoin et le devoir de savoir ne concernent pas que les proches des
victimes, Celles-ci faisaient partie d’un groupe de solidarité plus large, la Nation,
qui était d’ailleurs visé on tant que tel, et c’est ce groupe qui doit démontrer qu’il
s’est senti touché par les atteintes portées a chacun de ses membres. D’abord
on organisant la solidarité pour chacun (e), complétement et a long terme.
Ensuite en tirant de ce passé douloureux une lecon de prévention des inégalités
traumatisantes et des exclusions. Enfin en produisant un enseignement explicite
sur cette fraction de [I’histoire et les conditions historiques, internes
et internationales, qui ont provoqué cette fracture. L’Etat a son rdle a jouer dans
cette situation, mais aussi tous les participants a la connaissance de soi,
les porteurs d’une connaissance sur la société entre autres, pour un travail
de refondation®’.

La violence n’est pas une fatalité indifférenciée qui tomberait au hasard ou en
héritage de leurs origines sur les peuples. C’est un phénoméne historique,
moderne dans les sociétés modernes ou en voie de modernisation accélérée,
méme quand ses formes paraissent emprunter aux traditions. Maladie sociale,
elle nécessite un diagnostic correct, un traitement d’actualité, une convalescence
et une rééducation organisées. Les sciences sociales algériennes, en relation avec
celles des pays qui en connaissent des phénoménes comparables et sur la base
d’un approfondissement théorique comme d’une méthodologie renouvelée,
pourront-elles participer a cette cure, et comment ?

1. HERITIER, Francoise.- De la Violence Il .- p. 341.
1. Ausens de GUILLEBAUD, Jean-Claude.- La refondation du monde.- Paris, Seuil, 1999.

16



