Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999

Le merveilleux dans le roman algérien
de langue arabe

Mohammed DAOUD *

Introduction

Apres avoir loué les vertus du réalisme dans sa dimension socio-
idéologique la plus dogmatique, ou la plus subversive, le roman algérien de
langue arabe rompt, presque brutalement a partir de 1980 avec I’incursion
dans 1’univers des phénomeénes qui échappent a I’entendement systématique.
Cette orientation n’est pas une tendance générale, elle se réduit a un nombre
treés limité de textes romanesques.

Malheureusement, 1’aspect fabuleux de cette production est passée,
presque dans la discrétion, ne soulevant que quelques remarques. Face a ces
textes, la critique ne pourrait imaginer d’autres grilles de lecture que celles
régies par une doxa littéraire messianique.

L’expression culturelle de langue arabe de [’époque, et méme
d’aujourd’hui ne pouvait concevoir le fait littéraire qu’en fonction de son
attachement a la réalité dans ses manifestations les plus ordinaires et a
I’idéologie populiste ambiante. Mais contrairement a cela, le roman algérien
de langue francaise, a déja investi, depuis les années cinquante et soixante,
cet aspect de la littérature avec notamment Kateb Yacine et Mohammed Dib.

Introduire le merveilleux dans 1’écriture romanesque a constitué, pour le
discours critique, un écart injustifiable. Le merveilleux littéraire, par son
étrangeté, son excentricité, sa référence a I’inexplicable, au surnaturel, au
fantastique méme, déroutait plus d’un. Inséré dans le champ romanesque,
il impliquait une infraction a la clarté, au visible, au rationnel, a I’explicable,
bref a I’ordinaire et le banal.

* Enseignant, Faculté des Lettres, des Langues et des Arts, Université d’Oran, Chercheur
CRASC, Oran.

73



De ce fait, il transgressait, par son excentricité la doxa littéraire, puisqu’il
ne peut s’expliquer rationnellement, d’ot son inconvenance qui dérangeait un
certain nombre de critiques.

Définition du merveilleux

A croire Sigmund Freud qui a analysé un nombre assez important de
textes fantastiques, en s’appuyant sur les écrits de Jentsh, il s’agit de cette
inquiétante étrangeté (I’unheimliche) que sent le lecteur face au fantastique.
Freud trouve que «la condition essenticlle de 1’inquiétante étrangeté réside
dans I’incertitude intellectuelle».

Le merveilleux, a I’instar du fantastique, reléve-t-il de cette inquiétude
étrangeté, de cette incertitude intellectuelle, ce trouble passage du réel a
I’irréel, a cette illusion des sens ? L’attitude du lecteur, ses sentiments, sont-
ils déterminants dans la définition du merveilleux littéraire ? Pour répondre a
ces deux questions, j’ai essayé de faire appel & la définition que propose
Todorov au fantastique et au merveilleux.

Celui-ci s’inspirant de la théorie de la perception mise en ceuvre par Jauss,
essaie de cerner la notion complexe du fantastique, son champ d’expression,
son discours et enfin de délimiter ses frontiéres avec I’étrange et le
merveilleux. Et c’est pour cette raison du moins, que Todorov avance
I’hypothése d’une «image normative du récepteur sans laquelle, (...) aucune
théorie ne serait possiblex»® Et en s’appuyant sur les postulats de Northrop
Frye, il insiste sur trois conditions.

1- Toute théorie des genres se fonde sur une représentation de 1’oeuvre
littéraire (...) dans ses trois aspects (verbal, syntaxique, sémantique) dans leur
interrelation complexe.

2- Tous les éléments immédiatement observables de 1’univers littéraire
sont considérés, comme la manifestation abstraite et décalée, produit d’une
élaboration et de, chercher 1’organisation a ce seul niveau.

3- Le concept de genre doit étre nuancé et qualifié en insistant sur la
différence qui existe entre les genres historiques déduits de 1’observation des
faits ainsi que les genres théoriques déduits d’une théorie de la littérature, qui
sont un sous-ensemble de I’ensemble des genres théoriques complexes®.

Pour ce théoricien de la littérature, le fantastique «c’est ’hésitation
éprouvée par un étre qui ne connait que les lois naturelles, face a un
événement en apparence surnaturel»®. La lecture devient, pour ainsi dire,
déterminante dans la définition du fantastique et du merveilleux, qui est en

L. SIGMUND, Freud.- Essais de psychanalyse appliquée.- Paris, N.R.F. , Gallimard, 1993, 6™
édition. - p.p. 163 - 211.

2. TODOROV, T.- Introduction a la littérature fantastique.- Ed. du Seuil, 1970.- p. 29.

. TODOROV.- Op. Cité.- p. p. 24 - 25.

4 Idem.- p. 29.

74



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999

fait un moment de conditionnement psychologique, une réaction qui se fait
face a une situation mystérieuse. Elle se manifeste par 1’hésitation, ou bien
par ’incertitude intellectuelle pour reprendre une deuxiéme fois Freud.

Il s’agit pour Todorov de fonder sa définition sur la fonction du
fantastique seulement, et c’est pour cette raison qu’il fait I’impasse sur la
nature de ce genre.

La définition du fantastique pour Freud, Caillois, Caxtex, Todorov,
Steinmetz, repose sur les sentiments de la peur, de I’horreur, de ’inquiétude,
c’est-a-dire sur tout ce qui a trait a I’inconscient individuel ou collectif. Et
cela se traduit sociologiquement par un fond d’angoisse qui exprime a son
tour une situation souvent chaotique sur le plan social et politique. Il exprime
la dérive, I’enlisement, le dérapage, l’inquié¢tude devant 1’incohérent,
I’inexplicable.

Toutefois, il s’agit de singulariser le merveilleux du fantastique, en
insistant sur les thémes, les types et leurs structurations textuelles, tant dans la
culture occidentale que dans la culture orientale et dans d’autres cultures,
peut-étre. Il ne s’agit pas seulement de s’arréter au niveau du mécanisme du
refoulement/défoulement face a I’inexplicable, mais d’aller au-dela de
I’esthétique de la réception et d’expliquer les systémes narratifs dans leurs
relations avec I’histoire anthropologique des mentalités, c’est a dire
I’imaginaire archaique des cultures.

Car ce n’est pas une spécificité textuelle et une situation réceptive qui sont
mises en évidence, c’est a dire un texte singulier face a un lecteur dans une
situation singuliére seulement, mais c’est aussi un hors-texte par rapport a ce
méme texte et ce méme lecteur. C’est le fond historique, anthropologique
et littéraire qui émane dans cette perspective de mise en texte et de mise en
scéne.

Dans la culture occidentale, le fantastique se thématise par les apparitions
des morts-vivants, des monstres, des démons, des doubles, des fantémes, des
vampires, des maléfices et de I’occultisme, bref tout ce qui fait peur,
provoque ’effroi et I’horreur.

I1 est par conséquent dominé par plusieurs types d’activité : «apparition,
possession, destruction, métamorphose»®. Ce qui retient I’attention dans cette
activité fantastique c’est le cas de la métamorphose, qui est amplement
inscrite dans ’imaginaire oriental et maghrébin.

Tel qu’énoncé, dans les différentes définitions citées ci-dessus, je peux
avancer I’hypothése de I’inexistence du fantastique dans I’imaginaire
maghrébin. Le merveilleux se définit, en principe, dans cette sphere
culturelle, sur la base de plusieurs postulats d’ordre taxinomiques.

Mais avant d’avancer sur ce terrain périlleux, il faut tout d’abord épuiser
les différentes définitions qui essaient de délimiter le champ du merveilleux.

5. STEINMETZ, Jean-Luc. - la littérature fantastique.- Paris, P.U.F, 1990.

75



Prenons la définition la plus controversée, celle de Todorov qui insiste sur
le rapport de la fiction fantastique a la réalité, tant au niveau du personnage
que du lecteur, en ce sens, la décision que doit prendre I’un ou ’autre a la fin
de I’histoire est importante dans le bornage des frontiéres du merveilleux avec
d’autres genres.

Cela est fondamentalement inscrit dans le choix qui doit étre entrepris a la
fin de I’histoire. S’il porte sur la résolution que «les lois de la réalité
demeurent intactes et permettent d’expliquer les phénoménes décrits, nous
disons que l’oeuvre reléve d’un autre genre : 1’étrange. Si au contraire, il
décide qu’on doit admettre de nouvelles lois de la nature, par lesquelles le
phénomene peut étre expliqué, nous entrons dans le genre du merveilleux. Le
fantastique méne une vie pleine de dangers, et peut s’évanouir a tout instant.
Il parait se placer plutét a la limite des deux genres, le merveilleux et
I’étrange, qu’étre un genre autonome®.

Pour Todorov, le merveilleux correspond a un phénoméne inconnu,
encore jamais vu, a venir : donc & un futur ; dans 1’étrange, en revanche, on
raméne I’inexplicable a des faits connus, a une expérience préalable, et par-la
au passé. Quant au fantastique lui-méme, ’hésitation qui le caractérise ne
peut de toute évidence, se situer au présent’.

Le merveilleux dans la littérature de langue arabe prenant les contes des
Mille et Une Nuits comme exemple du merveilleux hyperbolique, Todorov
souligne que les phénomeénes qui s’y manifestent «ne sont ici surnaturels que
par leurs dimensions supérieures a celles qui nous sont familiéres »°.

Le voyage de Sindbad est classé dans ce qu’il appelle «le merveilleux
exotique » dont le surnaturel n’est pas présenté comme tel, sa localisation
spatio-temporelle est inconnue, mais pas mise en doute.

Enfin «un merveilleux instrumental » dont les objets, d’origine magique,
permettent de communiquer avec les autres mondes : par exemple, la lampe
d’Aladin et le tapis volant. Tous ces gadgets irréalisables a I’époque existent
maintenant, d’ou la différence qui s’opere actuellement avec le merveilleux
scientifique ou la science fiction.

L’apport de Todorov dans la définition du merveilleux - quoique
insuffisant- soit intéressant a plus d’un titre, il permet de baliser, d’une
certaine maniere, ce champ de connaissance. Il nous indique aussi I’intérét ou
plutdt le pourquoi de la récurrence de ces contes et de leurs semblables dans
I’univers romanesque d’expression arabe contemporain.

Ces textes étant produits vers les 13° et 14° siécles, leur récupération par
la littérature moderne s’apparente a une instrumentalisation qui relexe d’un
enlisement vers I’archaique et I’archétypique.

6. TODOROV.- Op. Cité.- p. 46.
- Idem .-p.47.
8. Idem .-p.p. 60-62.

76



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999

Dans ce sens, il s’institue a partir de ces textes pour dire I’indicible.

A voir de prés, le retour aux structures littéraires archaiques se fait
connaitre a partir de la fin des années soixante au Moyen-Orient, et dés le
début des années quatre-vingt en Algérie.

Deux phénoménes peuvent expliquer cette production littéraire, le premier
d’ordre socio-politique, et le deuxieme d’ordre purement littéraire.

La défaite de 1967 des armées arabes face a I’armée israélienne a produit
un profond traumatisme dans les mentalités, d’ou la remise en cause de toutes
les certitudes idéologiques. S’ajoute a cela 1’apparition et le succes du
réalisme merveilleux élaboré par les romanciers latino-américains.

La répercussion de ce « retour du refoulé » littéraire en Algérie ne sort
pas totalement de ce cadre, car dés les derniéres années de la décennie
soixante-dix, ces contradictions socio-idéologiques et politiques qui marquent
les limites d’un modéle de développement apparaissent au grand jour.

La littérature ne peut continuer a louer 1’idéologie populiste, elle essaie de
« respirer » a travers le merveilleux pour dire ce qui paraissait a ce moment-la
impossible a dire.

Le merveilleux et le mythe

Il s’agit pour moi dans cette tentative d’analyse du merveilleux, de
s’appuyer sur quelques notions ¢élaborées par la sémiotique, la
phénoménologie, I’anthropologie et la sociocritique.

La construction théorique congue a cet effet par Jean Fabre pourrait étre
d’un précieux apport. Et pour reprendre certains éléments développés par
celui-ci dans son approche du fantastique, je pourrai dire aussi a son instar
que le merveilleux est un phénoméne esthétique qui pose des problémes
d’écritures. Aussi, il engage une heuristique, car s’agissant d’un genre
dialogique, il traduit une double articulation qu’il faudra expliciter; du fait qu’
il exprime d’une certaine maniére la situation schizophrénique de 1’homme
moderne en proie au déchirement produit par les exigences et les limites de la
raison, face a la mentalit¢ magique rémanente. Cette derniére génére une
forme esthétique sécurisante : le merveilleux®.

En mettant en perspective 1’analyse sociocritique de ce phénoméne
esthétique, il propose cing principes qui le fondent : production, sujet
collectif, médiation, structure polémique, ouverture™. Si Fabre porte tout son
intérét au dernier point, dans la mesure ou la sociocritique admet toutes les
approches c’est pour éclairer son investigation théorique.

°_ FABRE, Jean.-La littérature fantastique. Colloque de Cerisy.-Paris, Albin Michel, 1991.-p.44.
10 gt 11 FABRE, J. .-Op-Cité.-p.45.

77



Ce qui m’intéresse, dans ce cas présent, c’est le quatriéme principe qui
instaure le texte merveilleux comme «lieu de conflits idéologiques, sa valeur
esthétique est liée a la force de ces affrontements™.

Mon intérét pour ce principe, n’évacue les autres éléments de cette
analyse théorique. C’est la considération anthropologique du phénoméne, qui
met en relief la verticalité¢ et I’horizontalité¢ du temps et sa structuration de
I’imaginaire mythique maghrébin,

La temporalité, étant un élément important dans la perception de 1’étre
dans sa dimension ontologique et qui se traduit par une conscience binaire
(mythique et réflexive) selon la formule de Georges Gusdorf. Ceci m’ameéne a
considérer non seulement la raison raisonnante dans ses développements
thématiques et structurels, mais aussi I’acte de représenter. Mais comme la
raison porte la marque de son hérédité pré-rationnelle, I’acte de la
représentation qui combine I’affect et I’intellect repose aussi sur les structures
archétypales pré-logiques, préhistoriques méme.

La conscience «mythique refoulée, n’est pas morte* ». Elle se manifeste
sous d’autres formes et s’inscrit dans des champs d’expression divers. I serait
peut-étre plus ingénieux d’entreprendre 1’analyse archéologique de la raison
de I’aire culturelle maghrébine par les spécialistes de ce champ de recherches.
On peut considérer que le merveilleux est une incursion du mythique dans le
réel. Dans cette perspective c’est le pourquoi et le comment de cette
«incursion» dans la littérature romanesque qui nous intéresse.

S’agissant de la premiére figure de I’interrogation, on peut dire que le
merveilleux a pour fonction sécurisante du moment ou il propose a la
conscience réflexive une «pause » ; car, «seule une fiction permet de mettre la
raison a 1’abri du temps et de I’histoire d’en faire un pouvoir purement
formel, sans rapport avec les exigences concrétes de I’étre dans le monde®,

11 s’agit peut étre dans cette perspective de dire que ne pouvant produire
de nouveaux mythes ou de s’en accommoder des présents, on se rabat sur les
anciens mythes pour s’en défaire d’un manque.

Ainsi la résurgence du mythe dans la production romanesque peut donner
de « ’homme réel des descriptions bien plus fideles que celles des penseurs
de profession », car «la force persuasive n’est pas dans le mythe, elle se
trouve en nous et s’éveille sous 1’allusion pour s’emparer de notre étre tout
entier. La pérennité des mythes n’est pas due aux prestiges de la fabulation, &
la magie de la littérature elle atteste méme de la réalité méme ».

Ceci dit le mythe dans la littérature exprime une représentation, une
image, celle-ci étant considérée comme langage figuré. Ce dernier «ne peut
étre dissocié de la figure rhétorique et particulierement la métaphore (...), et

12_ GEORGES, Jean.-Le pouvoir des contes.- Paris, Casterman, 1990.-p.55.
3. GUSDORF, G. .-Op.cité.-p.257.
4. Idem.-p.259.

78



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999

sous cet aspect que «le texte travaille matériau mythique en combinant
description et interprétation, sur le double registre de la fable (récit
fondateur)et de la représentation (image codifiée)... qui devient «l’image
d’une image »".

De cette facon I’ambiguité du récit devient inévitable, car elle appelle une
autre ambiguité, celle qui fait que parler d’un mythe ancien au présent, c’est
d’ajouter a ses versions.

Pour Claude Lévi-Strauss : « Rien ne ressemble a la pensée mythique que
I’idéologie politique™ celle-ci fait aussi appel aux mythes pour mettre
en évidence une utopie.

L’écriture romanesque manipule le mythe pour reproduire cette utopie, ou
contester ses fondements car I’idéologie «comme le fantasme intervient pour
transformer la réalité dans le sens de sa représentation®”’.

Le fantasme est évidement un organisateur de la vie psychique «du fait
qu’il intervient dans le décodage de la réalité, dans la formulation des images
et des pensées ainsi que dans ’intervention faite sur cette réalité »*%.

A cette intention de vouloir transformer la réalité en manipulant le mythe,
s’ajoute 1’effet du plaisir causé par le merveilleux littéraire qui «provient du
fait que le lecteur retrouve 1’appréhension du réel qui était la sienne dans
I’enfance, avant I’acquisition du rationnel »™.

Donc par le truchement du mythique et en essayant de puiser dans le fond
culturel maghrébin, le merveilleux littéraire essaie d’étre un instrument de
normalisation entre les besoins affectifs et les capacités cognitives de
I’individu et du groupe.

Mais aussi il exprime dans la littérature romanesque algérienne un
sentiment de 1’échec, un état d’esprit schizoide, un pessimisme profond,
révélateurs d’une crise de la pensée, de la faillite idéologique, et peut-étre de
la démission intellectuelle.

Le récit mythique essentiellement un idéogramme inépuisable de part son
caractere rétrospectif, et de I’anonymat de son locuteur a la base.

Poussant la logique de [Iinstrumentalisation du récit mythique en
littérature qui enchante parce qu’il échappe a I’entendement rationnel mais
qu’on accepte jusqu’au bout, et dont les milles et des nuits en est le texte
fondateur, les romanciers algériens de langue arabe ont pris sur eux-mémes le
devoir de séduire et d’instruire le lecteur, en proposant plusieurs structures
thématiques.

On peut retenir pour I’instant deux :

5. BRUNEL, P. .- Dictionnaire des mythes littéraires.-Paris, Editions du Rocher, 1988.-p.794.

6. STRAUSS, C. L. .-Anthropologie structurale .- Paris, Plon, 1974.-p.231.

17_ MUCCHIELLI, Alex.-Les motivations.-Paris, PUF, 1992 Coll. QSJ.-p.91.

8. MUCCHIELLLI, Alex.- Op.cité.-p.p. 89-90.

1°. GARDES, Joelle ; TAMINE, Marie ; HUBERT, Claude ; COLIN, Armand .-Dictionnaire
de critique littéraire.-Paris, 1996.-p.80.

79



1- la féminité dont Chehrazade en est le symbole du pouvoir de la
connaissance et du statut de la parole.

Le champ culturel maghrébin a en plus ses mythes féminins dont El
Djazia, figure marquante en Algérie de la Geste de Bani-Hillal : Beauté et
ruse mythique de la «catastrophe hillalienne »%.

Ces femmes célébres reviennent sans cesse dans les romans de Ben
Hadouga (Djazia et les Derviches ), et de Waciny (Fleurs d'amandiers, la
trilogie : les 7 nuits de la catastrophe ).

2- Le mythe «politico-héroique » qui exprime les désirs, et les attentes
d’un inconscient collectif.

Ce mythe est chargé de valeurs de puissance et de bienfaisance a méme
d’éradiquer le mal et la déchéance qui rongent les sociétés.

Ce genre de mythes existe bel et bien dans I’imaginaire musulman
maghrébin, tel EI Mahdi EI Mountadar, le Messie dans une autre mission
apres son envol au ciel, et son retour imminent pour rétablir la paix.

Le mythe politico-héroique

Le roman (le pécheur et le palais) de Tahar Ouettar met en exergue ce
genre de structure mythique, et dont «Ali le pécheur », le personnage
principal est ’exemple type de ce mythe «politico-héroique »

Seulement dans ce cas précis, I’action de ce dernier ne sera légitimée
qu’en fin de parcours. Et pour reprendre Greimas, Ali le pécheur «est un
héros sans peur » 2, obsting, je pourrais dire. Ce théoricien de la littérature
exploite les résultats auxquels est arrivé Propp pour tenter de dégager les
principales catégories sémantiques qui donnent la cadre formel a la structure
narrative du texte merveilleux.

Au départ, Ali est présenté comme un individu misérable et obscur, mais
qui fait un veeu d’offrir le plus beau poisson qu’il péchera prochainement a sa
Majesté le Roi. Ce dernier, vient d’étre sauvé par trois cavaliers masqués
d’une tentative d’assassinat. Ceux- la mémes remplacent a ’issue de cet
heureux dénouement les trois adjoints du Roi, morts dans cet attentat. Mais
pour arriver au Roi, il doit traverser les Sept Cités pour expliquer aux
habitants, le pourquoi de son action.

Dans cette situation initiale, il y a absence de contrat, car le Roi n’avait
pas un vaste royaume, ni une fille @ marier, ni une dot a demander. Et ¢’est
pour cela que ce roman se lit comme un «anti-conte », car il n’y a pas de
récompense a 1’action d’Ali le pécheur, mais aussi, il pose la question du
pouvoir, contrairement aux anciens contes.

Et & la différence de ses trois fréres Sad, Djaber, et Messaoud qui
incarnent le mal, Ali le pécheur est le bien personnifié mais qui exprime une

20_\/oir DEJEUX, Jean.- Femmes d’Algérie.-Paris, La boite & documents, 1987.-p.p. 120-133.

80



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999

situation de manque qui va s’y améliorer pour se normaliser en fin de compte
selon le schéma proposé par Denise Pauline?.

Ali vise, dans son action, a combattre le Mal par le Bien, en ciblant un
double objectif : assainir le palais des brigands et rétablir un nouvel ordre
social et politique. Il n’était pas destiné a ce combat, et par son choix délibéré
de faire une offrande au Roi, il a fait violence a ’ordre établi, d’ou son
caractére asocial.

Ainsi, «la rupture et 1’aliénation ne se situent pas au niveau de la société,
mais au niveau de ’individu » ; que représente ici méme Ali Le Pécheur.
Il exprimait un manque de non-reconnaissance de la part de la société et du
pouvoir tout au début de I’action.

Le caractere initiatique de son aventure, qui s’identifie a un passage d’une
situation a une autre; suppose une amélioration, ou précisément une
modification du personnage ou de sa condition humaine.

L’inutilité, I’absurdit¢ méme d’un acte qui se veut libre au début se
transforme au fil des événements en acte social et politique, du fait de la
ténacité du héros a vouloir, en dépit de tous les dangers, offrir au Roi le
poisson merveilleux.

Le plaisir d’offrir se meut en une souffrance pénible, puisque Ali le
pécheur se trouve en fin de son parcours prométhéen amputé de ses deux bras
et sa langue tranchée. Comme si le passage a «l’dge d’homme » de la
conscience passe aussi par les rites douloureux : la circoncision par exemple.

L’un des paradoxes les plus singuliers que propose ce roman est que
I’invraisemblable y est naturel comme dans le conte, et que les
métamorphoses ne s’expliquent pas au sens phénoménal mais au sens
phénoménologique, et «que le héros triomphe des pires épreuves au prix de
lents et de longues réflexions et en y laissant, comme on dit, sa santé **».

Il y a, dans cette structure narrative, I’absence réelle ou supposée, mais
tout de méme, entravée du destinateur, ce qui prive le héros de sa qualité,
normalement requise de destinataire.

Ainsi Ali Le Pécheur devient son propre destinateur ; d’ou le syncrétisme
entre le sujet et le destinateur. Obnubilé par 1’offrande et désintéressé de
toute récompense, Ali Le Pécheur recoit la punition, car la quéte ici est d’aller
a la recherche du contrat, du destinateur, c’est a dire, I’ Autorité.

Cette quéte indique 1’existence d’un autre syntagme narratif fondamental :
I’Epreuve.

L’épreuve est subie par un personnage motivé par le désir profond
d’atteindre son but. Ce désir constitue la raison d’étre du héros, de sa
combativité et de sa volonté d’aller jusqu’au bout.

2L GREIMIAS.- Du sens.- Paris, Seuil, Tome 1, 1970.-p.p. 231-241.
22_Cité par GEORGES, Jean.- Op.cité.-p.149.
2. GREIMIAS.-Op.cité.-p. 233.

81



Et au lieu de recevoir une récompense méritée, ou une reconnaissance
souhaitée, Ali Le Pécheur, (pécheur ?) recoit le chatiment et la punition.

Cette adversité que subit le personnage donne au roman une double
dimension sémantique ; celle de la conquéte et de la perte qui sont inhérents a
I’accés a la clairvoyance. Cet acquis passe nécessairement par 1’exposition au
traumatisme physique dans ce qui symbolise «le faire » (les bras) et le
«dire » (la langue) pour cet héros. Ces épreuves douloureuses vont permettre
a D’action d’Ali Le Pécheur d’avoir du sens, de la légitimité que symbolisera
un soutien indéfectible des habitants des Cités, qui seront amenés a un
soulévement contre le Palais, ce que ne souhaitait pas celui-ci, justement.

Donc on est dans «une inversion de la situation initiale qui provogue la
permutation syntagmatique des structures narratives remplagant le contrat
aprés et non avant 1’épreuve ce qui a pour résultat de susciter, les
contradictions structurelles et aboutit finalement a 1’échec du récit considéré
dans son statut formel »*.

Dans sa réhabilitation du mythe «politico-héroique» le roman implique
une structure temporelle a deux dimensions : une temporalité discursive nous
conduisant dans une multitude de lieux et de scénes et une temporalité
oraculaire résorbant toute apparente progression pour imposer le dévoilement
de ce qui se donne soudain comme nécessité antérieure et implacable »*°.

Initialement, le poisson qui appartient au champ des merveilles, de
I’enchantement devient ici objet de médiation entre la société et le pouvoir.
Obijet de séduction, de bonheur aussi il évolue en un instrument de vérité et
de dévoilement. Simplement, il n’apporta aucun soutien magique a son
pécheur, presque aucun concours, sinon sa présence et son origine
énigmatique. Cet animal se trouve a la limite de 1’anthropomorphisme, il I’est
sans 1’étre, son « humanité » ne détruit pas son animalité. Venant d’un monde
aquatique, ramené par les génies de la « Riviere Des Vierges » pour Ali, il
symbolise la richesse, la vie et sa négation. Et par toutes les couleurs de I’arc-
en-ciel qu’il porte sur son corps, il enchante et séduit I’'univers humain du
roman.

Le théme du poisson miraculeux se trouve dans d’autres contes, et il
signifie généralement 1’animal permettant I’acces a un monde féerique.

La métaphore du «chiffre sept »

Le roman introduit aussi «le chiffre sept » qui est le chiffre le plus sacré
apres le «chiffre trois » dans les grandes traditions orientales. Il répond
a quelques thématiques : le nombre de cieux, des planetes, les sept «lectures»
du Coran, la création du monde en six jours (le septieme étant un jour de
repos), les sept jours accomplis autour de la Kaaba (Mecque) ; et les sept

2*. GEORGES, Jean.-Op.cité.-p.148.
% GREMIAS.-Op.cité.-p.236.

82



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999

allées et revenues entre Essafa et EI Maroua pendant le pélerinage musulman
a ce méme lieu.

Donc c’est le nombre qui unifie six éléments antérieurs a lui en les
dépassant : c’est, en général, le couronnement d’une action. Il a aussi, sa
présence dans le patrimoine symbolique maghrébin, cela permet a cet
imaginaire de broder «a partir d’indications sommaires et énigmatiques du
texte coranique® ». Car I’Islam comme les autres religions vise a « instaurer
un ordre ou, entre Le Créateur et ses créatures humaines, s’installe un rapport
digne de foi, qu’accomplit une histoire rédemptrice dont 1’éthique est le
chiffre, la clef, le signe transcendant »?'.

Ainsi le chiffre sacré institue le religieux, et comme langage, il «est plus
lié a la logique poétique qu’a la logique rationnelle. Il nourrit I’imagination et
¢ébranle I’affectivité plus qu’il n’enferme dans des catégories, des définitions
et des régles »*.

La fécondité magique du «chiffre sept », qui structure le cadre spatio-
temporel du texte romanesque, les faits et les gestes des personnages, apparait
clairement. Au premier voyage Ali pécheur doit traverser les Sept Cites;
chaque Cité signifie une valeur morale et politique, qui va de la réserve a la
sédition envers Le Palais.

Un accueil particulier lui sera réservé a chaque arrét cela va de
I’indifférence, a la bienveillance jusqu’a I’intimidation.

On peut citer les sept cités dans I’ordre suivant :

a- Franchéville, la cité de la réserve et de la franchise d’ou est parti Ali le
pécheur et dont la population essaie de 1’en dissuader d’aller vers le palais et
de se tenir a I’écart. La neutralité étant la meilleure preuve de 1’allégeance au
Palais.

b- La Cité de I’obscurité, dont un vieillard lui propose un plan pour
transformer le Royaume en Paradis.

c- La Cité des questions, dont la population lui pose une série de questions
sur les conséquences de son audacieux acte.

d- La Cité des coliqueux, le passage d’Ali le pécheur par le village a été
I’occasion pour l’auteur d’étre trés prolifique en terme d’introduction du
merveilleux en donnant plusieurs versions, se basant sur le (on dit que),
plusieurs fois ce qui signifie I’inscription du texte dans I’oralité maghrébine.

e- La Cité des mystiques, celle-ci lui offre une vierge, destinée a un
hypothétique mariage. Elle donnera un sens a I’action du héros en lui faisant
savoir I’importance de son entreprise dans la prise de conscience. Un vieillard
lui dit tout simplement. «Tu te comprends toi-méme et c’est 1a ton miracle».

%_ SCHEIEIDER, Monigue.-In colloque de Cerisy.-Op.Cité.
2I_ GRIGORIEFF, Vladimir.- Mythologies du monde entier.- Paris, Marabout.- 1987.-p.187.
%_ GRIGORIEFF, V. .-Op.cité.-p.8.

83



f- La Cité des énuques, elle s’appelle aussi la Cité Favorite. Ses habitants
ont offert au Roi son odalisque préférée. C’est le lieu type de la soumission,
ses hommes ont perdu la virilité et leurs femmes sont fortement excitées.

g- L’adversité, cité ennemie, cité des irréductibles. Cette cité est tres
différente des autres cités et celle que décrit le plus 1’auteur, car elle est la
plus importante dans la hiérarchie des valeurs. Elle est premiérement la plus
proche du palais, connait presque tous ses secrets et puis elle lui porte une
haine trés viscérale.

L’espace auquel nous convie le roman est un espace archaique ou la
disjonction joue a fond entre les Sept Cités représentant la société (espace
sociétal) et Le Palais (espace de 1’autorité), institue un Ici et un Ailleurs.

Au premier espace qui est ouvert s’oppose le deuxieme, qui est «un
espace clos et se trouve délimité par une deixis sociale, c’est un ailleurs qui
permet l’isolement du héros et I’accomplissement des transformations de
valeurs, qui se représentent ensuite a son retour sur 1’étre axiologique de la
SOCiété »>,

Le «chiffre sept» est trés récursif dans le texte romanesque, il structure
aussi le temps. Ainsi  Ali Le Pécheur doit traverser les villages en sept jours
pour arriver au Palais. Il doit aussi une fois arrivé au Palais franchir sept
postes de gardes pour arriver au Roi. Et méme les raisons pour lesquelles les
habitants du septiéme village lui permettent de rejoindre Le Palais sont au
nombre de sept. Reste le 8°™ jour, jour énigmatique, car représentant le grand
secret : c’est le jour de I’attentat manqué contre le Roi, le grand secret, le
jour ou furent tués les trois proches du roi (le Chambellan, le Chef de la
Garde et le Grand Conseiller). Ceux-ci seront remplacés respectivement par
les trois cavaliers masqués qui sauverent Le Roi et qui ne sont que les trois
fréres d’Ali, grands brigands et égorgeurs d’enfants et de femmes, dont leur
propre mere.

Ce sont ceux la méme qui amputéerent Ali de ses bras et lui arrachérent la
langue car I’action de leur frére relevait de 1’ordre du savoir, non admis dans
cet état de fait politique. Une situation, qu’essaie de mettre en évidence le
narrateur a la fin du roman en disant :

«Dans cette histoire, I’essentiel est que la vérité soit révélée, et que les
ennemis d’Ali Le Pécheur n’aient pu I’empécher de s’exprimer »*.

Le supplice d’Ali le pécheur a suscité I’émoi, puis la révolte qui a mené
au soulévement contre Le Palais. Comme quoi le Bien finira toujours par
triompher, mais cette vision manichéenne qui sous-tend le texte romanesque
ne se vérifie pas toujours; d’ou I’impossibilité de «civiliser » les rapports

2. ARKOUN, M..-Op.cité.-p.158.
%_ QUETTAR, Tahar.- Le palais et le pécheur.-Alger/Paris, ENAL-Messidor, 1986, Traduit de
I’arabe par Amar Abada.- p. 382.

84



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999

entre le pouvoir et ’opposition, car la politique ne se fait pas avec les bonnes
intentions ou la morale vertueuse.

85



