
Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999 

 73 

Le  merveilleux dans le roman  algérien 

de langue arabe 

 
       

 

Mohammed DAOUD 

  

 

 

 

Introduction 
Après avoir loué les vertus du réalisme dans sa dimension socio-

idéologique la plus dogmatique, ou la plus subversive, le roman algérien de 

langue arabe rompt, presque brutalement  à partir de 1980 avec l’incursion 

dans l’univers des phénomènes qui échappent à l’entendement systématique. 

Cette orientation n’est pas une tendance générale, elle se réduit à un nombre 

très limité de textes romanesques. 

Malheureusement, l’aspect fabuleux de cette production est passée, 

presque dans la discrétion, ne soulevant que quelques remarques. Face à ces 

textes, la critique ne pourrait imaginer d’autres grilles de lecture que celles 

régies par une doxa littéraire messianique. 

L’expression culturelle de langue arabe de l’époque, et même 

d’aujourd’hui ne pouvait concevoir le fait littéraire qu’en fonction de son 

attachement à la réalité dans ses manifestations les plus ordinaires et à 

l’idéologie populiste ambiante. Mais contrairement à cela, le roman algérien 

de langue française, a déjà investi, depuis les années cinquante et soixante, 

cet aspect de la littérature avec notamment Kateb Yacine et Mohammed Dib. 

Introduire le merveilleux dans l’écriture romanesque a constitué, pour le 

discours critique, un écart injustifiable. Le merveilleux littéraire, par son 

étrangeté, son excentricité, sa référence à l’inexplicable, au surnaturel, au 

fantastique même, déroutait plus d’un. Inséré dans le champ romanesque,                    

il impliquait  une infraction à la clarté, au visible, au rationnel, à l’explicable, 

bref à l’ordinaire et le banal. 

                                                                                                                             
 Enseignant, Faculté  des Lettres, des Langues et des Arts, Université d’Oran,  Chercheur 

CRASC, Oran. 



 74 

De ce fait, il transgressait, par son excentricité la doxa littéraire, puisqu’il 

ne peut s’expliquer rationnellement, d’où son inconvenance qui dérangeait un 

certain nombre de critiques. 

Définition du merveilleux 
A croire Sigmund Freud qui a analysé un nombre assez important de 

textes fantastiques, en s’appuyant sur les écrits de Jentsh, il s’agit de cette 

inquiétante étrangeté  (l’unheimliche) que sent le lecteur face au fantastique. 

Freud trouve que «la condition essentielle de l’inquiétante étrangeté réside 

dans l’incertitude intellectuelle»
1
.  

Le merveilleux, à l’instar du fantastique, relève-t-il de cette inquiétude 

étrangeté, de cette incertitude intellectuelle, ce trouble passage du réel à 

l’irréel, à cette illusion des sens ? L’attitude du lecteur, ses sentiments, sont-

ils déterminants dans la définition du merveilleux littéraire ? Pour répondre à 

ces deux questions, j’ai essayé de faire appel à la définition que propose 

Todorov au fantastique et au merveilleux. 

Celui-ci s’inspirant de la théorie de la perception mise en œuvre par Jauss, 

essaie de cerner la notion complexe du fantastique, son champ d’expression, 

son discours et enfin de délimiter ses frontières avec l’étrange et le 

merveilleux. Et c’est pour cette raison du moins, que Todorov avance 

l’hypothèse d’une «image normative du récepteur sans laquelle, (...) aucune 

théorie ne serait possible»
2
. Et en s’appuyant sur les postulats de Northrop 

Frye, il insiste sur trois conditions. 

1- Toute théorie des genres se fonde sur une représentation de l’oeuvre 

littéraire (...) dans ses trois aspects (verbal, syntaxique, sémantique) dans leur 

interrelation complexe. 

2- Tous les éléments immédiatement observables de l’univers littéraire 

sont considérés, comme la manifestation abstraite et décalée, produit d’une 

élaboration et de, chercher l’organisation à ce seul niveau. 

3- Le concept de genre doit être nuancé et qualifié en insistant sur la 

différence qui existe entre les genres historiques déduits de l’observation des 

faits ainsi que les genres théoriques déduits d’une théorie de la littérature, qui 

sont un sous-ensemble de l’ensemble des genres théoriques complexes
3
.  

Pour ce théoricien de la littérature, le fantastique «c’est l’hésitation 

éprouvée par un être qui ne connaît que les lois naturelles, face à un 

événement en apparence surnaturel»
4
. La lecture devient, pour ainsi dire, 

déterminante dans la définition du fantastique et du merveilleux, qui est en 

                                                                                                                             
1- SIGMUND, Freud.- Essais de psychanalyse appliquée.- Paris, N.R.F. , Gallimard, 1993,  6ème 

édition. - p.p. 163 - 211.  
2- TODOROV, T.- Introduction à la littérature fantastique.- Ed. du Seuil, 1970.- p. 29.  
3 - TODOROV.- Op. Cité.- p. p. 24 - 25. 
4- Idem.- p. 29. 



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999 

 75 

fait un moment de conditionnement psychologique, une réaction qui  se fait 

face à une situation mystérieuse. Elle se manifeste par l’hésitation, ou bien 

par l’incertitude intellectuelle pour reprendre une deuxième fois Freud. 

Il s’agit pour Todorov de fonder sa définition sur la fonction du 

fantastique seulement, et c’est pour cette raison qu’il fait l’impasse sur la 

nature de ce genre. 

La définition du fantastique pour Freud, Caillois, Caxtex, Todorov, 

Steinmetz, repose sur les sentiments de la peur, de l’horreur, de l’inquiétude, 

c’est-à-dire sur tout ce qui a trait à l’inconscient individuel ou collectif. Et 

cela se traduit sociologiquement par un fond d’angoisse qui exprime à son 

tour une situation souvent chaotique sur le plan social et politique. Il exprime 

la dérive, l’enlisement, le dérapage, l’inquiétude devant l’incohérent, 

l’inexplicable. 

Toutefois, il s’agit de singulariser le merveilleux du fantastique, en 

insistant sur les thèmes, les types et leurs structurations textuelles, tant dans la 

culture occidentale que dans la culture orientale et dans d’autres cultures, 

peut-être. Il ne s’agit pas seulement de s’arrêter au niveau du mécanisme du 

refoulement/défoulement face à l’inexplicable, mais d’aller au-delà de 

l’esthétique de la réception et d’expliquer les systèmes narratifs dans leurs 

relations avec l’histoire anthropologique des mentalités, c’est à dire 

l’imaginaire archaïque des cultures. 

Car ce n’est pas une spécificité textuelle et une situation réceptive qui sont 

mises en évidence, c’est à dire un texte singulier face à un lecteur dans une 

situation singulière seulement, mais c’est aussi un hors-texte par rapport à ce 

même texte et ce même lecteur. C’est le fond historique, anthropologique           

et littéraire qui émane dans cette perspective de mise en texte et de mise en 

scène. 

Dans la culture occidentale, le fantastique se thématise par les apparitions 

des morts-vivants, des monstres, des démons, des doubles, des fantômes, des 

vampires, des maléfices et de l’occultisme, bref tout ce qui fait peur, 

provoque l’effroi  et l’horreur. 

Il est par conséquent dominé par plusieurs types d’activité : «apparition, 

possession, destruction, métamorphose»
5
. Ce qui retient l’attention dans cette 

activité fantastique c’est le cas de la métamorphose, qui est amplement 

inscrite dans l’imaginaire oriental et maghrébin. 

Tel qu’énoncé, dans les différentes définitions citées ci-dessus, je peux 

avancer l’hypothèse de l’inexistence du fantastique dans l’imaginaire 

maghrébin. Le merveilleux se définit, en principe, dans cette sphère 

culturelle, sur la base de plusieurs postulats d’ordre taxinomiques. 

Mais avant d’avancer sur ce terrain périlleux, il faut tout d’abord épuiser 

les différentes définitions qui essaient de délimiter le champ du merveilleux. 

                                                                                                                             
5- STEINMETZ, Jean-Luc. - la littérature fantastique.-  Paris, P.U.F, 1990. 



 76 

Prenons la définition la plus controversée, celle de Todorov qui insiste sur 

le rapport de la fiction fantastique à la réalité, tant au niveau du personnage 

que du lecteur, en ce sens, la décision que doit prendre l’un ou l’autre à la fin 

de l’histoire est importante dans le bornage des frontières du merveilleux avec 

d’autres genres. 

Cela est fondamentalement inscrit dans le choix qui doit être entrepris à la 

fin de l’histoire. S’il porte sur la résolution que « les lois de la réalité 

demeurent intactes et permettent d’expliquer les phénomènes décrits, nous 

disons que l’oeuvre relève d’un autre genre : l’étrange. Si au contraire, il 

décide qu’on doit admettre de nouvelles lois de la nature, par lesquelles le 

phénomène peut être expliqué, nous entrons dans le genre du merveilleux. Le 

fantastique mène une vie pleine de dangers, et peut s’évanouir à tout instant. 

Il paraît se placer plutôt à la limite des deux genres, le merveilleux et 

l’étrange, qu’être un genre autonome
6
. 

 Pour Todorov, le merveilleux correspond à un phénomène inconnu, 

encore jamais vu, à venir : donc à un futur ; dans l’étrange, en revanche, on 

ramène l’inexplicable à des faits connus, à une expérience préalable, et par-là 

au  passé. Quant au fantastique lui-même, l’hésitation qui le caractérise ne 

peut de toute évidence, se situer au présent
7
. 

Le merveilleux dans la littérature de langue arabe prenant les contes des 

Mille et Une Nuits comme exemple du merveilleux hyperbolique, Todorov 

souligne que les phénomènes qui s’y manifestent «ne sont ici surnaturels que 

par leurs dimensions supérieures à celles qui nous sont familières »
8
. 

 Le voyage de Sindbad est classé dans ce qu’il appelle «le merveilleux 

exotique » dont le surnaturel n’est pas présenté comme tel, sa localisation 

spatio-temporelle est inconnue, mais pas mise en doute. 

 Enfin  «un merveilleux instrumental » dont les objets, d’origine magique, 

permettent de communiquer avec les autres mondes : par exemple, la lampe 

d’Aladin et le tapis volant. Tous ces gadgets irréalisables à l’époque existent 

maintenant, d’où la différence qui s’opère actuellement avec le merveilleux 

scientifique ou la science fiction. 

L’apport de Todorov dans la définition du merveilleux - quoique 

insuffisant- soit intéressant à plus d’un titre, il permet de baliser, d’une 

certaine manière, ce champ de connaissance. Il nous indique aussi l’intérêt ou 

plutôt le pourquoi de la récurrence de ces contes et de leurs semblables dans 

l’univers romanesque d’expression arabe contemporain. 

Ces textes étant produits vers les 13
è
 et 14

è
 siècles, leur récupération par 

la littérature moderne s’apparente à une instrumentalisation qui relèxe d’un 

enlisement vers l’archaïque et l’archétypique. 

                                                                                                                             
6- TODOROV.- Op. Cité.- p. 46.  
7- Idem .-p.47.  
8- Idem .-p.p. 60-62. 



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999 

 77 

Dans ce sens, il s’institue à partir de ces textes pour dire l’indicible. 

A voir de prés, le retour aux structures littéraires archaïques se fait 

connaître à partir de la fin des années soixante au  Moyen-Orient, et dés le 

début des années quatre-vingt en Algérie. 

Deux phénomènes peuvent expliquer cette production littéraire, le premier 

d’ordre socio-politique, et le deuxième d’ordre purement littéraire. 

La défaite de 1967 des armées arabes face à l’armée israélienne à produit 

un profond traumatisme dans les mentalités, d’où la remise en cause de toutes 

les certitudes idéologiques. S’ajoute à cela l’apparition et le succès du 

réalisme merveilleux élaboré par les romanciers latino-américains. 

La répercussion de  ce « retour du refoulé » littéraire en Algérie ne sort 

pas totalement de ce cadre, car dés les dernières années de la décennie 

soixante-dix, ces contradictions socio-idéologiques et politiques qui marquent 

les limites d’un modèle de développement apparaissent au grand jour. 

La littérature ne peut continuer à louer l’idéologie populiste, elle essaie de 

« respirer » à travers le merveilleux pour dire ce qui paraissait à ce moment-là 

impossible à dire. 

 Le merveilleux et le mythe 
Il s’agit pour moi dans cette tentative d’analyse du merveilleux, de 

s’appuyer sur quelques notions élaborées par la sémiotique, la 

phénoménologie, l’anthropologie et la sociocritique. 

La construction théorique conçue à cet effet par Jean Fabre pourrait être 

d’un précieux apport.  Et  pour reprendre certains éléments développés par 

celui-ci dans son approche du fantastique, je pourrai dire aussi à son instar 

que le merveilleux est un phénomène esthétique qui pose des problèmes 

d’écritures. Aussi, il engage une heuristique, car s’agissant d’un genre 

dialogique, il traduit une double articulation qu’il faudra expliciter; du fait qu’ 

il exprime d’une certaine manière la situation schizophrénique de l’homme 

moderne en proie au déchirement produit par les exigences et les limites de la 

raison, face à la mentalité magique rémanente. Cette dernière génère une 

forme esthétique sécurisante : le merveilleux
9
. 

En mettant en perspective l’analyse sociocritique de ce phénomène 

esthétique, il propose cinq principes qui le fondent : production, sujet 

collectif, médiation, structure polémique, ouverture
10

. Si Fabre porte tout son 

intérêt au dernier point, dans la mesure où la sociocritique admet toutes les 

approches c’est pour éclairer son investigation théorique. 

                                                                                                                             
9- FABRE, Jean.-La littérature fantastique. Colloque de Cerisy.-Paris, Albin Michel, 1991.-p.44.  
10 et 11- FABRE, J. .-Op-cité.-p.45.  



 78 

Ce qui m’intéresse, dans ce cas présent, c’est le quatrième principe qui 

instaure le texte merveilleux comme «lieu de conflits idéologiques, sa valeur 

esthétique est liée à la force de ces affrontements
11

.  

Mon intérêt pour ce principe, n’évacue les autres éléments de cette 

analyse théorique. C’est la considération anthropologique du phénomène, qui 

met en relief la verticalité et l’horizontalité du temps et sa structuration de 

l’imaginaire mythique maghrébin. 

La temporalité, étant un élément important dans la perception de l’être 

dans sa dimension ontologique et qui se traduit par une conscience binaire 

(mythique et réflexive) selon la formule de Georges Gusdorf. Ceci m’amène à 

considérer non seulement la raison raisonnante dans ses développements 

thématiques et structurels, mais aussi l’acte de représenter. Mais comme la 

raison porte la marque de son hérédité pré-rationnelle, l’acte de la 

représentation qui combine l’affect et l’intellect repose aussi sur les structures 

archétypales pré-logiques, préhistoriques même. 

La conscience «mythique refoulée, n’est pas morte
12

 ». Elle se manifeste 

sous d’autres formes et s’inscrit dans des champs d’expression divers. Il serait 

peut-être plus ingénieux d’entreprendre l’analyse archéologique de la raison 

de l’aire culturelle maghrébine par les spécialistes de ce champ de recherches. 

On peut considérer que le merveilleux est une incursion du mythique dans le 

réel. Dans cette perspective c’est le pourquoi et le comment de cette 

«incursion» dans la littérature romanesque qui nous intéresse.  

S’agissant de la première figure de l’interrogation, on peut dire que le 

merveilleux à pour fonction sécurisante du moment où il propose à la 

conscience réflexive une «pause » ; car, «seule une fiction permet de mettre la 

raison à l’abri du temps et de l’histoire d’en faire un pouvoir purement 

formel, sans rapport avec les exigences concrètes de l’être dans le monde
13

. 

Il s’agit peut être dans cette perspective de dire que ne pouvant produire 

de nouveaux mythes ou de s’en accommoder des présents, on se rabat sur les 

anciens mythes pour s’en défaire d’un manque. 

Ainsi la résurgence du mythe dans la production romanesque peut donner 

de « l’homme réel des descriptions bien plus fidèles que celles des penseurs 

de profession », car « la force persuasive n’est pas dans le mythe, elle se 

trouve en nous et s’éveille sous l’allusion pour s’emparer de notre être tout 

entier. La pérennité des mythes n’est pas due aux prestiges de la fabulation, à 

la magie de la littérature elle atteste même de la réalité même »
14

.  

Ceci dit le mythe dans la littérature exprime une représentation, une 

image, celle-ci étant considérée comme langage figuré. Ce dernier «ne peut 

être dissocié de la figure rhétorique et particulièrement la métaphore (...), et 

                                                                                                                             
11  
12- GEORGES, Jean.-Le pouvoir des contes.- Paris, Casterman, 1990.-p.55.  
13- GUSDORF, G. .-Op.cité.-p.257. 
14- Idem.-p.259.  



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999 

 79 

sous cet aspect que «le texte travaille matériau mythique en combinant 

description et interprétation, sur le double registre de la fable (récit 

fondateur)et de la représentation (image codifiée)... qui devient «l’image 

d’une image »
15

.  

De cette façon l’ambiguïté du récit devient inévitable, car elle appelle une 

autre ambiguïté, celle qui fait que parler d’un mythe ancien au présent, c’est 

d’ajouter à ses versions. 

Pour Claude Lévi-Strauss : « Rien ne ressemble à la pensée mythique que 

l’idéologie politique
16

 celle-ci  fait  aussi  appel  aux  mythes   pour   mettre   

en  évidence une utopie. 

L’écriture romanesque manipule le mythe pour reproduire cette utopie, ou 

contester ses fondements car l’idéologie «comme le fantasme intervient pour 

transformer la réalité dans le sens de sa représentation
17

. 

Le fantasme est évidement un organisateur de la vie psychique «du fait 

qu’il intervient dans le décodage de la réalité, dans la formulation des images 

et des pensées ainsi que dans l’intervention faite sur cette réalité »
18

. 

A cette intention de vouloir transformer la réalité en manipulant le mythe, 

s’ajoute l’effet du plaisir causé par le merveilleux littéraire qui «provient du 

fait que le lecteur retrouve l’appréhension du réel qui était la sienne dans 

l’enfance, avant l’acquisition du rationnel »
19

.  

Donc par le truchement du mythique et en essayant de puiser dans le fond 

culturel maghrébin, le merveilleux littéraire essaie d’être un instrument de 

normalisation entre les besoins affectifs et les capacités cognitives de 

l’individu   et du groupe. 

Mais aussi il exprime dans la littérature romanesque algérienne un 

sentiment de l’échec, un état d’esprit schizoïde, un pessimisme profond, 

révélateurs d’une crise de la pensée, de la faillite idéologique, et peut-être de 

la démission intellectuelle. 

Le récit mythique essentiellement un idéogramme inépuisable de part son 

caractère rétrospectif, et de l’anonymat de son locuteur à la base. 

Poussant la logique de l’instrumentalisation du récit mythique en 

littérature qui enchante parce qu’il échappe à l’entendement rationnel mais 

qu’on accepte jusqu’au bout, et dont les milles et des nuits en est le texte 

fondateur, les romanciers algériens de langue arabe ont pris sur eux-mêmes le 

devoir de séduire et d’instruire le lecteur, en proposant plusieurs structures 

thématiques. 

On peut retenir pour l’instant deux : 

                                                                                                                             
15- BRUNEL, P. .- Dictionnaire des mythes littéraires.-Paris, Editions du Rocher, 1988.-p.794.  
16- STRAUSS, C. L. .-Anthropologie structurale .- Paris, Plon, 1974.-p.231.  
17- MUCCHIELLI, Alex.-Les motivations.-Paris, PUF, 1992 Coll. QSJ.-p.91. 
18- MUCCHIELLI, Alex.- Op.cité.-p.p. 89-90.   
19- GARDES, Joelle ;  TAMINE, Marie ;  HUBERT, Claude ; COLIN,  Armand .-Dictionnaire 

de critique littéraire.-Paris, 1996.-p.80.  



 80 

1- la féminité dont Chehrazade en est le symbole du pouvoir de la 

connaissance et du statut de la parole. 

Le champ culturel maghrébin a en plus ses mythes féminins dont El 

Djazia, figure marquante en Algérie de la Geste de Bani-Hillal : Beauté et 

ruse mythique de la «catastrophe hillalienne »
20

. 

Ces femmes célèbres reviennent sans cesse dans les romans de Ben 

Hadouga  (Djazia et les Derviches ), et de  Waciny (Fleurs d'amandiers, la 

trilogie : les 7 nuits de la catastrophe ). 

2- Le mythe «politico-héroïque » qui exprime les désirs, et les attentes 

d’un inconscient collectif. 

Ce mythe est chargé de valeurs de puissance et de bienfaisance à même       

d’éradiquer le mal et la déchéance qui rongent les sociétés. 

Ce genre de mythes existe bel et bien dans l’imaginaire musulman 

maghrébin, tel El Mahdi El Mountadar, le Messie dans une autre mission 

après son envol au ciel, et son retour imminent pour rétablir la paix. 

 Le mythe politico-héroïque 
Le roman (le pêcheur et le palais) de Tahar Ouettar met en exergue ce 

genre de structure mythique, et  dont «Ali le pêcheur », le personnage 

principal  est l’exemple type de ce mythe «politico-héroïque » 

Seulement dans ce cas précis, l’action de ce dernier ne sera légitimée 

qu’en fin de parcours. Et pour reprendre Greimas, Ali le pêcheur «est un 

héros sans peur » 
21

, obstiné, je pourrais dire. Ce théoricien de la littérature 

exploite les résultats auxquels est arrivé Propp pour tenter de dégager les 

principales catégories sémantiques qui donnent la cadre formel à la structure 

narrative du texte merveilleux. 

Au départ, Ali est présenté comme un individu misérable et obscur, mais 

qui fait un vœu d’offrir le plus beau poisson qu’il pêchera prochainement à sa 

Majesté le Roi.  Ce dernier, vient d’être sauvé par trois cavaliers masqués 

d’une tentative d’assassinat. Ceux- là mêmes remplacent à l’issue de cet 

heureux dénouement les trois adjoints du Roi, morts dans cet attentat. Mais 

pour arriver au Roi, il doit traverser les Sept Cités pour expliquer aux 

habitants, le pourquoi de son action. 

Dans cette situation initiale, il y a absence de contrat, car le Roi n’avait 

pas un vaste royaume, ni une fille à marier, ni une dot à demander. Et c’est 

pour cela que ce roman se lit comme un «anti-conte », car il n’y a pas de 

récompense à l’action d’Ali le pêcheur, mais aussi, il pose la question du 

pouvoir, contrairement aux anciens contes.  

Et à la différence de ses trois frères Sad, Djaber, et Messaoud qui 

incarnent le mal, Ali le pêcheur est le bien personnifié mais qui exprime une 

                                                                                                                             
20- Voir DEJEUX, Jean.- Femmes d’Algérie.-Paris, La boite à documents, 1987.-p.p. 120-133.  



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999 

 81 

situation de manque qui va s’y améliorer pour se normaliser en fin de compte 

selon le schéma proposé par  Denise Pauline
21

. 

Ali vise, dans son action, à combattre le Mal par le Bien, en ciblant un 

double objectif : assainir le palais des brigands et rétablir un nouvel ordre 

social et politique. Il n’était pas destiné à ce combat, et par son choix délibéré 

de faire une offrande au Roi, il a fait violence à l’ordre établi, d’où son 

caractère asocial. 

Ainsi, «la rupture et l’aliénation ne se situent pas au niveau de la société, 

mais au niveau de l’individu 
22

» ; que représente ici même Ali Le Pécheur.                 

Il exprimait un manque de non-reconnaissance de la part de la société et du 

pouvoir tout au début de l’action.   

Le caractère initiatique de son aventure, qui s’identifie à un passage d’une 

situation à une autre ; suppose une amélioration, ou précisément une 

modification du personnage ou de sa condition humaine. 

L’inutilité, l’absurdité même d’un acte qui se veut libre au début se 

transforme au fil des événements en acte social et politique, du fait de la 

ténacité du héros à vouloir, en dépit de tous les dangers, offrir au Roi le 

poisson merveilleux. 

Le plaisir d’offrir se meut en une souffrance pénible, puisque Ali le 

pêcheur se trouve en fin de son parcours prométhéen amputé de ses deux bras 

et sa langue tranchée. Comme si le passage à «l’âge d’homme » de la 

conscience passe aussi par les rites douloureux : la circoncision par exemple. 

L’un des paradoxes les plus singuliers que propose ce roman est que 

l’invraisemblable y est naturel comme dans le conte, et que les 

métamorphoses ne s’expliquent pas au sens phénoménal mais au sens 

phénoménologique, et «que le héros triomphe des pires épreuves au prix de 

lents et de longues réflexions et en y laissant, comme on dit, sa santé 
23

».  

Il y a, dans cette structure narrative, l’absence réelle ou supposée, mais 

tout de même, entravée du destinateur, ce qui prive le héros de sa qualité, 

normalement requise de destinataire. 

Ainsi  Ali Le Pêcheur devient son propre destinateur ; d’où le syncrétisme 

entre le sujet et le destinateur.  Obnubilé par l’offrande et désintéressé de 

toute récompense, Ali Le Pêcheur reçoit la punition, car la quête ici est d’aller 

à la recherche du contrat, du destinateur, c’est à dire, l’Autorité. 

Cette quête indique l’existence d’un autre syntagme narratif fondamental : 

l’Epreuve. 

L’épreuve est subie par un personnage motivé par le désir profond 

d’atteindre son but. Ce désir constitue la raison d’être du héros, de sa 

combativité et de sa volonté d’aller jusqu’au bout. 

                                                                                                                             
21- GREIMIAS.- Du sens.- Paris, Seuil, Tome 1, 1970.-p.p. 231-241.  
22- Cité par GEORGES, Jean.- Op.cité.-p.149.  
23- GREIMIAS.-Op.cité.-p. 233.  



 82 

Et au lieu de recevoir une récompense méritée, ou une reconnaissance 

souhaitée, Ali Le Pêcheur,  (pêcheur ?) reçoit le châtiment et la punition. 

Cette adversité que subit le personnage donne au roman une double 

dimension sémantique ; celle de la conquête et de la perte qui sont inhérents à 

l’accès à la clairvoyance. Cet acquis passe nécessairement par l’exposition au 

traumatisme physique dans ce qui symbolise « le faire » (les bras) et le 

« dire » (la langue) pour cet héros. Ces épreuves douloureuses vont permettre 

à l’action d’Ali Le Pêcheur d’avoir du sens, de la légitimité que symbolisera 

un soutien indéfectible des habitants des Cités, qui seront amenés à un 

soulèvement contre le Palais, ce que ne souhaitait pas celui-ci, justement. 

Donc on est dans «une inversion de la situation initiale qui provoque la 

permutation syntagmatique des structures narratives remplaçant le contrat 

après et non avant l’épreuve ce qui a pour résultat de susciter, les 

contradictions structurelles et aboutit finalement à l’échec du récit considéré 

dans son statut formel »
24

. 

Dans sa réhabilitation du mythe «politico-héroïque» le roman implique 

une structure temporelle à deux dimensions : une temporalité discursive nous 

conduisant dans une multitude de lieux et de scènes et une temporalité 

oraculaire résorbant toute apparente progression pour imposer le dévoilement 

de ce qui se donne soudain comme nécessité antérieure et implacable »
25

. 

Initialement, le poisson qui appartient au champ des merveilles, de 

l’enchantement devient ici objet de médiation entre la société et le pouvoir. 

Objet de séduction, de bonheur aussi il évolue en un instrument de vérité et 

de dévoilement. Simplement, il n’apporta aucun soutien magique à son 

pêcheur, presque aucun concours, sinon sa présence et son origine 

énigmatique. Cet animal se trouve à la limite de l’anthropomorphisme, il l’est 

sans l’être, son « humanité » ne détruit pas son animalité. Venant d’un monde 

aquatique, ramené par les génies de la « Rivière Des Vierges » pour Ali, il 

symbolise la richesse, la vie et sa négation. Et par toutes les couleurs de l’arc-

en-ciel qu’il porte sur son corps,  il enchante et séduit l’univers humain du 

roman. 

Le thème du poisson miraculeux se trouve dans d’autres contes, et il 

signifie généralement l’animal permettant l’accès à un monde féerique.                                                                                                                                             

La métaphore du «chiffre sept » 
Le roman introduit aussi «le chiffre sept » qui est le chiffre le plus sacré 

après le «chiffre trois » dans les grandes traditions orientales. Il répond                      

à quelques thématiques : le nombre de cieux, des planètes, les sept «lectures» 

du Coran, la création du monde en six jours (le septième étant un jour de 

repos), les sept jours accomplis autour de la Kaaba (Mecque) ; et les sept 

                                                                                                                             
24- GEORGES, Jean.-Op.cité.-p.148. 
25-  GREMIAS.-Op.cité.-p.236. 



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999 

 83 

allées et revenues entre Essafa et El Maroua pendant le pèlerinage musulman 

à ce même lieu.  

Donc c’est le nombre qui unifie six éléments antérieurs à lui en les 

dépassant : c’est, en général, le couronnement d’une action. Il a aussi, sa 

présence dans le patrimoine symbolique maghrébin, cela permet à cet 

imaginaire de broder «à partir d’indications sommaires et énigmatiques du 

texte coranique
26

 ». Car l’Islam comme les autres religions vise à « instaurer 

un ordre où, entre Le Créateur et ses créatures humaines, s’installe un rapport 

digne de foi, qu’accomplit une histoire rédemptrice dont l’éthique est le 

chiffre, la clef, le signe transcendant »
27

. 

Ainsi le chiffre sacré institue le religieux, et comme langage, il «est plus 

lié à la logique poétique qu’à la logique rationnelle. Il nourrit l’imagination et 

ébranle l’affectivité plus qu’il n’enferme dans des catégories, des définitions 

et des règles »
28

. 

La fécondité magique du «chiffre sept », qui structure le cadre spatio-

temporel du texte romanesque, les faits et les gestes des personnages, apparaît 

clairement. Au premier voyage Ali pêcheur doit traverser les  Sept Cites; 

chaque Cité signifie une valeur morale et politique, qui va de la réserve à la 

sédition envers Le Palais. 

 Un accueil particulier lui sera réservé à chaque arrêt cela va de 

l’indifférence, à la bienveillance jusqu’à l’intimidation. 

On peut citer les sept cités dans l’ordre suivant : 

a- Franchéville, la cité de la réserve et de la franchise d’où est parti Ali le 

pêcheur et dont la population essaie de l’en dissuader d’aller vers le palais et 

de se tenir à l’écart. La neutralité étant la meilleure preuve de l’allégeance au 

Palais. 

b- La Cité de l’obscurité, dont un vieillard lui propose un plan pour 

transformer le Royaume en Paradis. 

c- La Cité des questions, dont la population lui pose une série de questions 

sur les conséquences de son audacieux acte. 

d- La Cité des coliqueux, le passage d’Ali le pêcheur par le village a été 

l’occasion pour l’auteur d’être très prolifique en terme d’introduction du 

merveilleux en donnant plusieurs versions, se basant sur le (on dit que), 

plusieurs fois ce qui signifie l’inscription du texte dans l’oralité maghrébine. 

e- La Cité des mystiques, celle-ci lui offre une vierge, destinée à un 

hypothétique mariage. Elle donnera un sens à l’action du héros en lui faisant 

savoir l’importance de son entreprise dans la prise de conscience. Un vieillard 

lui dit tout simplement. «Tu te comprends toi-même et c’est là ton miracle». 

                                                                                                                             
26-  SCHEIEIDER, Monique.-In colloque de Cerisy.-Op.Cité. 
27- GRIGORIEFF, Vladimir.- Mythologies du monde entier.- Paris, Marabout.- 1987.-p.187.  
28- GRIGORIEFF, V. .-Op.cité.-p.8.  



 84 

f- La Cité des énuques, elle s’appelle aussi la Cité Favorite. Ses habitants 

ont offert au Roi son odalisque préférée. C’est le lieu type de la soumission, 

ses hommes ont perdu la virilité et leurs femmes sont fortement excitées.  

g- L’adversité, cité ennemie, cité des irréductibles. Cette cité est très 

différente des autres cités et celle que décrit le plus l’auteur, car elle est la 

plus importante dans la hiérarchie des valeurs. Elle est premièrement la plus 

proche du palais, connaît presque tous ses secrets et puis elle lui porte une 

haine très viscérale. 

L’espace auquel nous convie le roman est un espace archaïque où la 

disjonction joue à fond entre les Sept Cités représentant la société (espace 

sociétal)  et Le Palais (espace de l’autorité), institue un Ici et un Ailleurs. 

Au premier espace qui est ouvert s’oppose le deuxième, qui est «un 

espace clos et se trouve délimité par une deixis sociale, c’est un ailleurs qui 

permet l’isolement du héros et l’accomplissement des transformations de 

valeurs, qui   se représentent ensuite à son retour sur l’être axiologique de la 

société »
29

.  

Le «chiffre sept» est très récursif dans le texte romanesque, il structure 

aussi le temps. Ainsi  Ali Le Pêcheur doit traverser les villages en sept jours 

pour arriver au Palais. Il doit aussi  une fois arrivé au Palais franchir sept 

postes de gardes pour arriver au Roi. Et même les raisons pour lesquelles les 

habitants du septième village lui permettent de rejoindre Le Palais sont au 

nombre de sept. Reste le 8
ème

 jour, jour énigmatique, car représentant le grand 

secret  : c’est le jour de l’attentat manqué contre le Roi, le grand secret, le 

jour où furent tués les trois proches du roi (le Chambellan, le Chef de la 

Garde et le Grand Conseiller). Ceux-ci seront remplacés  respectivement par 

les trois cavaliers masqués qui sauvèrent Le Roi et qui ne sont que les trois 

frères d’Ali, grands brigands et égorgeurs d’enfants et de femmes, dont leur 

propre mère. 

Ce sont ceux là même qui amputèrent Ali de ses bras et lui arrachèrent la 

langue car l’action de leur frère relevait de l’ordre du savoir,  non admis  dans 

cet état de fait politique. Une situation, qu’essaie de mettre en évidence le 

narrateur à la fin du roman en disant : 

« Dans cette histoire, l’essentiel est que la vérité soit révélée, et que les 

ennemis d’Ali Le Pêcheur n’aient pu l’empêcher de s’exprimer »
30

. 

Le supplice d’Ali le pêcheur a suscité l’émoi, puis la révolte qui a mené 

au soulèvement contre Le Palais. Comme quoi le Bien finira toujours par 

triompher, mais cette vision manichéenne qui sous-tend le texte romanesque 

ne se vérifie pas toujours ; d’où l’impossibilité de «civiliser » les rapports 

                                                                                                                             
29- ARKOUN, M..-Op.cité.-p.158. 
30- OUETTAR, Tahar.- Le palais et le pêcheur.-Alger/Paris, ENAL-Messidor, 1986, Traduit de 

l’arabe par Amar Abada.- p. 382.  



Insaniyat, n°9, Septembre-Décembre 1999 

 85 

entre le pouvoir et l’opposition, car la politique ne se fait pas avec les bonnes 

intentions ou la morale vertueuse.  


