
1

Entretien



2

Repenser Michel Foucault
Entretien avec Angèle Kremer-Marietti réaliser Par B. Benmeziane

1- Que reste-t-il aujourd'hui de la pensée
de Foucault? Pensez-vous que les
problématiques discutées dans l'œuvre de
Foucault soient toujours d'actualité?

Je vous remercie de me permettre d’évaluer
l’héritage Foucault dans sa réception actuelle.
Sans doute, la richesse de l’œuvre de Foucault
explique que soient abordés, sous son égide,
des thèmes tels que « gouvernement et
société », « les maladies du pouvoir », ou « le
rôle de la vérité dans la généalogie
foucaldienne », qui sont traités actuellement
dans le séminaire de mon ami le professeur
Jean-François Braunstein à la Sorbonne. Mais
il reste que l’actualité historique pourrait
bénéficier d’une œuvre particulièrement
exigeante comme l’est celle de Foucault. Tout
comme l’essence du pouvoir, l’essence des
forces sociales en action est à la fois
permanente et tacite, relevant à la fois d’une
microphysique autant que d’une globalité
transparente. Nous ne devons pas oublier
qu’immanent et variable, le pouvoir lié au
savoir a été la cible de Michel Foucault.

Certes, le souci bioéthique et biopolitique
relève également de la permanence et de
l’insistance du présent et c’est ce souci qui a
été celui de l’une des deux auteures que j’ai eu
l’honneur de publier. En effet, dans un ouvrage
en langue italienne, paru d’abord en 2004, et
dont la traduction française, Technique et vie, a
été publiée en 2010(1), Antonella Cutro replace
Foucault dans la mouvance Canguilhem en
alliant pas à pas les incursions de Foucault à
celles de Canguilhem dans le vaste domaine de
la vie et en évoquant, certes, les œuvres telles
que Naissance de la clinique (PUF, 1963) et
Surveiller et punir(Gallimard, 1975), mais
aussi les cours tels que Il faut défendre la
société (1975-76), Sécurité, territoire et

population (1978), Naissance de la
biopolitique (1978-79). Le pouvoir, permanent
et insidieux, anime les questions du bios parmi
toutes les autres questions dont il a la charge.

Bien que le pouvoir biopolitique soit largement
et continûment traité par Michel Foucault, il
n’en reste pas moins qu’il fallait envisager le
champ total de la pensée foucaldienne dans
lequel il est embrassé, et ce fut le vaste projet
qui anima l’autre auteure évoquée, dans une
étude envisagée selon cette large perspective,
et qui parut en 2011(2). Ce que Naima Riahi a
voulu ainsi montrer avec évidence, c’est
finalement chez Foucault la centralité du sujet
humain, même s’il est englouti dans les
relations pouvoir/savoir. De là, à présenter
l’entreprise de Foucault comme étant de
reconstruire le sens même de l’humain en
revalorisant l’action du sujet, non pas enfermé
ou refermé sur lui-même mais ouvert à la
communauté réelle où il jouit d’un espace
relationnel, même si cet espace n’a plus rien à
voir avec les « hétérotopies »(3),généreusement
évoquées à Tunis en 1967 ! Insistant sur la
conception de l’histoire, propre à Michel
Foucault, Naima Riahi souligne que cette
histoire met en étroite corrélation, au cœur de
cette recherche, ce que nous avons fait avec ce
que nous sommes, selon une parole de
Foucault en 1981, le sujet se transformant
perpétuellement dans la visée de l’objet. Cette
dernière vision panoramique de la pensée
foucaldienne se présente dans la plus grande
harmonie d’un système qui se tient dignement
dans son entière plénitude.

Toutefois, nous devons remarquer que les deux
approches légitimes et raisonnées, que nous
venons d’évoquer, sont éloignées l’une et
l’autre de la virulence de l’attaque
foucaldienne, telle qu’elle fut conçue et
avancée, dès le départ, par un penseur fort



3

irrité et même arrogant dans cette assurance de
tout refaire, et qui se survit au moins dans les
grandes lignes de l’œuvre de Foucault.
Présenté en majesté, le grondement critique de
Foucault disparaît et son action risque de nous
échapper ; or, de nos jours, nous avons un
impérieux besoin de souligner sa ligne de force
essentielle pour lutter contre les dangers
grossissants qui menacent notre démocratie,
aussi difficultueuse soit-elle, mais dont nous
avons la charge et le bénéfice. Oui, nous
devons revendiquer que les droits acquis soient
respectés et nullement saccagés par les
impérialismes hétérogènes qui grondent
sourdement à nos oreilles sous de faux
prétextes qui ne nous concernent pas !

2- Peut-on dire que la question sur
l'homme, qui fait partie des quatre questions
kantiennes, soit le point de départ du
chantier foucaldien ?

Oui, il est possible de rattacher directement
Foucault même à toute la philosophie
kantienne et aussi cartésienne et même antique.
Cela a été souligné ; et cela peut avantager la
position philosophique de Foucault, mais tout
en risquant de dissimuler la franchise de son
attaque directe contre les déviations ou les
cheminements insidieux qu’il a liés au pouvoir
en général, et qui relèvent en fait peut-être
plutôt de l’avancée d’une histoire que nous
n’arrivons pas toujours à tirer au clair ni à
articuler distinctement. Cela dit parce que
nous tenons essentiellement au trésor de nos
résistances, comme au bien-fondé de nos
espérances.

Mais il est vrai qu’il y a lieu de rattacher
Foucault aux grandes philosophies, au moins
sur un problème qui accompagna la course
effrénée le conduisant à porter son propos
passionné et qui n’est autre que le problème de
la représentation, dont il remercia, pour ainsi
dire, Kant de l’avoir éclairé comme ce fut le
cas pour toute l’histoire de la philosophie. En
effet, Kant traita de la représentation, quand il
l’interrogea de manière critique, ouvrant ainsi
la voie à notre modernité. L’intention
kantienne de retrait du savoir hors de la
représentation est ce qui devait porter ses fruits
et c’est ce qui fut possible avec la critique
kantienne. Et même si ni le retrait ni la critique

ne furent pas aussi radicaux qu’il eût été
possible pour Nietzsche par exemple, il n’en
reste pas moins pour Foucault qu’une
distanciation en est sortie qui a permis la
connaissance objective des êtres vivants aussi
bien que des formes linguistiques, une
distanciation à mettre en parallèle avec la
découverte du champ transcendantal de Kant.
Evoquant dans la Critique du jugement (§80)
l’ « archéologue de la nature » pour désigner
celui qui fouille la genèse des espèces
naturelles, grâce à sa question critique Kant
généralisa la critique de toute la connaissance
en concentrant l’interrogation sur le verbe être
pour lier entre elles toutes les représentations.
C’est ainsi que la vie comme objet de
connaissance relève d’une critique générale,
effet de la question critique de Kant.
Tout cela n’était, en fait, que la confirmation
de la conclusion de Descartes : « toutes les
raisons qui servent à connaître […] prouvent
beaucoup plus facilement et plus évidement la
nature de mon esprit » (Seconde Méditation).
Les choses visibles le sont à partir de la
visibilité de l’œil et de la représentation. Et
c’est là précisément dans la représentation que,
pour Les Mots et les Choses, se situent les
sciences humaines, la représentation étant leur
lieu en regard de l’épistémé, c’est-à-dire en
regard du champ de la pensée(4) ; les sciences
humaines « vont de ce qui est donné à la
représentation à ce qui rend possible la
représentation, mais qui est encore une
représentation »(5).
Toutefois, si l’analyse de la représentation
pratiquée par Descartes permettait de
comprendre comment un signe était lié à ce
qu’il signifiait, ce n’est plus le cas aujourd’hui
avec Frege et son analyse du sens et de la
signification. Sur la reconnaissance de cette
ambivalence, Foucault interroge la littérature
contemporaine en refusant de poser la question
dans sa forme signifiante, la littérature n’étant
pas pour lui une confirmation mais bien une
compensation du fonctionnement significatif
du langage. C’est en tout cas ce que
L’archéologie du savoir commence à faire
comprendre. A partir du doute, l’être
représentant du cogito s’est développé et
reconverti en représentation en soi comme base
du représenté séparé, c’est-à-dire comme
support du discours scientifique auquel le
discours philosophique sert de charnière. Ce
qui donne chez Foucault la définition de
l’épistémé classique. Mais, si la représentation



4

a ainsi le pouvoir de fonder d’elle-même les
liens de ses divers éléments, elle ne le gardera
que jusqu’à la fin du XVIIIe siècle. Les
représentations étant liées entre elles grâce au
langage dont les mots représentent la pensée.
Finalement, le discours est devenu la
représentation représentée par des signes
verbaux. Représentant la représentation, le
langage transforme le contemporain en
successif, et alors connaissance et langage
s’entrecroisent(6). C’est ainsi que Foucault
définit le discours classique comme attribuant
un nom aux choses et donc comme nommant
leur être(7). Foucault rejoint alors la troisième
Méditation cartésienne, qui débat, comme le
feront les grammairiens, sur le mode selon
lequel les mots signifient les choses signifiées.
L’analyse du langage et l’analyse de la pensée
se conditionnant étroitement, la proposition est
déjà représentation, une représentation
dédoublée, articulant une autre représentation.
Or, ces remarques historiquement valables de
Foucault pourraient se trouver vérifiées encore
au XXe siècle si l’on se réfère à l’admirable
travail d’Emile Benvéniste, Le Vocabulaire des
institutions indo-européennes (1969), qui
manifeste l’entrecroisement des filiations
étymologiques et des filiations
institutionnelles. On revient au point de départ,
puisque la successivité du langage vient du
pouvoir de transformation du simultané de la
représentation en sonorités successives, le
langage s’étant déroulé dans l’espace
tropologique en tant qu’il s’est fait le
commentaire analytique du représenté. En
dernier ressort, avec la sixième méditation
cartésienne, est reconnu l’Être parfaitement
réel de la représentation, Dieu, qui nous envoie
éminemment les idées des choses corporelles
existant selon la disposition établie par Dieu,
autrement dit « la nature en général » citée par
Descartes.

Quittant la plage de l’Ordre, la pensée est
ensuite entrée dans celle de l’Histoire. Dès
lors, la représentation a perdu le pouvoir de
fonder. Mais le savoir est-il tout entier sorti de
la représentation ? En effet, le discours de la
nature restera indissociable du discours de la
représentation. On verra que le médecin se
présentera comme conscience redoublée face
au dément par rapport au rêve, à l’illusion et à
la folie, et jouant le rôle du Cogito : le réveil
qu’il opérera sera analogue à celui des
Méditations de Descartes qui rejetait l’épreuve

de la folie, parce qu’elle aurait nié toute
recherche de la vérité.

3- Apparemment, d’après votre réponse à la
première question, le problème du
sujet constitue le noyau de la réflexion
foucaldienne, chose qui est juste mais ce que
j’ai voulu vous demander, afin de mieux nous
expliquer ce que cache Foucault, si le sujet est
lui-même le problème de l’histoire de la
philosophie : chez les Grecs, le désir de
savoir comme étant le souci de soi est lui-
même la philosophie, mais à mon avis, le
présent comme étant une histoire est la
nouveauté qu’ajoute Foucault à la
problématique du sujet, non pas pour se placer
comme historien mais comme philosophe. De
cette manière, Foucault répond à un
problème/question qui se posa à S. Augustin
dans les Confessions sans qu’il puisse y
répondre en tant que religieux, incapable de
lui trouver sa piste philosophique, quand il
s’adresse à Dieu pour lui demander de lui
expliquer ce qu’est le temps ? Le passé ? Le
présent ? Comme les historiens des
annales, qui n’avaient pas les moyens au sens
de vision de revaloriser le présent, en ont fait
un champ de réflexion propre à l’histoire :
est-ce ce qui explique l’appartenance de
Foucault au G.I.P ?

Je vais prendre votre question multiforme par
la fin, pratique et non théorique, puisqu’il
s’agit d’une « action » sous le titre d’une
formation de groupe destinée à une réforme
souhaitable et souhaitée par quelques citoyens,
réunis sous l’égide de Jean-Marie Domenach,
Michel Foucault et Pierre Vidal-Naquet, le
fameux GIP, le Groupe d’Information des
Prisons, d’inspiration extrême-gauchiste,
fondé par les trois personnalités citées, le 8
février 1971, à la suite d’une grève de la faim
de détenus politiques, et auto-dissoute en
décembre 1972. Les archives de cette lutte ont
été réunies en 2003 avec ses documents par
Philippe Artières, Laurent Quéro et Michèle
Zancarini-Fournel, avec une postface de Daniel
Defert (Paris, Imec). Le mouvement et les
actions qu’il a suscitées avait pour
leitmotiv : « Contre l’intolérable ! ». Quelques
autres formations ont pris la suite dans le
même sens. Il s’agissait et il s’agit encore du
régime des prisons françaises, dont



5

actuellement on sait généralement qu’elles sont
surpeuplées, et qu’elles sont jugées
« intolérables » par les détenus, à part
quelques-unes d’entre elles, où ceux-ci peuvent
soit travailler, soit étudier et même acquérir
des diplômes d’études supérieures.
Le reproche fondamental de Foucault était
qu’il ne fallait pas rejeter ces individus mais
les éduquer. L’idée est souvent reprise, mais
son application jugée irréaliste telle quelle,
surtout dans les circonstances politiques
actuelles. Alors que cette quête en faveur des
détenus peut encore se défendre dans la mesure
du raisonnable, que dire, par contre, des
avatars théoriques et pratiques, qui sont le
résultat des engouements passionnés de
Foucault pour la révolution iranienne ? Aller
jusqu’à admettre que religion et politique
soient intimement mêlées au bénéfice de la
religion, c’est cependant ce que Foucault avait
un moment accepté dans l’aveuglement d’une
volonté de voir enfin un monde refait après
avoir été défait de ses anciennes chaînes !
Mais votre question reliait la séquence pratique
du GIP avec la position théorique de celui qui
n’a pas la vision suffisante du présent, position
qui semblait directement concerner les
« annalistes », pour qui, en effet, il ne devait
pas y avoir de barrière entre l’action et la
pensée, selon les belles paroles de Lucien
Febvre, et il fallait faire enfin que le vieux
palais silencieux de l’histoire puisse résonner
des luttes du présent, l’histoire devenant une
« histoire-problème » constamment remise en
cause par son questionnement du passé.
Curieusement, il y avait beaucoup de cela chez
Foucault, et ses voyages en Iran témoignent
même d’une certaine confusion entre le rejet
d’un passé défini, d’une part, et, de l’autre,
l’appréhension d’un futur qui se rendait déjà
présent à ses yeux déroutés. Triste
confirmation qu’il est difficile, sinon
impossible, de faire jouer ensemble une pensée
philosophique bien articulée et une action
politique adéquate.
En ce qui concerne les questions sans réponse
que Saint Augustin lançait vers Dieu, elles
peuvent aussi se comprendre autrement, non
pas comme un échec devant l’Histoire, puisque
les questions augustiniennes concernent non
pas des événements historiques mais des
environnements existentiels inéluctables,qui
étaient saisis plutôt comme la découverte de la
déréliction de l’homme dans l’existence elle-
même, selon une sorte d’existentialisme avant

la lettre, montrant ainsi que philosophie et
religion ne sont pas nécessairement des
ennemies. Tandis qu’une philosophie qui veut
régenter une politique se voit malheureusement
dépassée par la religion dont on userait en
actionnant le sacré comme direct levier de
commande ! Là pourrait se trouver la triste
conclusion de la mésaventure foucaldienne.

Par ailleurs, pour revenir au concept
de « sujet » qui aurait commandé toutes les
prises de position de Foucault, la question est
tout autre ; d’autant plus qu’il existe deux
notions tout à fait différentes de sujet dans la
philosophie de Foucault et qui ne
cohabiteraient pas, l’une se substituant
nécessairement à l’autre dans l’histoire de la
pensée de Foucault. La façon dont Foucault a
traité le « sujet » a varié, du début à la fin de sa
carrière philosophique, comme l’exigeait son
travail de philosophe.
Suivant Marx et Engels, Foucault reconnaît
que ces auteurs ont substitué des êtres vivants
concrets à « l’homme », sujet de la
représentation, symbolisé dans le cogito,
véritable soleil intelligible dont le fondement
absolu est Dieu. Foucault remarque que cette
conception idéaliste du « sujet », fondateur de
la pensée, a joué son rôle dans la conception de
l’histoire continuiste. Et, en effet, sur la
reconnaissance de ce point de départ,
l’historien est enclin à penser une histoire sans
rupture, continue dans un temps conçu comme
totalisation. Mais la fonction fondatrice du
cogito est désormais contestée, il doit lui-
même chercher son fondement ailleurs : en
tout cas, se dissoudre dans ce que la société
compte de forces effectives, culturelles et
sociales, destinées à porter un cogito collectif
et non plus individuel. D’où, pour
conséquence, selon Foucault, la nouvelle
histoire doit se bâtir à partir d’instruments
épistémologiques tels que les concepts de
discontinuité, de rupture, de seuil, de limite, de
série et de transformation. Ce sont les
problèmes théoriques de L’Archéologie du
savoir. Foucault lui-même note les légères
différenciations accomplies depuis l’Histoire
de la folie, loin du « sujet anonyme et général
de l’histoire » (p. 27). Alors Foucault se livre à
une vaste entreprise épistémologique en faveur
de l’histoire : à le lire, on refait l’histoire au
bénéfice des séries lacunaires et de la
dispersion ! Rejoignant les critiques de
Nietzsche à l’endroit du sujet, abusivement



6

considéré comme substance, comme cause,
comme auteur, Foucault ouvre la porte à une
quantité de points de vue, ignorant le point
fixe. Si bien que le sujet même de l’énoncé ne
peut être vu identique à l’auteur de la
formulation. A l’opposé, Foucault évoque le
projet encyclopédique du XVIe siècle, qui
incluait un monde préétabli, déjà là
théologiquement. Alors, avec la transparence
originaire du langage écrit, mots écrits par
Dieu dans l’étoffe du monde, on parlait sur un
tel fond d’écriture ; et on se demandait, ainsi
que nous l’avons vu, comment un signe peut
être lié à ce qu’il signifie. D’où, en réponse,
l’analyse de la représentation comme
Descartes l’a pratiquée.
En un mot comme en plusieurs, mettant
l’accent sur ce qui ne peut être sauvé, c’est-à-
dire la souveraineté du sujet avec l’humanisme
qu’elle recouvre, Foucault s’élève même
contre une anthropologisation abusive de la
pensée de Marx. L’ « auteur » disparaît alors
légitimement avec L’Archéologie du savoir
pour aboutir à « un savoir sans sujet ». Comme
l’écrivait Deleuze : « Une destruction froide et
concertée du sujet, un vif dégoût pour les idées
d’origine, d’origine perdue, d’origine
retrouvée, un démantèlement des pseudo-
synthèses unifiantes de la conscience et du
devenir de la raison, c’est ce qui anime le
positivisme romantique de Foucault »(10). Telle
a été la nécessité éprouvée par Foucault
concernant le sujet dans l’archéologie de la
nouvelle histoire. Le « sujet » s’effaçant
derrière ce qui rendait possibles les stratégies
du pouvoir.
Cependant, en l’absence de sujet individuel,
« idéaliste », c’est le corps individuel, pour
ainsi dire « réaliste », qui jouera le rôle de
sujet. Et alors, dans l’œuvre de Foucault, c’est
le rapport au corps et à son histoire qui
rapprochera les travaux sur la pénalité et les
travaux sur la sexualité. Et il sera même
question d’une économie politique du corps.
L’utilisation économique du corps dépend de
son assujettissement ; d’où la réapparition de la
microphysique du pouvoir. Surveiller et punir
traite de l’art de faire souffrir, mais Le Souci de
soi et L’Usage des plaisirs traitent de l’art de
ménager les plaisirs. Ce qui est au centre, c’est
désormais le corps.

Pour rejoindre ce que je crois être la base
même de votre question, il faut dire que pas
plus les historiens des Annales que les

psychiatres en exercice n’ont apprécié les
avancées de la pensée de Foucault sur le terrain
de l’histoire ni sur le terrain de la « folie ».
Pour retenir les réactions de ces derniers,
citons L’Evolution psychiatrique de janvier-
juin 1971, reproduisant le colloque tenu à
Toulouse les 6 et 7 décembre 1969, sur la
conception « idéologique » de Foucault à
travers son livre Histoire de la folie, journées
auxquelles Foucault était absent. Les constats
s’y accumulent : à partir de la contestation de
la psychiatrie (méthodes et objet), l’accusation
de « psychiatricide », le reproche d’une
constante confusion entre « folie », terme
vulgaire, et « troubles mentaux », surtout
l’absence totale de références aux histoires
existantes de la psychiatrie. Ajoutons
cependant les approbations sur la qualité de
certains chapitres de l’ouvrage concernant
« l’exposé énumératif des médications, des
théories ou des systèmes nosographiques » (op.
cit. p. 233).

4-Dans le préface de votre livre Michel
Foucault archéologie et généalogie, Poche
1985, l’éditeur témoigne que vous avez
montré, à partir de la fresque du livre
L’histoire de la folie, le point de départ de la
pensée de Foucault, c’est ce que vous avez
confirmé dans votre dernière réponse. Par
contre, dans l’histoire la sexualité, nous nous
trouvons devant un Foucault, peintre
décrivant devant nous les usages de nos
plaisirs. Entre les deux histoires, les
instruments changent, mais l’enjeu à mon
avis reste le même, c’est de garder le lien
avec Kant dans l’anthropologie : je parle ici
du premier chapitre que Kant consacre aux
émotions. Du moins, si nous faisons cette
lecture en disant que le point de départ de
Foucault, c’est comment rendre l’histoire
comme présente, non pas à travers l’étude de
la mémoire du passé, mais à travers
l’anthropologie du présent. Cette stratégie,
comme vous le savez, est la même que celle
de J.P VICO dans La nouvelle science, c’est
de rendre le quotidien.

Comme je l’ai indiqué dans ma conclusion de
ce livre, au fond, si l’on cherche ce que
« voulait » Foucault, c’est, ni plus ni moins, et
quelle que soit notre situation historique avec
ce que nous en pensons, de nous faire penser
« autrement », c’est-à-dire la tâche de susciter
notre histoire dans notre présent. Son œuvre,



7

comme je l’avais indiqué dans mon
introduction, est une anthropologie historique,
avec laquelle on risque de ne pas être d’accord,
certes, mais qui a, du moins, le mérite de nous
secouer de la torpeur de l’habitude et de la
« tradition », du moins de ce que nous croyons
en penser par paresse d’y réfléchir
sérieusement et donc courageusement. Très
justement, on a vu que le matériau même du
livre Les Mots et les Choses a été
l’Introduction à l’anthropologie de Kant, écrite
par Foucault, anthropologie qui reste donc
fondamentale à la pensée de Foucault. Vous
avez raison d’évoquer en particulier le chapitre
premier de Kant.

Ainsi, pour résumer, à vouloir réussir une
archéologie des problématisations, Foucault a
abouti à une généalogie des pratiques de soi et
à la perte de notre notion d’interdit. Oser
penser ce que nous croyions « l’impensable » !
Dès lors, son aboutissement dernier, si l’on
peut dire, serait « la culture de soi » : en effet,
ce à quoi (dès le début ou finalement ?) aspirait
Foucault, ce serait, tout à la fois, à une
« ontologie de nous-même » et à une
« ontologie de l’actualité », autrement dit, à ce
que nous prenions conscience de l’ici et
maintenant de notre corps individuel. Refaire
(mais a-t-elle jamais été « faite ?)
« l‘anthropologie du présent », comme vous le
dîtes si bien ! Sans doute, en effet, faudrait-il
relire Vico et retenir l’idée d’une histoire-
processus, dans laquelle les événements
relèveraient d’un processus à travers le temps
et non dans le temps ! Une histoire qui nous
concernerait véritablement parce qu’elle serait
la recherche des lois du développement de la
civilisation.

5-Permettez-moi de vous poser encore une
dernière question, mais cette fois concernant
le monde arabe, Comment jugez-vous
l’attachement des intellectuels et
universitaires arabes à la pensée de
Foucault ?

Je n’ai pas à m’introduire ou à m’imposer en
quoi que ce soit dans une réflexion sur le
monde arabe, qui s’est réveillé mais qui dort
encore, me semble-t-il. Toutefois, j’apprécie
hautement la réflexion des intellectuels et
universitaires arabes, que ce soit à travers la
lecture de Foucault ou de Vico : l’essentiel

étant pour eux de penser leur propre histoire
pour la conduire en bon pilote à bon escient !

6-Merci de nous avoir accordé cet entretien,
espérant que vous aurez l’occasion de nous
rendre visite à Oran.

Ce serait pour moi un immense plaisir, si ma
santé le permet !

Références :
1- Cf. Antonella Cutro, Technique et vie.
Biopolitique et philosophie du bios dans la pensée
de Michel Foucault, Paris, L’Harmattan, 2010.
2- Naima Riahi, Michel Foucault. Subjectivité,
Pouvoir, Ethique, Paris, L’Harmattan, 2011.
3- Cf. la conférence déjà prononcée en 1966,
Hétérotopies, in Le corps utopique et Hétérotopies,
Fécamp : Editions Lignes, 2009.
4- Les Mots et les Choses, p. 358
5-Ibid.
6- Op. cit., p.101.
7- LMC, p. 136.
8- Gilles Deleuze, Un nouvel archiviste,
« Scholies », Fata Morgana, Bruno Roy Editeur,
1972, p. 30.


