Sur le concept d'herméneutique

Actualité et histoire

Le concept de «herméneutique» est
relativement récent dans la pensée
contemporaine. Lorsque HG Gadamer
publia en 1960 Vérité et Méthode', il
n'osait pas mettre comme sous-titre a son
ouvrage « herméneutique philosophique »°,
de peur que le livre n’ait pas le
retentissement souhaité. I avait méme
songé¢ au terme de « compréhension et
événements », comme deux concepts
fondamentaux de la pensée de ce qui avait
¢té un de ses professeurs: M. Heidegger.
Pourtant, quinze ans apres la premiére
publication, la controverse soulevée par le
texte, sur un certain nombre de concepts
centraux opte cette fois-ci  pour
« herméneutique » comme  sous-titre.
Depuis le concept d’« herméneutique »,
I'herméneutique est devenue un concept
philosophique important. Bien qu'il existe
des raisons extérieures a I'herméneutique
qui ont accéléré son succes, la crise de la
scolastique, celle du marxisme ou de la
philosophie analytique, le structuralisme
ou l'existentialisme, sont des raisons
internes qui le justifient, en particulier dans
un temps qui exige un équilibre entre le
radical d'une philosophie universelle a
l'appropriation des traditions culturelles.

Le terme vient du verbe grec hermeneuein
et les fonctions assignées au dieu Hermes.
Cela correspond a étre le messager qui
agrée la communication entre les dieux et,
surtout, de transmettre la volonté des éEtres
humains. Ce role de médiateur se retrouve
également dans le corpus platonicien: /'lon
ou les poetes sont appelés Hermenes, les
interprétes de la volonté des dieux et des
bardes. Contrairement a l'art de la
divination, qui accompagne un état de
délire (mantiké), 1'art de l'interprétation
(hermeneutiké) accompagne une sobriété
qui appelle a une clarification de la vérité

Ilyas ELOMARI

qui est transmise. Sa fonction de médiation
est proche de celle du prophéte directement
inspiré en tant qu'annonceur, mais s'étend
¢galement a la gent humaine.

Chez Aristote, cet effort de la médiation
est celui de la parole, de 1'expression, de
I'argument, de la déclaration
(herméneia).L’effort consiste a traduire la
pensée en mots, en déclaration dont
l'externalisation permet a l'appelant de
saisir ce que veulent transmettre ces
renseignements. Ce role de médiateur a
conduit a la présence d’interprétes
d'Aristote  a regrouper la logique-
sémantique qualifiée sous le nom de
l'Interprétation (Peri Hermeneias). Le
médiateur ¢tudie la déclaration qui se
révele une proposition susceptible d'étre
vraie ou fausse. Depuis lors,
herméneutique, logos, interprétent le sens
ou la question de la vérit¢ dans cette
déclaration. Cependant, dans la culture
grecque, l'herméneutique ne signifie pas
seulement la dimension syntaxique et
sémantique de la langue qui se préoccupe
de l'intelligibilité¢ du texte dans toutes ses
dimensions, et intégre également la
pragmatique. L'herméneutique est
également 1'étude du style outre la capacité
de communiquer ou de transmettre un
sentiment.

II. L'herméneutique comme méthode
universelle.

L'interprétation de la signification n'est pas
une activité aisée, surtout quand fout est
permis et ou il y a des événements qui
représentent une rupture avec la tradition.
Faire I'exégese afin de dégager le sens d'un
énoncé est un travail difficile, qui ne vaut
pas la spontanéité et la recherche de la
vérité par une remise de revendications
exégétiques en une méthode pour
différencier le vrai du faux d’une
interprétation. Le vrai sens des documents



historiques, les textes philosophiques ou
les textes sacrés, est médiatis¢ par de
multiples interprétations qui interférent
entre elles dans le temps et, surtout, aux
moments ou il y a une rupture avec le
canon traditionnel de l'interprétation. Soit
parce que c'est l'apparition d'événements
inattendus  graphiques des documents
historiographiques, soit par des
événements tels que l'apparition de Jésus-
Christ ou de la Réforme, la rupture de la
continuit¢ d'une tradition qui doit étre
reconstruite. Cela nécessite un ensemble de
régles d'interprétation qui permettent de
mettre a jour la continuité du sens, de sorte
que l'interpréte n’émet pas un jugement
hatif.

Pour les penseurs de I'herméneutique
humaniste de la Renaissance
I’herméneutique va devenir un ensemble
de regles sans lesquelles il est impossible
de restaurer le sens des textes et des lois
(interprétation juridique). La nécessité d'un
ensemble de procédures de bonne qualité
méthodologique, une interprétation
scientifigue ou  archéologique selon
I’approche foucaldienne, qui est en méme
temps pratique. Des auteurs tel Erasme ou
les projets culturels tels la Bible polyglotte
d'Alcala, le cardinal Cisneros, a été
missionné pour mettre a jour la piété
chrétienne sur la base d'une connaissance
approfondie des sources de la tradition:
point de vérit¢ Evangélique sans une
herméneutique méthodique.

Chez les écrivains protestants comme
Luther, Flacius ou Baumgarten, 1'obscurité
des sources est floue par rapport a la
tradition dont I'exégese doit s’accompagner
d’outils  grammaticaux tout en la
différenciant de I'exégese dogmatique.
Schleiermacher a donc ¢ét¢ mis sur la
systématisation des différends notamment
herméneutiques (théologique, juridique,
philologique) dans une herméneutique
générale comme un art de Ia
compréhension. Depuis, ['herméneutique
unifie jusque-la éparses les termes tels que
ars interpretandi, Scripturae consensus, ou
clavis regulae. Ainsi, I'herméneutique est

devenue peu a peu le médiateur entre
différentes disciplines reliant a la fois la
pluralit¢ des grammaires (la diversité des
langues) en forgeant une critique
raisonnée. Cette rationalisation est devenue
essentielle  d'un  point de  vue
méthodologique pour la diffusion de regles
exégétiques et anthropologiques afin de
déterminer les rapports qu’entretiennent
une individualité subjective et une
universalité partagée de la compréhension.
Pour ce faire, 'herméneutique doit étre un
travail artistique, plus qu’une technique
(interprétation grammaticale),
l'interprétation bienséante est un art.
Plus qu'une technique ou un ensemble de
régles pour éviter les malentendus,
I'herméneutique est a coté de I'art de savoir
dialoguer. En effet, deux personnes ou
plus, auteur(s) et lecteur(s) se confrontent.
Cest la  raison pour laquelle
I'herméneutique de Schleiermacher’ est
fondée sur I’étude de la dialectique comme
art de [’entendimien. L'interpréte est
constamment expos¢ a l'erreur, et ne peut
donc accéder a la vérité que par le dialogue
et 'échange d’idées avec les autres.
I11. A I'herméneutique
phénoménologique.
Le passage de 'herméneutique romantique
de Schleiermacher a I'herméneutique
philosophique de Gadamer, est le produit
de Dilthey et de Heidegger. Le premier
veut relever les défis de I'historicisme, va a
la connaissance de portée universelle qui
peut préserver l'autonomie des sciences
humaines et, a son tour, de défendre la
protection positiviste. Comme Kant, il a
cherché a critiquer la raison historique
pour lui permettre d'établir 1'objectivité de
la connaissance qui fonde les sciences
humaines.
Le point d'appui pourrait ne pas s’inscrire
dans une universalité anhistorique, mais
une reconstruction de la vie, fait par son
protagoniste: le sujet. Comme elles sont
¢tablies sur l'historicit¢ de I'objet, les
sciences humaines devraient étre, en
revanche, basées sur la structure méme des
faits de conscience, qui énonce seulement



pourquoi une réflexion de nature
psychologique est capable d'établir
l'objectivité dont les sciences humaines ont
besoin.

Contrairement a la psychologie explicative
qui appréhende les faits d’une causalité
fragmentaire de la conscience, une
psychologie globale doit reposée sur les
expériences que sur les unités de sens ou la
vie est présente. Au lieu d'expliquer, la
nouvelle psychologie veut décrire la vie
psychique dans sa structure d'origine, et
ainsi de la déchiffrer. D une part expliquer
la nature, de l’autre comprendre la vie
humaine dans ses expressions.
L'herméneutique fondée sur  une
psychologie de la compréhension doit
surmonter l'externalit¢ des expressions
intérieures que les sciences naturelles ont
tendance a oublier. La vie est expression et
I'herméneutique a pour tiche de ne pas
expliquer I'extérieur mais de comprendre
'intériorité dont elle est issue, comme un
processus d'autoréflexion, que comme
dialogue interne qui accompagne toute
expression. Comprendre n'est ni un sens, ni
une sympathie, ni une application d’un
ensemble de regles mais, D’initiation d’un
processus connu dans une vie et ce avec
l'aide des signes qui l'expriment.

Dans ses recherches sur [l'histoire de

I'herméneutique,  Dilthey  définit la
compréhension, l'interprétation et
I'herméneutique comme suit : «La

compréhension est le processus par lequel,
a partir de manifestations extériorisées de
la vie spirituelle, cette connaissance est
présente. Une interprétation est une
compréhension faite conformément aux
regles de l'art, des manifestations de la vie
par écrit. » L'herméneutique est appelée la
doctrine de Il'art de comprendre les
manifestations de la vie par écrit. Alors
que Dilthey4 avait cherché a comprendre
I'historicit¢ ~ selon les  fondements
heideggériens de [l'historicit¢ de la
compréhension.

L’herméneutique philosophique est plus
radicale parce qu’elle exige un moyen de

savoir, premier et fondamental, pour qui la
compréhension est une maniére de vivre.
La phénoménologie est devenue une
herméneutique analytique remplacée par
une prise de conscience analytique de
l'existence et une  herméneutique
ontologique devenue une herméneutique
de la facticit¢. Comprendre aujourd'hui
n'est pas un acte d'intellection, mais de
comportement qui accompagne les
circonstances, un art, une compétence non
cognitive ou mentale, mais une pratique
qui vit. La tache de I'herméneutique vise la
précision et ne s’enferme pas dans
historicité.

Ce retour réflexif pour faire avancer notre
propre structure offre la possibilit¢ de
connaitre nos croyances, les préjugés ou
les positions de départ. Tache qui
nécessitera un examen du cercle
herméneutique, qui doit é&tre compris
comme la recherche de la vérité. Le
caractere herméneutique de cette logique
chiffrée reflete 1’exigence de clarifier une
situation déja a comprendre. Le cercle
exige que le jugement que nous produisons
ne soit pas arbitraire, afin d’instaurer un
véritable dialogue. Etre ouvert a l'autre ou
a la chose connue exige cette tache
critique.

Sans cette interprétation les explications
antérieures a notre situation pourraient étre
au service de concepts communs et points
de vue communs. L'herméneutique devient
ainsi un effort critique de transparence
dans la vie d'un cercle pour connaitre sa
position existentielle. Plus qu’une option
philosophique, I'herméneutique devient
une réflexion critique nécessaire offrant
pour tout prétendant (Dasein) la possibilité
d'exister.

IV. Gadamer : une contribution de base.
Gadamer retrace I'histoire de
I'herméneutique de Heidegger de pres.
Moins prétentieux, il a consacré ses
recherches a jeter les fondements
philosophiques des sciences humaines. Par
conséquent, nous devons remettre en
question la nature radicale de la notion
moderne de la science comme base



méthodique solide pour monter en surface
la vérit¢ qui exige un Savoir-faire de
I'histoire, du droit, de la philologie, de la
théologie ou de la philosophie. 1l le fait
afin de montrer que la base de cette
connaissance est déterminante tel un levier
d'Archimede a partir duquel dépend Ia
nacelle de la connaissance. En somme, les
sciences humaines ne s'appliquent pas une
vérité déja 1a, mais une vérité se produisant
dans le moment ou la demande s’effectue.
Cela reprendra I’herméneutique d'Aristote,
non pas comme un retour nostalgique a sa
philosophie, mais de présenter son mode¢le
de la raison prudentielle comme le
fondement de toute comnnaissance
humaniste.

Pour deux raisons trés simples. Tout
d'abord, contrairement au conceptualisme,
conventionnalisme ou le positivisme, la
connaissance morale n'est pas une
technique  d'application des normes
indépendantes de la situation ou de
I'expérience historique de l'interpréte.
Deuxiemement, I'herméneutique a une
portée universelle, elle n’est pas une
connaissance technique valable seulement
pour une durée déterminée ou un certain
domaine de la vie morale, mais c'est une
connaissance portée vers un apprentissage
unique pour un fait bien déterminée. Pour
un besoin pratique contemporain, le
modele de la philosophie pratique
d'Aristote valable pour les problémes
classiques de I'herméneutique, s’est
transformé pour s’adapter aux
problématiques actuelles. L'histoire et la
langue ne sont pas des préoccupations
méthodologiques, mais sont conditions de
possibilité de toute connaissance humaine.
Comprendre n'est pas intuitif, mais étre
ouvert a l'autre, se sentir en communauté
avec d'autres, €tre en communauté de
partage. Ainsi, l'herméneutique devient
l'art de la prudence et du bon jugement en
tant que bases universelles ne s’investi pas
dans une théorie comparative mais, dans
un savoir-étre sympathisant.

Ces prospections ont mené d’autres que
Gadamer vers de nouveaux

développements. Dans le domaine de la
phénoménologie, Paul Ricceur a développé
une herméneutique personnaliste de la
narration. Dans le  domaine de
l'interprétation juridique E Betti a jeté les
bases d'une technique herméneutique
moins rationnelle. Dans le domaine de la
critique littéraire, H. R. Jauss® a développé
les implications de la théorie de Gadamer
comme expérience herméneutique dans les
récits littéraires. Dans le domaine de
I'éthique philosophique et pragmatique
transcendantale K.O. Apel a passé en revue
quelques théses centrales de Gadamer et de
I'herméneutique avant.

I'herméneutique est rattachée en fin du
siécle dernier a la philosophie. Elle releve
désormais de la discipline philosophique

Ilyas ELOMARI
Références :
1-Hans-Georg Gadamer, La Philosophie
herméneutique, PUF, 1996.

L’herméneutique se veut une pensée du
pourparlers et de I'écoute dont le seul
principe tient en ceci : toute discussion se
base sur l'idée que c'est probablement
l'autre qui a raison. Si I'herméneutique doit
s'opposer a la wvanit¢ de la science
moderne, ce n'est que pour nous interpeler,
suivant Socrate, que toute sagesse repose
sur la reconnaissance de sa propre
ignorance . Ce qui donnera ultérieurement
un ouvrage intitulé « Herméneutique
philosophique », Gallimard, 1998. La
question de 1’herméneutique n’a cessé de
préoccuper Gadamer tout au long de sa vie
qu’il considere non seulement comme une
méthode ou méthodologie mais également
comme une caractéristique vitale de notre
«mode d’étre » et par conséquent de ce
que nous sommes.



>Friedrich Daniel Ernest Schleiermacher,
Herméneutique : Pour une logique du
discours individuel, Cerf, 1987. Il est
considéré comme I’artisan de
I’herméneutique moderne qui I’a forgée
essentiellement contre I’idéalisme
allemand en développant une premiere
théorie du discours individuel en
définissant les artifices d’entendement qui
lui sont adaptées. L'examen minutieux des
dispositifs y va de pair avec une
introspection particulierement actuelle de
leurs impacts sur le processus de la genése
de la conscience subjective.

3-Elaborée parallelement a ses recherches
relatives a l'esthétique, 1’herméneutique de
Dilthey conduit a jeter les bases d'une
nouvelle logique et, sur le fond d'une
critique des catégories de la logique
traditionnelle, a penser les catégories
susceptibles de saisir la vie.

4- Hans Robert Jauss,Pour une
herméneutique littéraire, Gallimard 1988.



