
Sur le concept d'herméneutique 

                                            Ilyas ELOMARI 

 

Actualité et histoire 

Le concept de «herméneutique» est 

relativement récent dans la pensée 

contemporaine. Lorsque HG Gadamer 

publia en 1960 Vérité et Méthode
1
, il 

n'osait pas mettre comme sous-titre à son 

ouvrage « herméneutique philosophique »
2
, 

de peur que le livre n’ait pas le 

retentissement souhaité. Il avait même 

songé au terme de « compréhension et 

événements », comme deux concepts 

fondamentaux de la pensée de ce qui avait 

été un de ses professeurs: M. Heidegger. 

Pourtant, quinze ans après la première 

publication, la controverse soulevée par le 

texte, sur un certain nombre de concepts 

centraux opte cette fois-ci pour 

« herméneutique » comme sous-titre. 

Depuis le concept d’« herméneutique », 

l'herméneutique est devenue un concept 

philosophique important. Bien qu'il existe 

des raisons extérieures à l'herméneutique 

qui ont accéléré son succès, la crise de la 

scolastique, celle du marxisme ou de la 

philosophie analytique, le structuralisme 

ou l'existentialisme, sont des raisons 

internes qui le justifient, en particulier dans 

un temps qui exige un équilibre entre le 

radical d'une philosophie universelle à 

l'appropriation des traditions culturelles.  

Le terme vient du verbe grec hermeneuein 

et les fonctions assignées au dieu Hermès. 

Cela correspond à être le messager qui 

agrée la communication entre les dieux et, 

surtout, de transmettre la volonté des êtres 

humains. Ce rôle de médiateur se retrouve 

également dans le corpus platonicien: l'Ion 

où les poètes sont appelés Hermenes, les 

interprètes de la volonté des dieux et des 

bardes. Contrairement à l'art de la 

divination, qui accompagne un état de 

délire (mantiké), l'art de l'interprétation 

(hermeneutiké) accompagne une sobriété 

qui appelle à une clarification de la vérité 

qui est transmise. Sa fonction de médiation 

est proche de celle du prophète directement 

inspiré en tant qu'annonceur, mais s'étend 

également à la gent humaine.  

 Chez Aristote, cet effort de la médiation 

est celui de la parole, de l'expression, de 

l'argument, de la déclaration 

(herméneia).L’effort consiste à traduire la 

pensée en mots, en déclaration dont 

l'externalisation permet à l'appelant de 

saisir ce que veulent transmettre ces 

renseignements. Ce rôle de médiateur a 

conduit à la présence d’interprètes 

d'Aristote à regrouper la logique-

sémantique qualifiée sous le nom de 

l'Interprétation (Peri Hermeneias). Le 

médiateur étudie la déclaration qui se 

révèle une proposition susceptible d'être 

vraie ou fausse. Depuis lors, 

herméneutique, logos, interprètent le sens 

ou la question de la vérité dans cette 

déclaration. Cependant, dans la culture 

grecque, l'herméneutique ne signifie pas 

seulement la dimension syntaxique et 

sémantique de la langue qui se préoccupe 

de l'intelligibilité du texte dans toutes ses 

dimensions, et intègre également la 

pragmatique. L'herméneutique est 

également l'étude du style outre la capacité 

de communiquer ou de transmettre un 

sentiment.  

II. L'herméneutique comme méthode 

universelle.  

L'interprétation de la signification n'est pas 

une activité aisée, surtout quand tout est 

permis et où il y a des événements qui 

représentent une rupture avec la tradition. 

Faire l'exégèse afin de dégager le sens d'un 

énoncé est un travail difficile, qui ne vaut 

pas la spontanéité et la recherche de la 

vérité par une remise de revendications 

exégétiques en une méthode pour 

différencier le vrai du faux d’une 

interprétation. Le vrai sens des documents 



historiques, les textes philosophiques ou 

les textes sacrés, est médiatisé par de 

multiples interprétations qui interférent 

entre elles dans le temps et, surtout, aux 

moments où il y a une rupture avec le 

canon traditionnel de l'interprétation. Soit 

parce que c'est l'apparition d'événements 

inattendus graphiques des documents 

historiographiques, soit par des 

événements tels que l'apparition de Jésus-

Christ ou de la Réforme, la rupture de la 

continuité d'une tradition qui doit être 

reconstruite. Cela nécessite un ensemble de 

règles d'interprétation qui permettent de 

mettre à jour la continuité du sens, de sorte 

que l'interprète n’émet pas un jugement 

hâtif. 

  Pour les penseurs de l'herméneutique 

humaniste de la Renaissance 

l’herméneutique va devenir un ensemble 

de règles sans lesquelles il est impossible 

de restaurer le sens des textes et des lois 

(interprétation juridique). La nécessité d'un 

ensemble de procédures de bonne qualité 

méthodologique, une interprétation 

scientifique ou archéologique selon 

l’approche foucaldienne, qui est en même 

temps pratique. Des auteurs tel Erasme ou 

les projets culturels tels la Bible polyglotte 

d'Alcala, le cardinal Cisneros, a été 

missionné pour mettre à jour la piété 

chrétienne sur la base d'une connaissance 

approfondie des sources de la tradition: 

point de vérité Evangélique sans une 

herméneutique méthodique.  

 Chez les écrivains protestants comme 

Luther, Flacius ou Baumgarten, l'obscurité 

des sources est floue par rapport à la 

tradition dont l'exégèse doit s’accompagner 

d’outils grammaticaux tout en la 

différenciant de l'exégèse dogmatique. 

Schleiermacher a donc été mis sur la 

systématisation des différends notamment 

herméneutiques (théologique, juridique, 

philologique) dans une herméneutique 

générale comme un art de la 

compréhension. Depuis, l'herméneutique 

unifie jusque-là éparses les termes  tels que 

ars interpretandi, Scripturae consensus, ou 

clavis regulae. Ainsi, l'herméneutique est 

devenue peu à peu le médiateur entre 

différentes disciplines reliant à la fois la 

pluralité des grammaires (la diversité des 

langues) en forgeant une critique 

raisonnée. Cette rationalisation est devenue 

essentielle d’un point de vue 

méthodologique pour la diffusion de règles 

exégétiques et anthropologiques afin de 

déterminer les rapports qu’entretiennent 

une individualité subjective et une 

universalité partagée de la compréhension.  

 Pour ce faire, l'herméneutique doit être un 

travail artistique, plus qu’une technique 

(interprétation grammaticale), 

l'interprétation bienséante est un art.  

 Plus qu'une technique ou un ensemble de 

règles pour éviter les malentendus, 

l'herméneutique est à côté de l'art de savoir 

dialoguer. En effet, deux personnes ou 

plus, auteur(s) et lecteur(s) se confrontent. 

  C'est la raison pour laquelle 

l'herméneutique de Schleiermacher
3
 est 

fondée sur l’étude de la dialectique comme 

art de l’entendimien. L'interprète est 

constamment exposé à l'erreur, et ne peut 

donc accéder à la vérité que par le dialogue 

et l'échange d’idées avec les autres.  

III. A l'herméneutique 

phénoménologique.  

Le passage de l'herméneutique romantique 

de Schleiermacher à l'herméneutique 

philosophique de Gadamer, est le produit 

de Dilthey et de Heidegger. Le premier 

veut relever les défis de l'historicisme, va à 

la connaissance de portée universelle qui 

peut préserver l'autonomie des sciences 

humaines et, à son tour, de défendre la 

protection positiviste. Comme Kant, il a 

cherché à critiquer la raison historique 

pour lui permettre d'établir l'objectivité de 

la connaissance qui fonde les sciences 

humaines.   

 Le point d'appui pourrait ne pas s’inscrire 

dans une universalité anhistorique, mais 

une reconstruction de la vie, fait par son 

protagoniste: le sujet. Comme elles sont 

établies sur l'historicité de l'objet, les 

sciences humaines devraient être, en 

revanche, basées sur la structure même des 

faits de conscience, qui énonce seulement 



pourquoi une réflexion de nature 

psychologique est capable d'établir 

l'objectivité dont les sciences humaines ont 

besoin.  

 Contrairement à la psychologie explicative 

qui appréhende les faits d’une causalité 

fragmentaire de la conscience, une 

psychologie globale doit reposée sur les 

expériences que sur les unités de sens où la 

vie est présente. Au lieu d'expliquer, la 

nouvelle psychologie veut décrire la vie 

psychique dans sa structure d'origine, et 

ainsi de la déchiffrer. D’une part expliquer 

la nature, de l’autre comprendre la vie 

humaine dans ses expressions. 

L'herméneutique fondée sur une 

psychologie de la compréhension doit 

surmonter l'externalité des expressions 

intérieures que les sciences naturelles ont 

tendance à oublier. La vie est expression et 

l'herméneutique a pour tâche de ne pas 

expliquer l'extérieur mais de comprendre 

l'intériorité dont elle est issue, comme un 

processus d'autoréflexion, que comme 

dialogue interne qui accompagne toute 

expression. Comprendre n'est ni un sens, ni 

une sympathie, ni une application d’un 

ensemble de règles mais, l’initiation d’un 

processus connu dans une vie et ce avec 

l'aide des signes qui l'expriment.  

Dans ses recherches sur l'histoire de 

l'herméneutique, Dilthey définit la 

compréhension, l'interprétation et 

l'herméneutique comme suit : « La 

compréhension est le processus par lequel, 

à partir de manifestations extériorisées de 

la vie spirituelle, cette connaissance est 

présente. Une interprétation est une 

compréhension faite conformément aux 

règles de l'art, des manifestations de la vie 

par écrit. » L'herméneutique est appelée la 

doctrine de l'art de comprendre les 

manifestations de la vie par écrit. Alors 

que Dilthey
4
 avait cherché à comprendre 

l'historicité selon les fondements 

heideggériens de l'historicité de la 

compréhension. 

  L’herméneutique philosophique est plus 

radicale parce qu’elle exige un moyen de 

savoir, premier et fondamental, pour qui la 

compréhension est une manière de vivre. 

  La phénoménologie est devenue une 

herméneutique analytique remplacée par 

une prise de conscience analytique de 

l'existence et une herméneutique 

ontologique devenue une herméneutique 

de la facticité. Comprendre aujourd'hui 

n'est pas un acte d'intellection, mais de 

comportement qui accompagne les 

circonstances, un art, une compétence non 

cognitive ou mentale, mais une pratique 

qui vit. La tâche de l'herméneutique vise la 

précision et ne s’enferme pas dans 

historicité.   

Ce retour réflexif pour faire avancer notre 

propre structure offre la possibilité de 

connaître nos croyances, les préjugés ou 

les positions de départ. Tâche qui 

nécessitera un examen du cercle 

herméneutique, qui doit être compris 

comme la recherche de la vérité. Le 

caractère herméneutique de cette logique 

chiffrée reflète l’exigence de clarifier une 

situation déjà à comprendre. Le cercle 

exige que le jugement que nous produisons 

ne soit pas arbitraire, afin d’instaurer un 

véritable dialogue. Etre ouvert à l'autre ou 

à la chose connue exige cette tâche 

critique.  

 Sans cette interprétation les explications 

antérieures à notre situation pourraient être 

au service de concepts communs et points 

de vue communs. L'herméneutique devient 

ainsi un effort critique de transparence 

dans la vie d'un cercle pour connaître sa 

position existentielle. Plus qu’une option 

philosophique, l'herméneutique devient 

une réflexion critique nécessaire offrant 

pour tout prétendant (Dasein) la possibilité 

d'exister. 

IV. Gadamer : une contribution de base.  

Gadamer retrace l'histoire de 

l'herméneutique de Heidegger de près. 

Moins prétentieux, il a consacré ses 

recherches à jeter les fondements 

philosophiques des sciences humaines. Par 

conséquent, nous devons remettre en 

question la nature radicale de la notion 

moderne de la science comme base 



méthodique solide pour monter en surface 

la vérité qui exige un Savoir-faire de 

l'histoire, du droit, de la philologie, de la 

théologie ou de la philosophie.  Il le fait 

afin de montrer que la base de cette 

connaissance est déterminante tel un levier 

d'Archimède à partir duquel dépend la 

nacelle de la connaissance. En somme, les 

sciences humaines ne s'appliquent pas une 

vérité déjà là, mais une vérité se produisant 

dans le moment où la demande s’effectue. 

Cela reprendra l’herméneutique d'Aristote, 

non pas comme un retour nostalgique à sa 

philosophie, mais de présenter son modèle 

de la raison prudentielle comme le 

fondement de toute connaissance 

humaniste.  

 Pour deux raisons très simples. Tout 

d'abord, contrairement au conceptualisme, 

conventionnalisme ou le positivisme, la 

connaissance morale n'est pas une 

technique d'application des normes 

indépendantes de la situation ou de 

l'expérience historique de l'interprète. 

Deuxièmement, l'herméneutique a une 

portée universelle, elle n’est pas une 

connaissance technique valable seulement 

pour une durée déterminée ou un certain 

domaine de la vie morale, mais c'est une 

connaissance portée vers un apprentissage 

unique pour un fait bien déterminée. Pour 

un besoin pratique contemporain, le 

modèle de la philosophie pratique 

d'Aristote valable pour les problèmes 

classiques de l'herméneutique, s’est 

transformé pour s’adapter aux 

problématiques actuelles. L'histoire et la 

langue ne sont pas des préoccupations 

méthodologiques, mais sont  conditions de 

possibilité de toute connaissance humaine. 

Comprendre n'est pas intuitif, mais être 

ouvert à l'autre, se sentir en communauté 

avec d'autres, être en communauté de 

partage. Ainsi, l'herméneutique devient 

l'art de la prudence et du bon jugement en 

tant que bases universelles ne s’investi pas 

dans une théorie comparative mais, dans 

un savoir-être sympathisant. 

  Ces prospections ont mené d’autres que 

Gadamer vers de nouveaux 

développements. Dans le domaine de la 

phénoménologie, Paul Ricœur a développé 

une herméneutique personnaliste de la 

narration. Dans le domaine de 

l'interprétation juridique E Betti a jeté les 

bases d'une technique herméneutique 

moins rationnelle. Dans le domaine de la 

critique littéraire, H. R. Jauss
5
 a développé 

les implications de la théorie de Gadamer 

comme expérience herméneutique dans les 

récits littéraires. Dans le domaine de 

l'éthique philosophique et pragmatique 

transcendantale K.O. Apel a passé en revue 

quelques thèses centrales de Gadamer et de 

l'herméneutique avant. 

  l'herméneutique est rattachée en fin du 

siècle dernier à la philosophie. Elle relève 

désormais de la discipline philosophique 

Ilyas ELOMARI 

Références : 
 1-Hans-Georg Gadamer, La Philosophie 

herméneutique,  PUF, 1996. 

L’herméneutique se veut une pensée du 

pourparlers et de l'écoute dont le seul 

principe tient en ceci : toute discussion se 

base sur l'idée que c'est probablement 

l'autre qui a raison. Si l'herméneutique doit 

s'opposer à la vanité de la science 

moderne, ce n'est que pour nous interpeler, 

suivant Socrate, que toute sagesse repose 

sur la reconnaissance de sa propre 

ignorance . Ce qui donnera ultérieurement 

un ouvrage intitulé « Herméneutique 

philosophique », Gallimard, 1998. La 

question de l’herméneutique n’a cessé de 

préoccuper Gadamer tout au long de sa vie 

qu’il considère non seulement comme une 

méthode ou méthodologie mais également 

comme une caractéristique vitale de notre 

« mode d’être » et par conséquent de ce 

que nous sommes. 



2-
Friedrich Daniel Ernest Schleiermacher, 

Herméneutique : Pour une logique du 

discours individuel, Cerf, 1987. Il est 

considéré comme l’artisan de 

l’herméneutique moderne qui l’a forgée 

essentiellement contre l’idéalisme 

allemand en développant une première 

théorie du discours individuel en 

définissant les artifices d’entendement qui 

lui sont adaptées. L'examen minutieux des 

dispositifs y va de pair avec une 

introspection particulièrement actuelle de 

leurs impacts sur le processus de la genèse 

de la conscience subjective. 

3-Elaborée parallèlement à ses recherches 

relatives à l'esthétique, l’herméneutique de 

Dilthey conduit à jeter les bases d'une 

nouvelle logique et, sur le fond d'une 

critique des catégories de la logique 

traditionnelle, à penser les catégories 

susceptibles de saisir la vie. 

4- Hans Robert Jauss,Pour une 

herméneutique littéraire, Gallimard 1988. 

 
 


