Le pouvoir et le désassujettissement chez Foucault.

Michel Foucault n’est pas un philosophe
comme les autres au sens ou il aurait
¢laboré une doctrine qui caractérise un
ensemble homogeéne cimenté par une
problématique unique et constante. Il 1’est
par sa vie ; sa vie est philosophique par sa
manicre d’habiter le présent en s’attachant
a des points qui sont particuliérement
fragiles et sensible dans 1’actualité.

Dans une petite plaquette, rédigée pour la
présentation de sa candidature au College de
France de 1969, Titres et travaux, Michel
Foucault écrit, dans une section intitulée «
projet d'enseignement » que le travail a
venir est de « ne jamais perdre de vue la
référence d'un exemple concret qui puisse
servir de terrain d'expérience pour
l'analyse »'. Un exemple qui se concrétise
par la création d'un véritable espace de
recherche au sein d'un mouvement de
prisonniers qui prend forme de groupe
d'information sur les prisons (GIP).

Dans la déclaration du G.I.P., annoncé par
Foucault lors d’une conférence de presse le
8 février 1971, a la chapelle Saint-Bernard
de Montparnasse, il est dit : « Nous
sommes sous le signe de la « garde a vue
». On nous dit que la justice est débordée.
Nous le voyons bien. Mais si c'était la
police qui l'avait débordée ? On nous dit
que les prisons sont surpeuplées. Mais si
c'était la population qui était sur
emprisonnée ? Peu d'information se publie
sur les prisons ; c'est l'une des régions
cachées de notre systeme social, I'une des
cases noires de notre vie. Nous avons le
droit de savoir, nous voulons savoir. C'est
pourquoi, avec des magistrats, des avocats,
des journalistes, des médecins, des
psychologues, nous avons formé un
Groupe d'information sur les prisons. [...]
Un questionnaire a été rédigé qu'on peut
nous demander. Dés qu'ils seront assez
nombreux, les résultats en seront publiés.

Zahir Haddouche

Ce n'est pas a nous de suggérer une
réforme. Nous voulons seulement faire
connaitre la réalité »*.

Tout d'abord, il dit bien que nous sommes
tous sous le signe de la « garde a vue »,
c'est-a-dire que nous sommes tous des
gouvernés, nous sommes surveillés; le
pouvoir (micro-physique) est partout, il
s'étend de fagon spatiale a l'ensemble du
corps social, il dresse le corps lui-méme.
Par ailleurs, le Groupe d'information sur
les prisons réunit un ensemble hétérogéne
d'intervenants ce qui manifeste bien le role
de [l'intellectuel spécifique qui se
caractérise dans sa capacité¢ d’utiliser
critiquement ses compétences a propos de
problémes spécifiques, c’est-a-dire que
I’intellectuel spécifique pour Foucault
posséde un  certain nombre  de
connaissances, qu’il met a I’ceuvre de
maniére immédiate, pour opérer une
critique déterminée, dans un domaine
recouvrant ses compétences, sur un point
spécifique.

Contrairement a I’intellectuel universel qui
ne se limite pas a appliquer ses
connaissances a des critiques locales, mais
tient un discours général sur la société,
dont il vise les points d’injustice et de
mensonge, comme une figure
emblématique telle que Sartre, qui agit
comme supra-conscience du haut de son
autorit¢ ou grace a sa notoriété, ce type
d'engagement spécifique ne permet pas
I'émergence d'un grand pontife
moralisateur : « J’ai toujours tenu a ne pas
jouer le role de I’intellectuel prophete, qui
dit a ’avance aux gens ce qu’ils doivent
faire et leur prescrit leurs cadres de pensée,
des objectifs et des moyens qu’il a tirés de
sa propre cervelle, en travaillant enfermé
dans son bureau parmi ses livres. Il m’a
semblé que le travail d’un intellectuel, ce
que  j’appelle un  «intellectuel



spécifique », c’est de tenter de dégager,
dans leur pouvoir de contrainte mais aussi
dans la contingence de leur formation
historique, les systémes de pensée qui nous
sont devenus maintenant familiers, qui
nous paraissent évidents et qui font corps
avec nos perceptions, nos attitudes, nos
comportements. Ensuite, il faut travailler
en commun avec des praticiens, non
seulement pour modifier les institutions, et
les pratiques, mais pour réélaborer les
formes de pensée»’

Plus encore, ce groupe avait une fonction
dénonciatrice ; il ne désire pas aboutir a
une réforme : « La notion de réforme est
béte et hypocrite. Ou bien la réforme est
¢laborée par des gens qui se prétendent
représentatifs et qui font profession de
parler pour les autres, au nom des autres, et
c’est un aménagement de pouvoir, une
distribution de pouvoir qui se double d’une
répression accrue; ou bien c’est une
réforme réclamée, exigée par ceux qu’elle
concerne, et elle cesse d’étre une réforme,
c’est une action qui, du fond de son
caractére partiel, est déterminée a mettre
en question la totalit¢ du pouvoir et de sa
hiérarchie»”

Ce que veut Foucault c'est accroitre
l'intolérance de l'intolérable’ en laissant la
parole a ceux et celles qui ont une
expérience de la prison par I’intermédiaire
des questionnaires, car les détenus n’ont
pas besoin qu’on leur dise qui ils sont,
mais bien au contraire qu’on les laisse étre
les sujets de leurs propres expériences et
de leur propre parole. Comme I’affirme
Foucault au début de 1’aventure du G.I.P. :
« Le Groupe d’information sur les prisons
vient de lancer sa premicre enquéte. Ce
n’est pas une enquéte de sociologues. Il
s’agit de laisser la parole a ceux qui ont
une expérience de la prison. ». De méme :
«Il s’agit de transférer aux détenus le droit
et la possibilit¢é de parler des prisons. Il
s’agit de ce que les détenus veulent faire
savoir eux-mémes, en le disant eux-
mémes. Il s’agit de dire ce qu’ils sont seuls
a pouvoir dire »°

Pour Foucault, rien ne doit étre ajouté a la

parole des détenus, donc la parole des
incarcérés ne passe plus par un porte-
parole, fit-il bien intentionné. Sans doute
le GIP se constitue-t-il bien autour
d’intellectuels particulicrement alertés et
informés, mais ceux-ci  entendent
s’effacer : aider seulement a mettre en
forme la parole et [Daction. Les
témoignages de détenus, selon Foucault,
ne sont jamais déformés, interprétés ou
méme réécrits :  partout prévaut le
scrupuleux respect de cette parole
authentique, rare; ainsi le G.LP fait
rupture, promouvant non une parole
singulicre mais la parole plurielle,
anonyme et organisée des incarcérés. Le
but de cette parole c’est de rompre le
silence institutionnel qui exprime le
premier acte politique. La pratique du GIP
est donc politique en un double sens, quant
a son contenu, mais aussi, et peut-étre
surtout, quant a sa méthode : « Faire
apparaitre les relations de pouvoir, c’est
essayer, dans mon esprit, en tout cas, de
les remettre en quelque sorte entre les
mains de ceux qui les exercent.»’ Ce qui
apparait alors, c’est que les prisonniers
disposent d’un authentique savoir de
I’institution®.

Nous voulons faire circuler 1’information
pour faire entrer la prison dans le champ
de l’actualité, rendre visible cette région
cachée qu'est la prison, d'ailleurs Foucault,
dans le manifeste du G.I.P, caractérisait la
prison comme ['une des «régions
cachées », une case noire de notre société
qu’il était nécessaire de mettre a jour, cette
machine qui se nourrit de la transparence,
mais qui demeure comme opaque, cachée.
En effet, dans ce sens «l’information est
une lutte. Cela signifiait aussi qu’obtenir
des détenus I’information -la ou la loi, la
discipline, le secret I’interdisaient le plus -,
c’était accréditer la véridicité de leur
parole et, finalement, donner le statut
d’événement a leur parole. Lorsqu’un
suicide en prison fit la une de France-Soir
au 3 novembre 1972, alors que, depuis des
années, les suicides étaient occultés et
n’avaient d’existence que dans les



statistiques pénitentiaires, le regard de la
société sur la prison avait changé.»’ Les
enquétes du Groupe d’information sur les
prisons « ont une double fonction : elles
recensent et font émerger les raisons du
mécontentement carcéral et, du méme
coup, elles organisent, attisent et rendent
consciente d’elle-méme cette intolérance.
Deux intolérances, explique Foucault, font
la leur jonction historique : une intolérance
nouvelle qui monte dans de nouvelles
classes sociales qui ne supportent plus la
pesanteur et 1’arbitraire du pouvoir et une
intolérance traditionnelle, celle de la classe
exploitée w0

Ces enquétes ne visent donc pas
I'amélioration a strictement parler des
prisons : « Ces enquétes ne sont pas
destinées a améliorer, a adoucir, a rendre
plus supportable un pouvoir oppressif.
Elles sont destinées a I’attaquer 1a ou il
s’exerce sous un autre nom — celui de la
justice, de la technique, du savoir, de
I’objectivité. Chacune doit donc étre un
acte politique»'’, il nous dit ici que
chacune doit étre «un acte politique »
c'est-a-dire que pour le GIP comme le dit
I'un de ses artisans, Daniel Defert,
I’information était une lutte: « L’enquéte
elle-méme est une lutte. C’est ainsi que les
détenus la pergoivent quand ils font
circuler les feuilles du questionnaire dans
les cellules comme des tracts, en dépit des
menaces ou des punitions. Ainsi
I’entendent ceux qui prennent de gros
risques en faisant entrer et sortir les
questionnaires. » De méme a I’extérieur :
«Se méler a la file d’attente, discuter,
donner des questionnaires, parler de soi.
Ce n’est pas de la sociologie. La police est
1a, qui serre la file de pres : les jeunes sont
vite percus comme des gauchistes, le
souvenir de la greve de la faim n’est pas
effacé. Inversement, accepter le
questionnaire, parler a haute voix de la
prison, avant ou apres la visite, participer
aux réunions, ce n’est pas un acte simple
pour les familles des détenus: c’est
accepter un regroupement avec des gens
qui n’ont pas de proche en prison [ ... ],

c’est I’accepter sur une base politique :
c’est un acte politique. » '*

Dans un entretien avec Trombadori,
Foucault évoque précisément la présence
du G.LP dans Surveiller et punir ': « C’est
en certain sens, un livre de pure histoire
[...] On sentait que quelque chose d’actuel
¢était remis en question. Et, en effet, je n’ai
commencé a écrire ce livre qu’apres avoir
participé, pendant quelques années, a des
groupes de travail, de réflexion sur et de
lutte contre les institutions pénales. |[...]
Voila ce qu’est pour moi un livre-
expérience » .

Dans I’ensemble, Surveiller et punir est
une recherche sur la transformation du
chatiment, qui passe de la cruauté
physique du supplice sur les corps a la
prison et a la discipline et qui, en vertu de
I’extension des dispositifs carcéraux a
I’ensemble de la société, découvre
I’économie d’un pouvoir plus efficace et
plus pénétrant. Donc, en réalité il s’agit
de comprendre la transformation d’une
conception du pouvoir « ou il s’agissait de
traiter le corps comme une surface
d’inscription des supplices et des peines, a
une autre, qui cherchait au contraire a
former, a corriger et a réformer le
corps. »'> Ce livre cherche ainsi a cerner
les mécanismes technologiques spécifiques
du pouvoir qui pesent sur le corps,
l'articulent et le font fonctionner. Le
diagnostic est sans équivoque. Le pouvoir,
c'est la « multiplicité des rapports de force
qui sont immanents au domaine ou ils
s'exercent »'°, c'est-a-dire qu'en somme, le
pouvoir est partout car il vient de partout.
Dans Surveiller et punir, Foucault mentionne
demblée qu'il faut se défaire d’une
conception qui dit que le pouvoir ne fait que
réprimer : « Il faut cesser de toujours décrire
les effets de pouvoir en termes négatifs : il
«excluty, il «éprimey», il «refouley, il
«censure», il «abstraity, i1l «masquey, il
«cache». En fait le pouvoir produit; il
produit du réel; il produit des domaines
d’objets et des rituels de vérité »'. En effet,
selon Foucault, Le pouvoir n’est pas un
ensemble d’institutions et d’appareils qui



garantissent la sujétion des citoyens dans
un Etat donné (la souveraineté de 1’Etat) ;
le pouvoir n’est pas un mode
d’assujettissement, qui par opposition a la
violence, aurait la forme de la régle (la
forme de la loi) ; le pouvoir n'a donc pas
d'essence comme tel, il est « opératoire
»'. Le pouvoir n'est pas un attribut, il ne
peut méme pas Etre attribué; donc le
pouvoir n’existe pas car il n’existe qu’en
acte : il est action, il s’exerce plutdt qu’il
ne se posseéde. Cela signifie qu’il est
essentiellement relation, il est bel et bien
un rapport.

Cela suppose que le pouvoir ne s'exerce
pas a partir d'une instance unique ou méme
d'un groupe d'instances unifiées. Le
pouvoir est un ensemble de stratégies
silencieuses et invisibles, complexes dans
une société donnée, avec des dispositions,
des manceuvres, des techniques, des
fonctionnements  diffus, multiples et
souvent difficiles a repérer et ses effets ne
peuvent jamais dépendre d'une @«
appropriation ». En lui, nous devons
déchiffrer un réseau de relations qui se
diffuse a tous les niveaux et ne peut étre
compris que dans une multiplicit¢ de
rapports variés : «par pouvoir, il me
semble qu’il faut comprendre d’abord la
multiplicité des rapports de force qui sont
immanents au domaine ou ils s’exercent, et
sont constitutifs de leur organisation»'’ «
[...] un réseau de relations toujours
tendues, toujours en activité, plutét qu'un
privilége qu'on pourrait détenir ; qu'on lui
donne pour modele la bataille perpétuelle
plutot que le contrat qui opeére une cession
ou la conquéte qui s'empare d'un
domaine.»”. En somme, il faut admettre
« que ce pouvoir s’exerce plutot qu’il ne se
possede, qu’il n’est pas le «privilege»
acquis ou conserveé de la classe dominante,
mais I’effet d’ensemble de ses positions
stratégiques — effet que manifeste et
parfois reconduit la position- de ceux qui
sont dominés. (SP, p. 35.) » C’est-a-dire,
il s'exerce et ne se posseéde pas, il n’est pas
quelque chose que 1’on acquiert et que 1’on
peut conserver, il n'est pas le privilege

d'une classe dominante, et n’est pas
imposé a une classe passive, dominée.
C’est plutét au sein méme d’une telle
classe qu’il s’exerce. En effet, il est sans
doute inutile de penser ainsi en termes de
«classes », car le pouvoir n’est pas
unitaire et son application n’est pas
binaire. En réalité¢ il s’agit d’un réseau
extrémement complexe de « micro-
pouvoirs » qui pénétrent tous les aspects
de la vie sociale. « Ce pouvoir, d'autre
part, ne s'applique pas purement et
simplement, comme une obligation ou une
interdiction, a ceux qui « ne l'ont pas » ; il
les investit, passe par eux et a travers eux ;
il prend appui sur eux, tout comme eux-
mémes, dans leur lutte contre lui, prennent
appui a leur tour sur les prises qu'il exerce
sur eux. Ce qui veut dire que ces relations
descendent loin dans I'épaisseur de la
société, qu'elles ne se localisent pas dans
les relations de 1'Etat aux citoyens ou a la
frontiere des classes et qu'elles ne se
contentent pas de reproduire au niveau des
individus, des corps, des gestes et des
comportements, la forme générale de la loi

ou du gouvernement ; que s'il y a
continuité, il n'y a pas analogie ni
homologie, mais spécificité de

mécanismes et de modalité »*'.

Donc, le pouvoir chez Foucault est
clairement formulé en termes de stratégie,
de position, de relations actives. On
désigne généralement trois sens pour le
mot «stratégie». D’ abord, « pour désigner
le choix des moyens employés pour
parvenir a une fin »; il s’agit de« la
rationalité mise en ceuvre pour atteindre un
objectify?. Ultérieurement, «pour désigner
la maniére dont un partenaire, dans un jeu
donné, agit en fonction de ce qu’il pense
devoir étre I’action des autres, et de ce
qu’il estime que les autres penseront étre la
sienney ; il s’agit dans I’ensemble de « la
manicere dont on essaie d’avoir prise sur
I’autre»”. Finalement, «pour désigner
I’ensemble des procédés utilisés dans un
affrontement pour priver 1’adversaire de
ses moyens de combat et le réduire a
renoncer a la lutte» ; il s’agit donc des



«moyen destinés & obtenir la victoiren™*.
Tous les effets de pouvoir proviennent de
micro-pouvoirs qui ont chacun leur
objectif et leur spécificité propre et qui, par
ailleurs, ont une incidence sur l'ensemble
du réseau dans lequel ils opérent. D'autre
part, puisque le pouvoir est producteur, il
est en lien direct avec le savoir mais un
lien de corrélation et non de causalité.

Dés 1971, pour son enseignement au
Collége de France sur les « les Théories et
institutions pénales», Foucault formule
I’hypothese selon laquelle les termes de la
relation pouvoir-savoir sont indissociable :
«Aucun savoir ne se forme sans un
systeme de communication,
d’enregistrement, d’accumulation, de
déplacement qui est en lui-méme une
forme de pouvoir et qui est li¢, dans son
existence et son fonctionnement, aux
autres formes de pouvoir. Aucun pouvoir,
en revanche, ne s’exerce sans 1’extraction,
I’appropriation, la distribution ou la
retenue d’un savoir »*> Pour lui, 1l faut en
finir avec 1'idée que le pouvoir exclut le
savoir ou que le savoir ne peut réellement
se développer qu'en dehors de 'emprise et
des intéréts des instances de pouvoir. En
fait, savoir et pouvoir ne font qu'un. Il
s'agit d'un couple dynamique au sein
duquel il y a passage et relais du premier
au second et inversement. Le pouvoir
produit du savoir (celui-la n'est pas
nécessairement  intéress€ ou  méme
volontaire) et ce savoir (qui implique par
ailleurs lui aussi des tensions, des rapports
de forces et donc des relations de pouvoir)
sert a son tour le pouvoir dans sa
constitution, sa maintenance ou sa
prolongation. Il ne le favorise pas
seulement parce qu’il le sert et il ne
I’applique pas seulement parce qu’il est
utile. Le pouvoir et le savoir s’impliquent
directement 'un ’autre. Il n’y a pas de
relation de pouvoir sans constitution
corrélative d’un champ de savoir, ni de
savoir qui ne suppose et ne constitue en
méme temps des relations de pouvoir.
Ainsi, le pouvoir, entendu comme rapport
de forces, rapport «belliqueux » de

domination, une lutte continuelle entre
deux forces, la «guerre continuée par
d’autres moyens », produit du savoir et de
la vérité tout en minant la crédibilité de la
Vérité. « Peut-étre faut-il renoncer a croire
que le pouvoir rend fou et qu'en retour la
renonciation au pouvoir est une des
conditions auxquelles on peut devenir
savant. Il faut plutét admettre que le
pouvoir produit du savoir; que pouvoir et
savoir s'impliquent directement 1'un 1'autre;
qu'il n'y a pas de relation de pouvoir sans
constitution corrélative d'un champ de
savoir, ni de savoir qui ne suppose et ne
constitue en méme temps des relations de
pouvoir. [...] En bref, ce n'est pas l'activité
du sujet de connaissance qui produirait un
savoir, utile ou rétif au pouvoir, mais le
pouvoir-savoir, les processus et les luttes
qui le traversent et dont il est constitu¢, qui
déterminent les formes et les domaines
possibles de la connaissance »%°.
C’est-a-dire, les rapports de pouvoir-savoir
ne sont pas a analyser a partir d’un sujet
de connaissance qui serait libre ou non par
rapport au systtme du pouvoir. Le sujet
qui connait, les objets a connaitre et les
modalités de connaissance sont autant
d’effets de ces implications fondamentales
du  pouvoir-savoir et de leurs
transformations historiques. En bref, ce
n’est pas lactivit¢ du sujet de
connaissance qui produirait un savoir, utile
ou rétif au pouvoir, mais le pouvoir-savoir,
les processus et les luttes qui le traversent
et dont il est constitué, qui déterminent les
formes et les domaines possibles de la
connaissance. Foucault explique et avance
la proposition suivante : « le pouvoir, ce
n'est pas une institution, et ce n'est pas une
structure, ce n'est pas une certaine
puissance dont certains seraient dotés
c'est le nom qu'on préte a une situation
stratégique complexe dans une société
donnée »*. Voila, en somme, ce qu'est le
pouvoir.

Le corps devient objet de savoir. On
cherche a le domestiquer, a le rendre plus
docile, a le contrdler, a l'orienter, a le
connaitre pour mieux le manipuler et ainsi



le rendre plus producteur. L'appareil
administratif a de plus en plus besoin
d'information et ainsi de savoir a propos de
I'individu qu'il s'occupe désormais, en
quelque sorte, de gérer. Et ce savoir, ce
sont les sciences humaines qui vont le lui
fournir peu a peu. Le sujet devient ici une
préoccupation a la fois scientifique et
politique, il devient, directement, objet de
savoir’. La santé du corps et le savoir a
son sujet remplace le salut de I'Ame®. En
somme, la vie et le corps sont alors
devenus, a partir du XVIII° siécle, un objet
du pouvoir. Avant, il n’y avait que des
sujets juridiques, dont le souverain pouvait
prélever les biens et les droits ainsi que la
vie en demi ¢re instance. Maintenant, on a
des corps et des populations. Le pouvoir
est devenu physico-biologiste. Il finit
d’étre essentiellement juridique. Il doit
jouer avec ces €étres singuliers que sont la
vie et le corps. Ces étres entrent dans le
politique du pouvoir : « mutation capitale,
I’une des plus importantes sans doute, dans
I’histoire des sociétés humaines»™".

Le XVIllIe siécle ne punit pas moins, mais
il punit mieux. Le corps humain entre dans
une machinerie de pouvoir qui le fouille, le
désarticule et le recompose. Une
« anatomie politique», qui est aussi bien
une « mécanique du pouvoiry, est en train
de naitre ; elle définit comment on peut
avoir prise sur le corps des autres, non pas
simplement pour qu’ils fassent ce qu’on
désire, mais pour qu’ils opérent comme on
le veut, avec les techniques, selon la
rapidité et I’efficacité qu’on détermine. La
discipline fabrique ainsi des corps soumis
et exercés, des corps dociles. La discipline
majore les forces du corps (en termes
¢conomiques d’utilit¢) et diminue ces
mémes forces (en temps politiques
d’obéissance). D’un mot : elle dissocie le
pouvoir du corps elle en fait d’une part une
aptitude, une «capacité » ; qu’elle cherche
a augmenter ; et elle inverse d’autre part
I’énergie, la puissance qui pourrait en
résulter, et elle en fait un rapport de
sujétion stricte. Donc, le pouvoir rend le
corps docile, ce corps docile que le

pouvoir fabrique, c’est le corps utile de
I’individu branché sur la machine de
production, donc il travaille a faire de
celui-ci un objet de production. L'homme
devient une machine, dit Foucault ; a
I'hopital, a 1'école, a la caserne, c'est tout
un ensemble de procédés empiriques et
réfléchis qui concourent a corriger puis a
contrdler la totalit¢ des opérations du
corps. Le corps-utile, voila le résultat qui
découle de l'utilisation de cette nouvelle
technique de gouvernance anatomo-
politique.

Foucault souligne néanmoins que ce n'est
pas la premiére fois que l'on porte autant
d'intérét au corps qui, a coup sur, est 'objet
d'un investissement, car dans toutes les
sociétés le corps est contraint et soumis a
tel ou tel impératif de pouvoir. Par contre,
ce qui est nouveau ici, c'est d'abord
I'échelle du contrdle : Le corps n’était pas
considéré comme une entité unique, mais
comme un mécanisme dont les parties
pouvaient étre utilisées séparément.

De plus, le but n’était pas la renonciation
comme dans la tradition ascétique, mais
une augmentation des capacités. Cette
«anatomie  politique»  constitue  un
mécanisme de pouvoir. Sur le plan
économique de I'utilité, elle augmente les
forces du corps, cependant, elle les
diminue sur le plan politique de
I’obéissance. «[...] il ne s'agit pas de traiter
le corps, par masse, en gros, comme s'il
¢tait une unité indissociable, mais de le
travailler dans le détail ; d'exercer sur lui
une coercition ténue, d'assurer des prises
au niveau méme de la mécanique -
mouvement, geste, attitudes, rapidité
pouvoir infinitésimal sur le corps actif.
L'objet, ensuite, du contrdle : non pas ou
plus les éléments signifiants de la conduite
ou le langage du corps, mais I'économie,
I'efficacité  des  mouvements, leur
organisation interne; la contrainte porte sur
les forces plutot que sur les signes; la seule
cérémonie qui importe vraiment, c'est celle
de l'exercice.

La modalit¢ enfin : elle implique une
coercition ininterrompue, constante, qui



veille sur les processus de l'activité plutot
que sur les résultats et elle s'exerce selon
une codification qui quadrille au plus pres
le temps, 1'espace, les mouvements.

Ces méthodes qui permettent le controle
minutieux des opérations du corps, qui
assurent l'assujettissement constant de ses
forces et leur imposent un rapport de
docilité-utilité, c'est cela qu'on peut
appeler les disciplines»”'.

Le corps docile est entierement recomposé
par cette nouvelle mécanique micro-
physique du pouvoir. La spécificité de la
disciple, ce qui fait sa grande force, assure
sa stabilité et sa constance, c'est son souci
du détail. « La discipline est une anatomie
politique du détail »*.

C’est la gestion du détail qui fait son
succes : par exemple, a «l’exercice» qui
décompose chaque mouvement en gestes
précis et utiles permettant de gagner du
temps. Tous ces dispositifs qui regardent
au quotidien dans le détail permettent la
pérennité du systéme disciplinaire et, en
premier lieu sans doute, celle du pouvoir
policier. «On est avec la police, dans
I’indéfini  d’un contréle qui cherche
idéalement a rejoindre le grain le plus
¢lémentaire, le phénomene le plus passager
du corps social»>. Le nombre et le
contenu des apports et registres de la
police  illustrent parfaitement cette
observation permanente et «pointilleuse»
du comportement des individus.

En somme, le but de la discipline c’est de
transformer 1’ensemble des individus en
autant de « corps docilesy» : « est docile un
corps qui peut étre soumis, qui peut étre
utilisé, qui peut étre transformé et
perfectionné»>*. Pour cela, il est nécessaire
que tous les individus soient «a leur
place». Il faut donc gérer les corps comme
autant de pieces d’'un mécanisme
d’ensemble, ce qui suppose une gestion de
la visibilité, du regard.

L'appareil disciplinaire ne serait cependant
pas complet sans un dispositif contraignant
du regard qui se porte sur son objet rendu
visible en quasi-permanence’ par le
concours d'un  minutieux  dispositif

d'observation. «Les institutions
disciplinaires ont sécrét¢ une machinerie
de controle qui a fonctionné comme un
microscope de la conduite ; les divisions
ténues et analytiques qu’elles ont réalisées
ont formé, autour des hommes, un appareil
d’observation, d’enregistrement et de
dressage. » (SP., p. 175).

Le dispositif disciplinaire vise a tout voir
en permanence d’un seul regard. Mais ce
regard a Dbesoin de relais. Ainsi,
I’organisation pyramidale répond a deux
exigences : « €tre assez compléte pour
former un réseau sans lacune» et « étre
assez discrete pour ne pas peser d’un poids
inerte sur 1’activité a discipliner» (SP., p.
176).

Grace a cette surveillance hiérarchique,
continue et fonctionnelle, la discipline
devient un systéme «intégré» et s’organise
aussi comme « un pouvoir multiple
automatique et anonyme ». Car la
surveillance fonctionne en réseau de
relations, non seulement descendantes,
mais aussi plus ou moins ascendantes et
latérales. Méme si lapyramide a un
sommet, «c’est 1’appareil tout entier qui
produit du« pouvoir» et distribue les
individus dans ce champ permanent et
continu» (SP., p. 179). Ainsi, la discipline
est partout et « toujours en éveil ; elle
controle sans cesse méme les contrdleurs.
Un pouvoir optique et mécanique, parce
qu’elle se soutient par « ses propres
mécanismes» et qu’elle annonce « le jeu
ininterrompu de regards calculés ». En
somme, « Grace aux techniques de
surveillance, la {physique} du pouvoir, la
prise sur le corps s’effectuent selon les lois
de I’optique et de la mécanique, selon tout
un jeu d’espaces, de lignes, d’écrans, de
faisceaux, de degrés, et sans recours, en
principe au moins, a I’exces, a la force, a la
violence. Pouvoir qui est en apparence
d’autant moins « corporel» qu’il est plus
savamment « physique » » (SP., p. 179).

L'archétype, sorte de modele ou plutdt de
programme, de ce nouveau régime de
punition et de surveillance issu de ce type



de savoir-pouvoir, c'est le panoptique. Ce
« modele » n'est pour Foucault ni un type
idéal ni un schéma théorique, il décrit
plutét une technologie de pouvoir, « un
programme mis en jeu de diverses fagons
dans la réalité¢. Un programme qui induit
des effets dans le champ social »*°. Le
panoptique, sorte de prison-mode¢le,
incarne cette facon entiére de punir.

La description du dispositif du Panopticon,
dans Surveiller et punir, est trés précise :
«A la périphérie, un batiment en anneau ;
au centre, une tour ; celle-ci est percée de
larges fenétres qui ouvrent sur la face
intérieure de 1’anneau; le Dbatiment
périphérique est divisé en cellules, dont
chacune traverse toute [’épaisseur du
batiment ; elles ont deux fenétres, I’une
vers l’intérieur [ ... ] l’autre, donnant sur
I’extérieur, permet a la lumiére de
traverser la cellule de part en part. [ ... ]
Par I’effet du contre-jour, on peut saisir de
la tour, se découpant exactement sur la
lumicre, de petites silhouettes captives
dans les cellules de la périphérie. Autant
de cages, autant de petits théatres, ou
chaque acteur est seul, et constamment
visible»’.

Il est le lieu ou les relations de pouvoir se
font totales, ou l'on voit « s'épanouir la
technologie du dressage des corps et des
ames »°". Clest un dressage qui se fait sur
les corps, mais dont l'art est si acheve, qu'il
s'effectue avec toujours de moins en moins
de contact physique direct. Le dispositif du
panoptique  « évite tout affrontement
physique » (SP., 2004). La pratique y est
celle de la mise a distance. La tactique y
est celle de la répartition des individus
dans D’espace et de la catégorisation,
accompagnées d’une permanence du
regard sans visage. Le pouvoir y «tend a
I’incorporel» (SP., p. 204). C’est bien cet
incorporel, d’ailleurs, malgré la présence
apparemment surabondante du corps. C’est
lui anime le ressort le plus redoutable de
la soumission. C’est lui qui traverse la
sanction, méme lorsqu’elle est la plus
violente. L’idéal de la guillotine, par
exemple : «Presque sans toucher au corps,

la guillotine supprime la vie» (p. 19).
Toutes les figures disciplinaires sont alors
a revisiter. Une fois évoquée cette force de
I’incorporel : les cloisonnements, les files,
les colonnes, les rangs, les murs mémes y
prennent un autre sens. Ils orientent sans
toucher, ils contraignent sans saisir. Tout
leur art est de ne jamais entrer en contact
avec les chairs et les peaux. Il y a comme
une fascination ici a contraindre et méme a
enfermer sans que le corps ne soit jamais
touché. Ces dispositifs créent, plus
profondément encore, un effet qui n’est
plus un effet de corps: «Celui qui est
soumis a un champ de visibilité, et qui le
sait, reprend a son compte les contraintes
du pouvoir» (p. 204). La grande procédure
mise en place, tactique qu’aucune figure,
d’ailleurs, ne peut représenter, est celle de
I’intériorisation. L’incorporel est au centre
des procédures disciplinaires. Il est au
centre de leur démarche comme de leur
finalité. La surveillance et la punition ne
visent qu’un objet: une «réalit¢ sans
corps» (p. 22). Elles ne visent pas autre
chose. C’est une «histoire de I’ame
moderne» (p. 27) avec cette mise en scéne
vertigineuse d’  «une pénalit¢ de
I’incorporel » (p.21).

Voila la seconde grande force de la
discipline : la puissance de l'incorporel.
Cette force accompagne et suit celle du
détail de la vie quotidienne des hommes.
«Notre société n’est pas celle du spectacle,
mais de la surveillance ; sous la surface
des images, on investit les corps en
profondeur ; derriere la grande abstraction
de D’échange, se poursuit le dressage
minutieux et concret des forces utiles ; les
circuits de la communication sont les
supports dun  cumul et d’une
centralisation du savoir ; le jeu des signes
définit les ancrages du pouvoir ; la belle
totalit¢ de I’individu n’est pas amputée,
réprimée, altérée par notre ordre social,
mais D’individu y est soigneusement
fabriqué, selon toute une tactique des
forces de des corps. Nous sommes bien
moins grecs que nous ne le croyons. Nous
ne sommes ni sur les gradins ni sur la



scene, mais dans la machine panoptique,
investis par ses effets de pouvoir que nous
reconduisons nous-mémes puisque nous en
sommes un rouage» (SP. 219)

Foucault, dans un éclairant essai définit
I’exercice du pouvoir comme un mode
d’action sur les actions des autres, qu’il
caractérise par « le « gouvernement» des
hommes les uns par les autres au sens le
plus étendu de ce mot », il y inclut un
¢lément important qui se nomme « la
liberté¢ ». C’est-a-dire que « le pouvoir ne
s’exerce que sur des « sujets libres », et
seulement s’ils sont « libresy »* . Et
Foucault entend par les « sujets libres»
«des sujets individuels ou collectifs qui ont
devant eux un champ de possibilités ou
plusieurs conduites, plusieurs réactions et
divers modes de comportement peuvent
prendre la place»™’. La ou sont saturées les
surdéterminations d’assujettissement, il
n’y a pas de relation de pouvoir: «
I’esclavage n’est pas un rapport de pouvoir
lorsque I’homme est aux fers (il s’agit
alors d’un rapport physique de contrainte),
mais justement lorsqu’il peut se déplacer et
a la limite s’échapper. »*'. Il n’existe donc
pas de confrontation de pouvoir et de
liberté, ni de rapport d’exclusion entre eux,
rapport dans lequel la liberté disparaitrait
partout ou le pouvoir s’exerce ; mais un
jeu beaucoup plus complexe dans lequel la
libert¢  apparait «comme condition
d’existence du pouvoir (& la fois son
préalable, puisqu’il faut qu’il y ait de la
libert¢ pour que le pouvoir s’exerce, et
aussi son support permanent puisque, si
elle se dérobait entiérement au pouvoir qui
s’exerce sur elle, celui-ci disparaitrait du
fait méme et devrait se trouver un substitut
dans la coercition pure et simple de la
violence) »*%; mais aussi « comme ce qui
ne pourra que s’opposer a un exercice du
pouvoir qui tend en fin de compte a la
déterminer entiérement»”. Donc, suivant
Foucault, on ne peut séparer la relation de
pouvoir de I’insoumission de la liberté « la
relation de pouvoir et 1'insoumission de la
liberté ne peuvent donc étre séparéesy ™.

Selon Foucault, nous sommes donc tous
assujettis, et ce, encore davantage
aujourd'’hui qu'hier. Le sujet que nous
montre Foucault est une sorte de figure
constituée, le fruit dun acharnement
corporel. Il est fagconné par l'action de
certains dispositifs de savoir et de pouvoir.
Il n'est cependant pas que ce produit
déterminé puisqu'il est aussi libre, qu'un
certain espace de liberté¢ lui «appartienty,
ne serait-ce que dans les rapports de force
au sein desquels il se trouve. Le sujet peut
et doit, selon Foucault, toujours avoir
plusieurs comportements possibles.

Il me semble que Michel Foucault est clair
a propos de son objectif et le sens qu’il
donne a son itinéraire philosophique
marqué par la fragilit¢ du présent et
caractéris¢é par la quéte généalogique.
Drailleurs, Michel Foucault affirme dans
un Magasine littéraire, publi¢ I’année de
sa mort, en 1984 : « je pars d’un probleme
dans les termes ou il se pose actuellement
et j’essaie d’en faire la généalogie.
Généalogie veut dire que je mene
I’analyse a partir d’une question
présenten” Dans Surveiller et punir, a
propos de la prison, il parle aussi de
« faire I’histoire du présent»*® ¢’est-a-dire,
«réactiver la charge de passé présente
dans le présent. Donc faire quelque chose
comme une généalogie du présent, ou une
problématisation historique des questions
actuelles. »*’

Donc, l'objectif implicite de l'archiviste
patient qui questionne 1'histoire par souci
de l'actualité est peut-étre de réfléchir sur
les conditions de la vie bonne, ouvrir les
perspectives d’un meilleur avenir. Une
ouverture sur I’avenir est une fagon de
libérer le sujet du systeme du pouvoir
moderne et le transforme en de
« nouvelles formes de subjectivité ».
Autrement dit, cette nouvelle forme de
subjectivit¢ c’est une «forme de
résistance aux différents types de pouvoir»
qui débarrassent les individus de «ce que
nous sommes», a savoir de 1’économie
actuelle des relations de pouvoir. Elle est
une stratégie politique pour résister au



pouvoir. En d’autres termes, 1’exploration de
nouvelles formes du sujet et de nouveaux
champs de penser, de modes de vie et
d’expériences. Elle consiste dans [’activité
créativité de la problématisation critique et de
notre présent et du champ actuel de
nouvelles  expériences  possibles, une
expérience qui prend sens d’une fiction :
«Une expérience est toujours une fiction :
c’est quelque chose qu’on se fabrique a soi-
méme, qui n’existe pas avant et qui se
trouve exister aprés»

J.-F. Pradeau écrit dans son introduction a
I'Alcibiade en présentant Foucault comme
guerrier, résistant a la souffrance : «
L'histoire est connue et l'on sait que
Socrate n'aura pu interrompre qu'un instant
la marche d'Alcibiade, mais 1'instant de cet
entretien fictif est 1'occasion d'une
promesse que d'autres doivent entendre :
l'amélioration de soi est la condition d'une
vie heureuse »*. Et nous aimerions ajouter
que la résistance au type d'assujettissement
est une fagon de s'assurer un meilleur
avenir et de moindres souffrances. C'est
une tactique qui prend forme d’un reméde
a l'intolérable.

A la lumiére de ce qui précéde, le théme
du souci de soi nous apparait comme une
forme de reméde [I’intolérable, a
l'assujettissement, un acte de résistance qui
est posé en réaction a 1'état de fait qui a été
diagnostiqué caractérisé par le sujet passif
fabriquer par le pouvoir de la norme. Ce
théme, cette préoccupation, découlent en
quelque sorte des analyses des rapports de
force effectuées par Foucault. Dans ces
conditions, ['epimeleia heautou, c'est-a-
dire le souci de soi, le travail sur soi, ne
serait-il pas ce qui pourrait nous assurer un
meilleur avenir ? Deleuze écrivait
d'ailleurs que « L'idée fondamentale de
Foucault, c'est celle d'une dimension de la
subjectivité qui dérive du pouvoir et du
savoir, mais qui n'en dépend pas » ; ce
qui nous rappelle que subjectivité chez
Foucault n'est ni une origine, ni un
fondement, ni méme un principe. « On
peut alors comprendre qu'une histoire de la
subjectivité dépende, dérive d'une analyse

des institutions ou des formations de
savoir, car elles précedent et pour une part
constituent la conscience, ou les types de
conscience que les hommes prennent
d'eux-mémes »".

Nous avons constaté que le pouvoir
disciplinaire est un mécanisme qui impose
a I’individu la norme, ce que Foucault
cherche a trouver par cette alternative du
souci de soi ou par la subjectivation
éthique, c’est la singularité du sujet qui est
résistant a la normalité. Dans cette
singularit¢ du sujet, a savoir dans le
rapport de soi a soi, intervient le probléme
de résistance évoqué par Foucault dans le
cours au college de France  intitulé
L’Herméneutique du sujet : « 1l n’y a pas
d’autre point, premier et ultime, de
résistance au pouvoir politique que dans le
rapport de soi a soi », et avance ceci : «Si
on prend la question du pouvoir, du
pouvoir politique, en la replacant dans la
question  plus générale de la
gouvernementalit¢ — gouvernementalité
entendue comme un champ stratégique de
relations de pouvoir, au sens plus large du
terme et pas simplement politique -, donc,
si on entend par gouvernementalit¢ un
champ stratégique de relations de pouvoir,
dans ce qu’elles ont de mobile, de
transformable, de réversible, je crois que la
réflexion  sur  cette  notion  de
gouvernementalité ne peut pas ne pas
passer, théoriquement et pratiquement, par
I’¢lément d’un sujet qui serait défini par le
rapport de soi a soi. Alors que la théorie du
pouvoir politique comme institution se
référe d’ordinaire a wune conception
juridique du sujet de droit, il me semble
que l’analyse de la gouvernementalité¢ —
c’est-a-dire : 1’analyse du pouvoir comme
ensemble de relations réversibles — doit se
référer a une éthique du sujet par le rapport
de soi a soi. Ce qui veut dire tout
simplement que, dans le type d’ analyse
que j’essaie de vous proposer depuis un
certain temps, vous voyez que : relations
de pouvoir - gouvernementalit¢ —
gouvernement de soi et des autres -
rapport de soi a soi -, tout ceci constitue



une chaine, une trame, et que c’est la,
autour de ces notions, que l’on doit
pouvoir, je pense, articuler la question de
la politique et la question de I’éthique.»™
L’« analyse du pouvoir comme ensemble
de relations réversibles » signifie celle des
relations de pouvoir réversibles entre la
domination et le dominé, a savoir le
probléme de la résistance. Donc une
«éthique du sujet» en tant que rapport de
soi a soi ouvrira une possibilit¢ de la
résistance a la gouvemementalité. La
singularité ou le «soi» du sujet qui échappe
a la disciplinalisation et qui peut y résister
forme le point de résistance a la
gouvernementalité.

Ce rapport a soi sera donné¢ a penser
comme forme de résistance possible aux
systtmes de pouvoir. Et c’est par cette
subjectivation que le point de résistance au
pouvoir disciplinaire s’établit: «La
conversio ad se [le retour a soi] est aussi
une trajectoire ; une trajectoire grace a
laquelle, échappant a toutes les
dépendances et a tous les asservissements,
on finit par se rejoindre soi-méme, comme
un havre a I’abri des tempétes ou comme
une citadelle que ses  remparts
protégent.»> Ce retour 4 soi comme
résistance au pouvoir, nous pouvons
I’appeler le désassujettissement. La
subjectivation est donc un autre nom du
désassujettissement.

Cependant, ce rapport de soi a soi ne
s’établit pas dans une pratiquesolitaire.
C’est-a-dire, I’intervention de 1’autre qui
conduit celle-la  est indispensable.
Intervention directe ou pratique de
résistance contre une certaine forme
d’assujettissement et  invention  de
nouveaux chemins de pensée ou nouveaux
types de subjectivations. Elle est
proprement la mise en pratique de
l'attitude critique.

Dans une conférence qui date de 1978
publiée sous le titre du « Qu’est ce que la
critique ?»°*, Foucault expose le probléme
de la critique comme un «projet» qui
caractérise la  pensée occidentale
moderne, ceci bien avant Kant. Dans ce

texte «Qu’est ce que la critique 7»,
Foucault, évoque Kant pour signaler dans
son «attitude critique », la premicre
entreprise de «désasujettissement » de la
philosophie occidentale.

Foucault débute son argumentation en
affirmant qu’il y a plusieurs significations
du mot «critique ». Il discute 1’idée d’une
premicre disjonction historique entre deux
courants de la critique. « A c6té de la
haute entreprise kantienne », selon
Foucault, 1’idée d’une premicre attitude
critique se distinguera comme la condition
méme de sa possibilité; probleme de
I’ Aufkldirung, reléve Foucault, ou d’un
certain appel au courage lancé sous ses
traits”>. Foucault affirme dans cette
question de la critique 1’idée d’un décalage
historique primordial, entre une premicre
spécification kantienne de [’Aufkldrung,
d’une part, puis cette autre, paralle¢le, par
laquelle le philosophe allemand aura
encore établi 1’idée plus que centenaire de
la Critique comme connaissance « de la
connaissance»’®.  Dans ce  dernier
déplacement, ce que Foucault nomme lui-
méme «attitude critique» correspondra en
somme a 1’idée plutdt contenu sous ce
dernier terme [’Aufkldrung. Cette question
de [Dattitude critique qui sera celle de
Foucault, affirme ainsi Foucault, « j’aurais
I’arrogance de penser qu’elle n’est pas tres
différence de celle que Kant donnait : non
pas celle de la critique, mais justement de
quelque chose d’autre. Ce n’est pas tres
loin en définitive de la définition qu’il
donnait de I’ Aufkldrung, »°'.

Foucault trouve dans cet exposé le sens
d'une vieille attitude qui la motive; «
inqui¢tude »° fondamentale devant la
multiplication des « arts de gouverner les
hommes »”’, qui aura suscité depuis le
seizieme siecle le mouvement parallele,
continu, d'une contre-réponse : « il y aurait
eu quelque chose qui serait né en Europe a
ce moment-la, une sorte de forme
culturelle générale, a la fois attitude morale
et politique, maniére de penser, etc. et que
j'appellerais tout simplement l'art de n'étre
pas gouverné ou encore l'art de ne pas étre



gouverné comme ¢a et a ce prix. Et je
proposerai donc, comme toute premicre
définition de la  critique,  cette
caractérisation générale : l'art de n'étre pas
tellement gouverné »®.

Michel Foucault, particuliecrement dans ses
derniers travaux, explore et expérimente
méme une issue  ¢éthique,  sorte
d'échappatoire qui « ouvrirait » d'autres
possibilités. Foucault dit d'ailleurs que : «
Je suis un expérimentateur en ce sens que
j'écris pour me changer moi-méme et ne
plus penser la méme chose
qu'auparavant»61 .

Du sujet soumis a 1’autre par le contrdle
disciplinaire et la dépendance qui est
congu comme effet des dispositifs du
pouvoir-savoir, on passe au sujet attaché a
sa propre identité par la conscience ou la
connaissance de soi qui est constitue par le
rapport de soi a soi. En d’autres termes,
dans Surveiller et punir Foucault
démontre la fabrication d’individus a
travers un processus d’objectivation (dans
le sens d’assujettissement a une norme)
I’histoire de la sexualité examine comment
I’individu se construit lui-méme a partir
d’un processus de subjectivation (dans le
sens de Résistance a une norme).

Foucault assigne la critique comme tache a
la  philosophie, depuis la question
kantienne « Was ist Aufklarung ? », de
nous dire justement ce qu'est aujourd'hui,
ce que nous sommes aujourdhui: « La
question qui me semble apparaitre pour la
premiere fois dans ce texte de Kant, c’est
la question du présent, la question de
I’actualité : qu’est-ce qui se passe
aujourd’hui ? Qu’est ce qui se passe
maintenant ? Et qu’est-ce que c’est que ce
« maintenant » a ’intérieur duquel nous
sommes les uns est les autres ? » (QL, 679)
. A partir de cette question, la question du
présent est placée au centre de la réflexion
philosophique et la tache de la philosophie,
selon Foucault, ne consiste pas a chercher
les conditions formelles de vrai ou de
déterminer I’essence  supra-historique,
mais consiste a faire le diagnostic du
présent. Ce travail donne au philosophe

une spécificité a son activité comme
diagnosticien qui est au méme temps une
lecture critique de son propre temps.

Toute la méthode foucaldienne, Ila
généalogie en somme, a cette fonction
critique de diagnostiquer le présent;
comme Foucault était accoutumée a dire :
« Je suis un diagnosticien du présent» pour
caractériser son entreprise ; de nous dire
d'abord ce que nous sommes aujourd'hui.
Puis, dans le second moment de la critique,
une fois que le diagnostic est posé, il est
possible, « en suivant les lignes de fragilité
d'aujourd'hui », de « parvenir a saisir par
ou ce qui est et comment ce qui est
pourrait ne plus étre ce qui est. Et c'est en
ce sens que la description doit étre toujours
faite selon cette espece de fracture
virtuelle, qui ouvre un espace de liberté,
entendu comme espace de liberté concréte,
c'est-a-dire de transformation possible »**.
Foucault  parle d’une  « fracture
virtuelle» ce qui signifie que le travail du
philosophe ne « prétend pas étre en lui-
méme rupture effective de notre actualité.
Il en dessine seulement la possibilité dans
I’écriture, comme essai ou encore fiction.
Chaque livre de Michel Foucault est une
option prise sur une transformation encore
a venir, et, pour une part, encore a
inventer, de nous méme. »™, et les moyens
de cette invention de nous méme, ou
transformation  «seront ceux d’une
analytique critique »**.  La  question
critique aujourd’hui, d’aprés Foucault, «
doit étre retournée en question positive :
dans ce qui nous est donné comme
universel, nécessaire, obligatoire, quelle
est la part de ce qui est singulier,
contingent et di a des contrainte
arbitraire 7»> . 1l s’agit en somme « de
transformer la critique exercée dans la
forme de la limitation en une critique
pratique dans la forme du franchissement
possible» :  une critique qui, par
conséquent, « va s’exercer non plus dans la
recherche des structures formelles qui ont
valeur universelle, mais comme enquéte
historique a travers les événements qui
nous ont amenés a nous constituer, a nous



reconnaitre comme sujets de ce que nous
faisons, pensons, disons » 66

Dans ces conditions «la critique est
absolument indispensable pour toute
transformation » (« Est-il donc important
de penser ? »*’. Car « une transformation
qui resterait dans le méme mode de
pensée, une transformation qui ne serait
qu’une certaine mani¢re de mieux ajuster
la méme pensée a la réalit¢ des choses ne
serait qu’une transformation superficielle »
(ibid., sq.). En revanche, « a partir du
moment ou on commence a ne plus
pouvoir penser les choses comme on les
pense, la transformation devient a la fois
trés urgente, trés difficile et tout a fait
possible» (id., p. 1000). Donc, « il n’y a
pas un temps pour la critique et un temps
pour la transformation, il n’y a pas ceux
qui sont enfermés dans une radicalité
inaccessible et ceux qui sont bien obligés
de faire les concessions nécessaires au réel
» (ibid.). En fait, «le travail de
transformation profonde ne peut se faire
que dans 1’air libre et toujours agité¢ d’une
critique permanente » (ibid.). D'ou
I'importance de l'histoire qui, dans cette
approche critique, sert a montrer, nous
l'avons déja dit, I'absence d'objets naturels.
En d'autres mots, I'histoire a pour fonction,
chez Foucault, de nous montrer que ce qui
est n'a pas toujours été ainsi, ce qui ouvre
les possibilités de faire et de penser
autrement. En d’autres termes, cette facon
de pousser la pensée vers d’autres horizons
est I’objet d’une philosophie qui investit le
dehors en le mettant «a 1’épreuve des
questions qui lui paraissent étrangeres ou
extérieures. Faire de 1’art de penser un art
de délimiter de nouveaux problémes,
autour desquels se formeront des
ensembles qui ne leur préexistent pas»™.

D'ailleurs Foucault, dans la préface a
[’Histoire de la sexualité, en 1984, propose
pour la premicre fois de considérer ses
livres comme une série d’ « exercices
philosophiques » pragmatiques dont
l'enjeu serait de savoir « dans quelle

mesure le travail de penser sa propre
histoire peut affranchir la pensée de ce
qu'elle pense silencieusement et peut lui
permettre de penser autrement »*. Voila le
sens ou le role de la philosophie. Un sens,
qu’il nous semble, retrouver chez
Nietzsche lorsque ce dernier traite de la
philologie et dit, dans la deuxiéme des
Considérations inactuelles : « 11 est
¢galement vrai que je suis le disciple
d'époques plus anciennes, notamment de
I'Antiquité grecque, et que c'est seulement
dans cette mesure que j'ai pu faire sur moi-
méme, comme fils du temps présent, des
découvertes aussi inactuelles. [...] je ne
sais quel sens la philologie -classique
pourrait avoir aujourd'hui, sinon celui
d'exercer une influence inactuelle, c'est-a-
dire d'agir contre le temps, donc sur le
temps, et, espérons-le, au bénéfice d'un
temps & venir » .

C'est exactement ce sens que Foucault
donne a l'attitude critique, voire l'attitude
de modernité. On voit qu’il y a quelque
chose de sceptique dans cette position
philosophique, dans cette attitude critique
c'est-a-dire qui doute de la vérité et ainsi il
ouvre le chemin a d’autres possibilités.
Dans ce sens Foucault fait de Ia
philosophie une attitude critique qui ouvre
des  perspectives sur une nouvelle
définition de sujet et de la vérité, il ne
s’agit plus d’une critique des limites, mais
des possibilités de les franchir ; il ne s’agit
plus d’une critique transcendantale
refondant une métaphysique, mais les
conditions historiques de fabrication du
sujet. D’ailleurs, Foucault dans une
entrevue qui date de 1984 en répondant a
une question qui lui demande si «le sujet »
qu’il décrit dans ses derniers travaux devra
étre compris comme une « condition de
possibilité de 1’existence », maniere, en
somme, de lui demander s’il reconstruit
alors le sens du «sujet transcendantaly»
kantien, Foucault répond ainsi, inversant
les termes de  I’interrogation :
« Absolument pas. C’est I’expérience qui
est la rationalisation d’un processus, lui-
méme provisoire, qui aboutit a un sujet, ou



plutot a des sujets.  J’appellerai
subjectivation le processus par lequel on
obtient la constitution d’un sujet, plus
exactement d’une subjectivité, qui n’est
é¢videment que 1'une des possibilité
données d’organisation d’une conscience
de soi »'".

Devant ce grand banquet de la
normalisation que dresse le pouvoir
pastoral, trouver une échappatoire, une
ligne de fuite, une issue éthique. Une
certaine souveraineté de l'individu sur lui-
méme, une certaine autonomie comme
dirait Kant, voila ce qui alimente les
recherches foucaldiennes. En somme,
sortir de I'emprise totale du dehors par le
style, par la pratique du style. Faire de son
existence une ceuvre d'art en s'élaborant
soi-méme, tel est le dessein de 1'homme
moderne, c'est-a-dire critique. L'homme
moderne n'est ni pour Baudelaire ni pour
Foucault « celui qui part a la découverte de
lui-méme, de ses secrets et de sa vérité
cachée ; il est celui qui cherche a s'inventer
lui-méme. Cette modernité ne libére pas
I'homme en son étre propre ; elle 'astreint
a la tiche de s'‘élaborer lui-méme »'>
Foucault, en problématisant sa propre
actualité, en réfléchissant sur « aujourd'hui
», a poursuivi l'age de la Critique inauguré
par les Lumieres. Cette attitude, cet €thos
philosophique caractérisé par la « critique
permanente de notre étre historique »”°, a
conduit Foucault vers I'exploration de
nouvelles pratiques de liberté.

Zahir Haddouche
Références :

1- Foucault, M. « Titre et travaux », Dits et Ecrits 1,
Paris, Gallimard, coll. « Quarto », 2001, no. 71, p.
872.

2 -Foucault, M. « Manifeste du G.I.P. », Dits et
écrits 1, Paris, Gallimard, coll. « Quarto », no. 86.
P. 1042-1043.

3 -Dits el écrits, Gallimard, 1994, vol. IV, n°346, p.
638.

4-Ibid, p. 638.

5- Intolérable est le maitre mot de ces années tres
agitées. « Intolérable» est un terme récurrent dans la
lutte engagée par le G.I.P. Intolérable est le titre
choisi pour les « quatre publications du GIP :
Enquéte dans vingt prisons, le GIP enquéte dans

une prison modéle : Fleury-Mérogis, L assassinat
de George Jackson et Suicides de prison. : « Sont
intolérables : les tribunaux, les flics, les hopitaux,
les asiles, I’école, le service militaire, la presse, la
télé, I’Etat.» (GIP, Enquéte dans 20 prisons,
Champ libre, 1971.)

6 -« Quand I’information est une lutte », La Cause
du peuple/J’accuse, mai 1971. (Archives d'une
lutte)

7-Dits el écrits,, 11, n° 161, p. 799.

8 - Dits el écrits, 11, n° 106, p. 310.

9 -Le Groupe d’information sur les prisons :
Archives d’une lutte, 1970-1972, Documents réunis
et présentés par Philippe Artiéres, Laurent Quéro et
Michelle Zancarini-Fournel ; postface de Daniel
Defert, Edition de I'IMEC, p. 324.

10-Frangois Boullant, Michel Foucault et les
prisons, Presses Universitaires de France, 2003, p.
12.

11- Ibid., p. 242-243.

12- La Cause du peuple, 24 mai 1971, p.6.

13_ Surveiller et punir, ouvrage auquel Foucault donne
le sous-titre de Naissance de la prison, est publié¢ en
1975.

14-Dits el écrits, IV n°50 : “Entretien avec Michel
Foucault”, page 47.

15-Judith Revel, Expérience de la pensée « Michel
Foucaulty», Paris, Bordas, 2005, p.148.

16- Foucault, M. La volonté de savoir, Paris,
Gallimard, coll. « Bibliothéque des histoires »,
1976 p. 121-122. Désormais désigné par le signe
VS, suivi du numéro de page.

'7_SP, p.227.

18-Deleuze, G. Foucault, Paris, Minuit, coll. «
Critique », 1986, p. 35.

19- La volonté de savoir, (Histoire de la sexualité,
tome 1), Gallimard, 1976, pp.121-122.

20- Foucault, M. Surveiller et punir, Paris,
Gallimard, coll. « Bibliothéque des histoires »,
1975, p. 31. Désormais désigné par le signe SP.
21-SP, p. 31.

22-Foucault, Dits et écrits, « Les mailles du
pouvoir », 1981, Quarto 11, p. 1013. (Edition 2001)
23-Ibid.

24-1bid.

25- Résumé des cours -1970-1982 : conférences,
essais et legon du Collége de France, Julliard, 1989.
Cours de I’année 1971-1972 : « Théories et
institutions pénales»

26-SP, p. 32.

27- VS, p. 123.

28-Ibid., p. 651.

29- En d'autres mots, I'Etat moderne a fait sienne
une vieille technique de pouvoir : le pouvoir
pastoral. Voir Foucault, M. « Deux essais sur le
sujet et le pouvoir » dans Dreyfus, H. et Rabinow.
L. Michel Foucault un parcours philosophique,
Paris, Gallimard, coll. « Bibliothéque des sciences
humaines », 1984, p. 304.

30-- Dits et Ecrits, « Les mailles du pouvoir »,



1981, Quarto II, p. 1013. (Edition 2001)

31- SP, p. 138-139.

32-SP, p. 141.

33-SP, p. 215.

34- SP, p.160.

35 - Foucault écrit que : « C'est ce qu'avait imaginé
Ledoux construisant Arc-et-Senans : au centre des
batiments disposés en cercle et ouvrant tous vers
l'intérieur, une haute construction devait cumuler
les fonctions administratives de direction, policiéres
de surveillance, économiques de contrdle et de
vérification, religieuse d'encouragement a
'obéissance et au travail [...] et cela immédiatement
sans presque aucun autre support qu'une géométrie
exacte ». SP, p. 176.

36- Olivier, L. « La question du pouvoir chez
Foucault : espace, stratégie et dispositif », Revue
canadienne de science politique, Canada, XXI : 1,
mars, 1998, p. 95.

37-SP, p. 201.

38- Petit, J-G. « Le philanthrope et la cité
panoptique », Michel Foucault Lire l'ceuvre, Paris,
Jérome Million, 1992, p. 170.

39 Foucault, M. « Deux essais sur le sujet et le
pouvoir », dans Dreyfus, R. et P. Rabinow, op., cit.,
1984, p. 314-315.

40- Ibid.

41- Ibid.

42- Ibid.

43 -Ibid.

44- Tbid.

4. Foucault, « le souci de la vérité » entretien
accordé a Francois Ewald, in Magazine Littéraire,
n°207, Paris, p.21.

*_SP, p, 35.

47_ Castel, R. « Présent et généalogie du présent »,
Au risque de Foucault, Paris, Editions du Centre
George Pompidou, 1997, p. 165.

“8_Dits et écrits vol. IV, n°281, p. 46. .

49- Platon, Alcibiade, Paris, Flammarion, 1999, p.
33

50-Deleuze, G. op., cit., 1986, p. 109.

51- Guenancia, P. op., cit., 2002, p 253
52-Foucault Michel, L ’Herméneutique du sujet.
Cours au Collége de France 1981-1982, Paris,
Gallimard/Seuil, 2001, p. 241-242.

53- Foucault, M. Le souci de soi, Paris, Gallimard,
coll. « Bibliothéque des histoires », 1984, p. 82.
54- Michel Foucault, « Qu’est -ce que la critique :
Critique et Auklarung », Bulletin de la société
francaise de la philosophie, 84° année, n° 2, Avril-
Juin, 1990, p. 35-63.

55 -QC, p. 40.

56 -QC, p. 41.

57 -Foucault, «Qu’est-ce que les lumicresy, DEII :
(351), p. 1381, et (351), p. 1498.

58- OC. p. 38.

59-0C. p. 37.

60-0OC. p. 35.

61- Foucault, M. «Entretien avec Michel Foucault

», Dits et écrits II, Paris, Gallimard, coll. « Quarto
», 2001, no. 281, p. 861.

62- Ibid., p. 1268

63- Chevallier. PH, Michel Foucault : le pouvoir et
la bataille, Editions Pleins Feux, Nantes, 2004,
p.25.

64- Foucault. M philosophe, Rencontre

internationale Paris, 9, 10, 11 janvier 1988, p.
255.

65- Dits et Ecrits : « une esthétique de I’existence »
(1984), Quarto II, p. 1550.

66- Ibid.

67- Quarto II, p. 999.

68- John Rajchman, « Foucault : 1’éthique et
I’ceuvren, Michel Foucault philosophe Rencontre
international Paris 9, 10, 11 janvier 1988, Editions
Seuil, Paris, 1989, p. 250.

69- Foucault, M. « Usage des plaisirs et techniques
de soi », Dits et écrits I, Paris, Gallimard, coll. «
Quarte 2001, no. 338, p. 1363

70- Nietzsche, F. (Buvres I, op., cit., 2000, p. 500.
71- DEII, n°354, p. 1525.

72 Foucault, M. « Qu'est-ce que les Lumiéres ? »,
Dits et écrits II, Paris, Gallimard, coll. « Quarto »,
2001, no. 339, p. 1390.

73-1bid., p. 1390.

Bibliographies:

: (Euvres de Michel Foucault :
Livres :

-Foucault, M. Surveiller et punir, Paris, Gallimard, coll. «
Bibliotheque des histoires », 1975.

-Foucault, M. La volonté de savoir, Paris,
Gallimard, coll. « Bibliothéque des histoires »,
1976.

-Foucault, M. Le souci de soi, Paris, Gallimard,
coll. « Bibliothéque des histoires », 1984.
-Foucault, M. Dits et Ecrits I, Paris,
Gallimard, coll. « Quarto », 2001.

-Foucault, M. Dits et écrits 11, Paris, Gallimard, coll. «
Quarto », 2001.

-Foucault, M. Dits et Ecrits 1, 1I, III, IV,
Paris, Gallimard, coll. « Quarto », 1994.

-Foucault, M. Résumé des cours : 1970-1982 /
Michel Foucault, Paris, Julliard, 1988.

-Foucault Michel, L 'Herméneutique du sujet. Cours
au Collége de France 1981-1982, Paris,
Gallimard/Seuil, 2001.

Articles :

-Michel Foucault, « Qu’est -ce que la critique :
Critique et Aukldrung », Bulletin de la société
frangaise de la philosophie, 84° année, n° 2, Avril-
Juin, 1990.

2-Ouvrages et articles sur Michel Foucault et
son ceuvre :

A_Livres



-Boullant, F, «Michel Foucault et les prisons »,
Paris, Presses Universitaires de France, 2003.
Centre Michel Foucault, Michel Foucault
philosophe : rencontre internationale, Paris, 9, 10,
11 janvier 1988, Paris, Ed. du Seuil, 1989.
Chevallier, P, Michel Foucault : le pouvoir et la
bataille, Editions Pleins Feux, Nantes, 2004.
-Deleuze, G. Foucanlt, Paris, Minuit, coll. « Critique »,
1986.
-Dreyfus, H. et Rabinow. L. Michel Foucault un
parcours philosophique, Paris, Gallimard, coll. «
Bibliothéque des sciences humaines », 1984.
-Giard, L. (Sous la direction de). Michel Foucault
Lire l'ceuvre, Paris, Jérome Million, 1992.
-Le Groupe d’information sur les prisons : Archives
d’une lutte, 1970-1972, Documents réunis et
présentés par Philippe Artiéres, Laurent Quéro et
Michelle Zancarini-Fournel ; postface de Daniel
Defert, Edition de 'IMEC.
-Revel, J. Expérience de la pensée « Michel
Foucaulty, Paris, Bordas, 2005.

B-Articles :

-Guenancia, P. « Foucault — Descartes : la question du
sujet », Archives de philosophie, no. 65, avril-juin, 2002.
-Olivier, L. « La question du pouvoir chez Foucault :
espace, stratégie et dispositif », Revue canadienne
de science politique, Canada, XXI : 1, mars, 1998.

2. Ouvrages généraux :

-Nietzsche, F. Euvres I, Paris,
Gallimard, « Bibliothéque de la
Pléiade », 2000.

-Conche, M. « Le retour de la philosophie a son
essence grecque », L'avenir de la philosophie est-il
grec ?, Montréal, Fides, coll. « Noesis », 2002.

-Jerphagnon, L. Les dienx ef les mots, Paris, Tallandier,
2004.

-Platon, Alcibiade, Paris, Flammarion, 1999.



