
Le pouvoir et le désassujettissement chez Foucault. 

Zahir Haddouche 
 

   

 

 

Michel Foucault n’est pas un philosophe 

comme les autres au sens où il aurait 

élaboré une doctrine qui caractérise un 

ensemble homogène cimenté par une 

problématique unique et constante. Il l’est 

par sa vie ; sa vie est philosophique par sa 

manière d’habiter le présent en s’attachant 

à  des points qui sont particulièrement 

fragiles et sensible dans l’actualité. 

 Dans une petite plaquette, rédigée pour la 

présentation de sa candidature au Collège de 

France de 1969, Titres et travaux, Michel 

Foucault écrit, dans une section intitulée  « 

projet d'enseignement » que le travail à 

venir  est de « ne jamais perdre de vue la 

référence d'un exemple concret qui puisse 

servir de terrain d'expérience pour 

l'analyse »
1
. Un exemple qui se concrétise 

par la création d'un véritable  espace de 

recherche  au sein d'un mouvement de 

prisonniers qui prend forme de groupe 

d'information sur les prisons (GIP). 

Dans la déclaration du G.I.P., annoncé  par 

Foucault lors d’une conférence de presse le 

8 février 1971, à la chapelle Saint-Bernard 

de Montparnasse, il est dit : « Nous 

sommes sous le signe de la « garde à vue 

». On nous dit que la justice est débordée. 

Nous le voyons bien. Mais si c'était la 

police qui l'avait débordée ? On nous dit 

que les prisons sont surpeuplées. Mais si 

c'était la population qui était sur 

emprisonnée ? Peu d'information se publie 

sur les prisons ; c'est l'une des régions 

cachées de notre système social, l'une des 

cases noires de notre vie. Nous avons le 

droit de savoir, nous voulons savoir. C'est 

pourquoi, avec des magistrats, des avocats, 

des journalistes, des médecins, des 

psychologues, nous avons formé un 

Groupe d'information sur les prisons. [...] 

Un questionnaire a été rédigé qu'on peut 

nous demander. Dès qu'ils seront assez 

nombreux, les résultats en seront publiés. 

Ce n'est pas à nous de suggérer une 

réforme. Nous voulons seulement faire 

connaître la réalité »
2
.  

Tout d'abord, il dit bien que nous sommes 

tous sous le signe de la « garde à vue », 

c'est-à-dire que nous sommes tous des 

gouvernés, nous sommes surveillés; le 

pouvoir (micro-physique) est partout, il 

s'étend de façon spatiale à l'ensemble du 

corps social, il dresse le corps lui-même. 

Par ailleurs, le Groupe d'information sur 

les prisons réunit un ensemble hétérogène 

d'intervenants ce qui manifeste bien le rôle 

de l'intellectuel spécifique  qui se 

caractérise dans sa capacité d’utiliser 

critiquement ses compétences à propos de 

problèmes spécifiques, c’est-à-dire que 

l’intellectuel spécifique pour Foucault 

possède un certain nombre de 

connaissances, qu’il met à l’œuvre de 

manière immédiate, pour opérer une 

critique déterminée, dans un domaine 

recouvrant ses compétences, sur un point 

spécifique. 

Contrairement à l’intellectuel universel qui 

ne se limite pas à appliquer ses 

connaissances à des critiques locales, mais 

tient un discours général sur la société, 

dont il vise les points d’injustice et de 

mensonge, comme une figure 

emblématique telle que Sartre, qui agit 

comme supra-conscience du haut de son 

autorité ou grâce à  sa notoriété, ce type 

d'engagement spécifique ne permet pas 

l'émergence d'un grand pontife 

moralisateur : « J’ai toujours tenu à ne pas 

jouer le rôle de l’intellectuel prophète, qui 

dit à l’avance aux gens ce qu’ils doivent 

faire et leur prescrit leurs cadres de pensée, 

des objectifs et des moyens qu’il a tirés de 

sa propre cervelle, en travaillant enfermé 

dans son bureau parmi ses livres. Il m’a 

semblé que le travail d’un intellectuel, ce 

que j’appelle  un « intellectuel 



spécifique », c’est de tenter de dégager, 

dans leur pouvoir de contrainte mais aussi 

dans la contingence de leur formation 

historique, les systèmes de pensée qui nous 

sont devenus maintenant familiers, qui 

nous paraissent évidents et qui font corps 

avec nos perceptions, nos attitudes, nos 

comportements. Ensuite, il faut travailler 

en commun avec des praticiens, non 

seulement pour modifier les institutions, et 

les pratiques, mais pour réélaborer les 

formes de pensée»
3
 

Plus encore, ce groupe avait une fonction 

dénonciatrice ; il ne désire pas aboutir à 

une réforme : « La notion de réforme est 

bête et hypocrite. Ou bien la réforme est 

élaborée par des gens qui se prétendent 

représentatifs et qui font profession de 

parler pour les autres, au nom des autres, et 

c’est un aménagement de pouvoir, une 

distribution de pouvoir qui se double d’une 

répression accrue ; ou bien c’est une 

réforme réclamée, exigée par ceux qu’elle 

concerne, et elle cesse d’être une réforme, 

c’est une action qui, du fond de son 

caractère partiel, est déterminée à mettre 

en question la totalité du pouvoir et de sa 

hiérarchie»
4
 

Ce que veut Foucault c'est accroître 

l'intolérance de l'intolérable
5 

en laissant la 

parole à ceux et celles qui ont une 

expérience de la prison par l’intermédiaire 

des questionnaires, car les détenus n’ont 

pas besoin qu’on leur dise qui ils sont, 

mais bien au contraire qu’on les laisse être 

les sujets de leurs propres expériences et 

de leur propre parole. Comme l’affirme  

Foucault au début de l’aventure du G.I.P. : 

« Le Groupe d’information sur les prisons 

vient de lancer sa première enquête. Ce 

n’est pas une enquête de sociologues. Il 

s’agit de laisser la parole à ceux qui ont 

une expérience de la prison. ». De même : 

«Il s’agit de transférer aux détenus le  droit 

et la possibilité de parler des prisons. Il 

s’agit de ce que les détenus veulent faire 

savoir eux-mêmes, en le disant eux-

mêmes. Il s’agit de dire ce qu’ils sont seuls 

à pouvoir dire »
6
  

Pour  Foucault, rien ne doit être  ajouté à la 

parole des détenus, donc la parole des 

incarcérés ne passe plus par un porte-

parole, fût-il bien intentionné. Sans doute 

le GIP se constitue-t-il bien autour 

d’intellectuels  particulièrement alertés et 

informés, mais ceux-ci entendent 

s’effacer : aider seulement à mettre en 

forme la parole et l’action. Les 

témoignages de détenus, selon Foucault, 

ne sont jamais déformés, interprétés ou 

même réécrits : partout prévaut le 

scrupuleux respect de cette parole 

authentique, rare ; ainsi le G.I.P fait 

rupture, promouvant non une parole 

singulière mais la parole plurielle, 

anonyme et organisée des incarcérés. Le 

but de cette parole c’est de rompre le 

silence institutionnel qui exprime le 

premier acte politique. La pratique du GIP 

est donc politique en un double sens, quant 

à son contenu, mais aussi, et peut-être 

surtout, quant à sa méthode : « Faire 

apparaître les relations de pouvoir, c’est 

essayer, dans mon esprit, en tout cas, de 

les remettre en quelque sorte entre les 

mains de ceux qui les exercent.»
7
 Ce qui 

apparaît alors, c’est que les prisonniers 

disposent d’un authentique savoir de 

l’institution
8
.  

Nous voulons faire circuler l’information 

pour faire entrer la prison dans le champ 

de l’actualité, rendre visible cette région 

cachée qu'est la prison, d'ailleurs Foucault, 

dans le manifeste du G.I.P, caractérisait la 

prison comme l’une des « régions 

cachées », une case noire de notre société 

qu’il était nécessaire de mettre à jour, cette 

machine qui se nourrit de la transparence, 

mais qui demeure comme opaque, cachée. 

En effet, dans ce sens «l’information est 

une lutte. Cela signifiait aussi qu’obtenir 

des détenus l’information -là où la loi, la 

discipline, le secret l’interdisaient le plus -, 

c’était accréditer la véridicité de leur 

parole et, finalement, donner le statut 

d’événement à leur parole. Lorsqu’un 

suicide en prison fit la une de France-Soir 

au 3 novembre 1972, alors que, depuis des 

années, les suicides étaient occultés et 

n’avaient d’existence que dans les 



statistiques pénitentiaires, le regard de la 

société sur la prison avait changé.»
9
 Les 

enquêtes du Groupe d’information sur les 

prisons « ont une double fonction : elles 

recensent et font émerger les raisons du 

mécontentement carcéral et, du même 

coup, elles organisent, attisent et rendent 

consciente d’elle-même cette intolérance. 

Deux intolérances, explique Foucault, font 

là leur jonction historique : une intolérance 

nouvelle qui monte dans de nouvelles 

classes sociales qui ne supportent plus la 

pesanteur et l’arbitraire du pouvoir et une 

intolérance traditionnelle, celle de la classe 

exploitée »
10

 

Ces enquêtes ne visent donc pas 

l'amélioration à strictement parler des 

prisons : « Ces enquêtes ne sont pas 

destinées à améliorer, à adoucir, à rendre 

plus supportable un pouvoir oppressif. 

Elles sont destinées à l’attaquer là où il 

s’exerce sous un autre nom – celui de la 

justice, de la  technique, du savoir, de 

l’objectivité. Chacune doit donc être un 

acte politique»
11

, il nous dit  ici que  

chacune doit être « un acte politique » 

c'est-à-dire que pour le GIP comme le dit 

l’un de ses artisans, Daniel Defert, 

l’information était une lutte: « L’enquête 

elle-même est une lutte. C’est ainsi que les 

détenus la perçoivent quand ils font 

circuler les feuilles du questionnaire dans 

les cellules comme des tracts, en dépit des 

menaces ou des punitions. Ainsi 

l’entendent ceux qui prennent de gros 

risques en faisant entrer et sortir les 

questionnaires. » De même à l’extérieur : 

« Se mêler à la file d’attente, discuter, 

donner des questionnaires, parler de soi. 

Ce n’est pas de la sociologie. La police est 

là, qui serre la file de près : les jeunes sont 

vite perçus comme des gauchistes, le 

souvenir de la grève de la faim n’est pas 

effacé. Inversement, accepter le 

questionnaire, parler à haute voix de la 

prison, avant ou après la visite, participer 

aux réunions, ce n’est pas un acte simple 

pour les familles des détenus : c’est 

accepter un regroupement avec des gens 

qui n’ont pas de proche en prison [ … ], 

c’est l’accepter sur une base politique : 

c’est un acte politique. » 
12

 

Dans un entretien avec Trombadori, 

Foucault évoque précisément la présence 

du G.I.P dans Surveiller et punir 
13

: « C’est 

en certain sens, un livre de pure histoire 

[…] On sentait que quelque chose d’actuel 

était remis en question. Et, en effet, je n’ai 

commencé à écrire ce livre qu’après avoir 

participé, pendant quelques années, à des 

groupes de travail, de réflexion sur et de 

lutte contre les institutions pénales. […] 

Voilà ce qu’est pour moi un livre-

expérience »
14

. 

Dans l’ensemble, Surveiller et punir est 

une recherche sur la transformation du 

châtiment, qui passe de la cruauté 

physique du supplice sur les corps à la 

prison et à la discipline  et qui, en vertu de 

l’extension des dispositifs carcéraux à 

l’ensemble de la société, découvre 

l’économie d’un pouvoir plus efficace et 

plus pénétrant.  Donc, en réalité  il s’agit 

de comprendre  la transformation d’une 

conception du pouvoir « où il s’agissait de 

traiter le corps comme une surface 

d’inscription des supplices et des peines, à 

une autre, qui cherchait au contraire à 

former, à corriger et à réformer le 

corps. »
15

 Ce livre cherche ainsi à cerner 

les mécanismes technologiques spécifiques 

du pouvoir qui pèsent sur le corps, 

l'articulent et le font fonctionner. Le 

diagnostic est sans équivoque. Le pouvoir, 

c'est la « multiplicité des rapports de force 

qui sont immanents au domaine où ils 

s'exercent »
16

, c'est-à-dire qu'en somme, le 

pouvoir est partout car il vient de partout. 

Dans Surveiller et punir, Foucault mentionne 

d'emblée qu'il faut se défaire d’une 

conception qui dit que le pouvoir ne fait que 

réprimer : « Il faut cesser de toujours décrire 

les effets de pouvoir en termes négatifs : il 

«exclut», il «réprime», il «refoule», il 

«censure», il «abstrait», il «masque», il 

«cache». En fait le pouvoir produit ; il 

produit du réel ; il produit des domaines 

d’objets et des rituels de vérité »
17

. En effet, 

selon Foucault, Le pouvoir n’est pas un 

ensemble d’institutions et d’appareils qui 



garantissent la sujétion des citoyens dans 

un Etat donné (la souveraineté de l’Etat) ; 

le pouvoir n’est pas un mode 

d’assujettissement, qui par opposition à la 

violence, aurait la forme de la règle (la 

forme de la loi) ; le pouvoir n'a donc pas 

d'essence comme tel, il est « opératoire 

»
18

. Le pouvoir n'est pas un attribut, il ne 

peut même pas être attribué ; donc le 

pouvoir n’existe pas car il n’existe qu’en 

acte : il est action, il s’exerce plutôt qu’il 

ne se possède.  Cela signifie qu’il est 

essentiellement relation, il est bel et bien 

un rapport.   

Cela suppose que le pouvoir ne s'exerce 

pas à partir d'une instance unique ou même 

d'un groupe d'instances unifiées. Le 

pouvoir est un ensemble de  stratégies 

silencieuses et invisibles, complexes dans 

une société donnée, avec des dispositions, 

des manœuvres, des techniques, des 

fonctionnements diffus, multiples et 

souvent difficiles à repérer et ses effets ne 

peuvent jamais dépendre d'une « 

appropriation ». En lui, nous devons 

déchiffrer un réseau  de relations qui se 

diffuse à tous les niveaux et ne peut être 

compris que dans une multiplicité de 

rapports variés : « par pouvoir, il me 

semble qu’il faut comprendre d’abord la 

multiplicité des rapports de force qui sont 

immanents au domaine où ils s’exercent, et 

sont constitutifs de leur organisation»
19 

« 

[...] un réseau de relations toujours 

tendues, toujours en activité, plutôt qu'un 

privilège qu'on pourrait détenir ; qu'on lui 

donne pour modèle la bataille perpétuelle 

plutôt que le contrat qui opère une cession 

ou la conquête qui s'empare d'un 

domaine.»
20

. En somme, il faut admettre 

« que ce pouvoir s’exerce plutôt qu’il ne se 

possède, qu’il n’est pas le «privilège» 

acquis ou conservé de la classe dominante, 

mais l’effet d’ensemble de ses positions 

stratégiques – effet que manifeste et 

parfois reconduit la position· de ceux qui 

sont dominés. (SP, p. 35.) »  C’est-à-dire,  

il s'exerce et ne se possède pas, il n’est pas 

quelque chose que l’on acquiert et que l’on 

peut conserver,  il n'est pas le privilège 

d'une classe dominante, et n’est pas 

imposé à une classe passive, dominée. 

C’est plutôt au sein même d’une telle 

classe qu’il s’exerce. En effet, il est sans 

doute inutile de penser ainsi en termes de 

« classes », car le pouvoir n’est pas 

unitaire et son application n’est pas 

binaire. En réalité il s’agit d’un réseau 

extrêmement complexe de « micro-

pouvoirs » qui pénètrent tous les aspects 

de la vie sociale. « Ce pouvoir, d'autre 

part, ne s'applique pas purement et 

simplement, comme une obligation ou une 

interdiction, à ceux qui « ne l'ont pas » ; il 

les investit, passe par eux et à travers eux ; 

il prend appui sur eux, tout comme eux-

mêmes, dans leur lutte contre lui, prennent 

appui à leur tour sur les prises qu'il exerce 

sur eux. Ce qui veut dire que ces relations 

descendent loin dans l'épaisseur de la 

société, qu'elles ne se localisent pas dans 

les relations de l'État aux citoyens ou à la 

frontière des classes et qu'elles ne se 

contentent pas de reproduire au niveau des 

individus, des corps, des gestes et des 

comportements, la forme générale de la loi 

ou du gouvernement ; que s'il y a 

continuité, il n'y a pas analogie ni 

homologie, mais spécificité de 

mécanismes et de modalité »
21

. 

Donc,  le pouvoir chez Foucault est 

clairement formulé en termes de stratégie, 

de position, de relations actives.  On 

désigne généralement trois sens pour le 

mot «stratégie».  D’ abord, « pour désigner 

le choix des moyens employés pour 

parvenir à une fin » ; il s’agit de« la 

rationalité mise en œuvre pour atteindre un 

objectif»
22

. Ultérieurement, «pour désigner 

la manière dont un partenaire, dans un jeu 

donné, agit en fonction de ce qu’il pense 

devoir être l’action des autres, et de ce 

qu’il estime que les autres penseront être la 

sienne» ; il s’agit dans l’ensemble de  « la 

manière dont on essaie d’avoir prise sur 

l’autre»
23

. Finalement, «pour désigner 

l’ensemble des procédés utilisés dans un 

affrontement pour priver l’adversaire de 

ses moyens de combat et le réduire à 

renoncer à la lutte» ; il s’agit donc des 



«moyen  destinés à obtenir la victoire»
24

.  

Tous les effets de pouvoir proviennent de 

micro-pouvoirs qui ont chacun leur 

objectif et leur spécificité propre et qui, par 

ailleurs, ont une incidence sur l'ensemble 

du réseau dans lequel ils opèrent. D'autre 

part, puisque le pouvoir est producteur, il 

est en lien direct avec le savoir mais  un 

lien de corrélation et non de causalité. 

Dès 1971, pour son enseignement au 

Collège de France sur les « les Théories et 

institutions pénales», Foucault formule 

l’hypothèse selon laquelle les termes de la 

relation pouvoir-savoir sont indissociable : 

« Aucun savoir ne se forme sans un 

système de communication, 

d’enregistrement, d’accumulation, de 

déplacement qui est en lui-même une 

forme de pouvoir et qui est lié, dans son 

existence et son fonctionnement, aux 

autres formes de pouvoir. Aucun pouvoir, 

en revanche, ne s’exerce sans l’extraction, 

l’appropriation, la distribution ou la 

retenue d’un savoir »
25

 Pour lui, il faut en 

finir avec l'idée que le pouvoir exclut le 

savoir ou que le savoir ne peut réellement 

se développer qu'en dehors de l'emprise et 

des intérêts des instances de pouvoir. En 

fait, savoir et pouvoir ne font qu'un. Il 

s'agit d'un couple dynamique au sein 

duquel il y a passage et relais du premier 

au second et inversement. Le pouvoir 

produit du savoir (celui-là n'est pas 

nécessairement intéressé ou même 

volontaire) et ce savoir (qui implique par 

ailleurs lui aussi des tensions, des rapports 

de forces et donc des relations de pouvoir) 

sert à son tour le pouvoir dans sa 

constitution, sa maintenance ou sa 

prolongation. Il ne le favorise pas 

seulement parce qu’il le sert et il ne 

l’applique pas seulement parce qu’il est 

utile. Le pouvoir et le savoir s’impliquent 

directement l’un l’autre. Il n’y a pas de 

relation de pouvoir sans constitution 

corrélative d’un champ de savoir, ni de 

savoir qui ne suppose et ne constitue en 

même temps des relations de pouvoir.  

Ainsi, le pouvoir, entendu comme rapport 

de forces, rapport «belliqueux » de 

domination, une lutte continuelle entre 

deux forces, la « guerre continuée par 

d’autres moyens », produit du savoir et de 

la vérité tout en minant la crédibilité de la 

Vérité. « Peut-être faut-il renoncer à croire 

que le pouvoir rend fou et qu'en retour la 

renonciation au pouvoir est une des 

conditions auxquelles on peut devenir 

savant. Il faut plutôt admettre que le 

pouvoir produit du savoir; que pouvoir et 

savoir s'impliquent directement l'un l'autre; 

qu'il n'y a pas de relation de pouvoir sans 

constitution corrélative d'un champ de 

savoir, ni de savoir qui ne suppose et ne 

constitue en même temps des relations de 

pouvoir. [...] En bref, ce n'est pas l'activité 

du sujet de connaissance qui produirait un 

savoir, utile ou rétif au pouvoir, mais le 

pouvoir-savoir, les processus et les luttes 

qui le traversent et dont il est constitué, qui 

déterminent les formes et les domaines 

possibles de la connaissance »
26

. 

C’est-à-dire, les rapports de pouvoir-savoir 

ne sont pas à  analyser à partir d’un sujet 

de connaissance qui serait libre ou non par 

rapport au système du pouvoir. Le sujet 

qui connaît, les objets à connaître et les 

modalités de connaissance sont autant 

d’effets de ces implications fondamentales 

du pouvoir-savoir et de leurs 

transformations historiques. En bref, ce 

n’est pas l’activité du sujet de 

connaissance qui produirait un savoir, utile 

ou rétif au pouvoir, mais le pouvoir-savoir, 

les processus et les luttes qui le traversent 

et dont il est constitué, qui déterminent les 

formes et les domaines possibles de la 

connaissance. Foucault explique et avance 

la proposition suivante : « le pouvoir, ce 

n'est pas une institution, et ce n'est pas une 

structure, ce n'est pas une certaine 

puissance dont certains seraient dotés : 

c'est le nom qu'on prête à une situation 

stratégique complexe dans une société 

donnée »
27

. Voilà, en somme, ce qu'est le 

pouvoir. 

Le corps devient objet de savoir. On 

cherche à le domestiquer, à le rendre plus 

docile, à le contrôler, à l'orienter, à le 

connaître pour mieux le manipuler et ainsi 



le rendre plus producteur. L'appareil 

administratif a de plus en plus besoin 

d'information et ainsi de savoir à propos de 

l'individu qu'il s'occupe désormais, en 

quelque sorte, de gérer. Et ce savoir, ce 

sont les sciences humaines qui vont le lui 

fournir peu à peu. Le sujet devient ici une 

préoccupation à la fois scientifique et 

politique, il devient, directement, objet de 

savoir
28

. La santé du corps et le savoir à 

son sujet remplace le salut de l'âme
29

. En 

somme, la vie et le corps sont alors 

devenus, à partir du XVIII° siècle, un objet 

du pouvoir. Avant, il n’y avait que des 

sujets juridiques, dont le souverain pouvait 

prélever les biens et les droits ainsi que la 

vie en demi ère instance. Maintenant, on a 

des corps et des populations. Le pouvoir 

est devenu physico-biologiste. Il finit 

d’être essentiellement juridique. Il doit 

jouer avec ces êtres singuliers que sont la 

vie et le corps. Ces êtres entrent dans le 

politique du pouvoir : « mutation capitale, 

l’une des plus importantes sans doute, dans 

l’histoire des sociétés humaines»
30

.  

Le XVIIIe siècle ne punit pas moins, mais 

il punit mieux. Le corps humain entre dans 

une machinerie de pouvoir qui le fouille, le 

désarticule et le recompose. Une 

« anatomie politique», qui est aussi bien 

une « mécanique du pouvoir», est en train 

de naître ; elle définit comment on peut 

avoir prise sur le corps des autres, non pas 

simplement pour qu’ils fassent ce qu’on 

désire, mais pour qu’ils opèrent comme on 

le veut, avec les techniques, selon la 

rapidité et l’efficacité qu’on détermine. La 

discipline fabrique ainsi des corps soumis 

et exercés, des corps dociles. La discipline 

majore les forces du corps (en termes 

économiques d’utilité) et diminue ces 

mêmes forces (en temps politiques 

d’obéissance). D’un mot : elle dissocie le 

pouvoir du corps elle en fait d’une part une 

aptitude, une «capacité » ; qu’elle cherche 

à augmenter ; et elle inverse d’autre part 

l’énergie, la puissance qui pourrait en 

résulter, et elle en fait un rapport de 

sujétion stricte. Donc, le pouvoir rend le 

corps docile, ce corps docile que le 

pouvoir fabrique, c’est le corps utile de 

l’individu branché sur la machine de 

production, donc  il travaille à faire de 

celui-ci un objet de production. L'homme 

devient une machine, dit Foucault ; à 

l'hôpital, à l'école, à la caserne, c'est tout 

un ensemble de procédés empiriques et 

réfléchis qui concourent à corriger puis à 

contrôler la totalité des opérations du 

corps. Le corps-utile, voilà le résultat qui 

découle de l'utilisation de cette nouvelle 

technique de gouvernance anatomo-

politique.  

Foucault souligne néanmoins que ce n'est 

pas la première fois que l'on porte autant 

d'intérêt au corps qui, à coup sûr, est l'objet 

d'un investissement, car dans toutes les 

sociétés le corps est contraint et soumis à 

tel ou tel impératif de pouvoir. Par contre, 

ce qui est nouveau ici, c'est d'abord 

l'échelle du contrôle : Le corps n’était pas 

considéré comme une entité unique, mais 

comme un mécanisme dont les parties 

pouvaient être utilisées séparément.  

 De plus, le but n’était pas la renonciation 

comme dans la tradition ascétique, mais 

une augmentation des capacités. Cette 

«anatomie politique» constitue un 

mécanisme de pouvoir. Sur le plan 

économique de l’utilité, elle augmente les 

forces du corps, cependant, elle les 

diminue sur le plan politique de 

l’obéissance. «[...] il ne s'agit pas de traiter 

le corps, par masse, en gros, comme s'il 

était une unité indissociable, mais de le 

travailler dans le détail ; d'exercer sur lui 

une coercition ténue, d'assurer des prises 

au niveau même de la mécanique -

mouvement, geste, attitudes, rapidité : 

pouvoir infinitésimal sur le corps actif. 

L'objet, ensuite, du contrôle : non pas ou 

plus les éléments signifiants de la conduite 

ou le langage du corps, mais l'économie, 

l'efficacité des mouvements, leur 

organisation interne; la contrainte porte sur 

les forces plutôt que sur les signes; la seule 

cérémonie qui importe vraiment, c'est celle 

de l'exercice.  

 La modalité enfin : elle implique une 

coercition ininterrompue, constante, qui 



veille sur les processus de l'activité plutôt 

que sur les résultats et elle s'exerce selon 

une codification qui quadrille au plus près 

le temps, l'espace, les mouvements.  

 Ces méthodes qui permettent le contrôle 

minutieux des opérations du corps, qui 

assurent l'assujettissement constant de ses 

forces et leur imposent un rapport de 

docilité-utilité, c'est cela qu'on peut 

appeler les disciplines»
31

.  

Le corps docile est entièrement recomposé 

par cette nouvelle mécanique micro-

physique du pouvoir. La spécificité de la 

disciple, ce qui fait sa grande force, assure 

sa stabilité et sa constance, c'est son souci 

du détail. « La discipline est une anatomie 

politique du détail »
32

.  

C’est la gestion du détail qui fait son 

succès : par exemple, à «l’exercice» qui 

décompose chaque mouvement en gestes 

précis et utiles permettant de gagner du 

temps. Tous ces dispositifs qui regardent 

au quotidien dans le détail permettent la 

pérennité du système disciplinaire et, en 

premier lieu sans doute, celle du pouvoir 

policier. «On est avec la police, dans 

l’indéfini  d’un contrôle qui cherche 

idéalement à rejoindre le grain le plus 

élémentaire, le phénomène le plus passager 

du corps social»
33

. Le nombre et le 

contenu  des  apports et registres de la 

police illustrent parfaitement cette 

observation permanente et «pointilleuse» 

du comportement des individus. 

En somme, le but de la discipline c’est de 

transformer l’ensemble des individus en 

autant de « corps dociles» : « est docile un 

corps qui peut être soumis, qui peut être 

utilisé, qui peut être transformé et 

perfectionné»
34

. Pour cela, il est nécessaire 

que tous les individus soient «à leur 

place». Il faut donc gérer les corps comme 

autant de pièces d’un mécanisme 

d’ensemble, ce qui suppose une gestion de 

la visibilité, du regard.  

L'appareil disciplinaire ne serait cependant 

pas complet sans un dispositif contraignant 

du regard qui se porte sur son objet rendu 

visible en quasi-permanence
35

 par le 

concours d'un minutieux dispositif 

d'observation. «Les institutions 

disciplinaires ont sécrété une machinerie 

de contrôle qui a fonctionné comme un 

microscope de la conduite ; les divisions 

ténues et analytiques qu’elles ont réalisées 

ont formé, autour des hommes, un appareil 

d’observation, d’enregistrement et de 

dressage. » (SP., p. 175).  

 Le dispositif disciplinaire vise à tout voir 

en permanence d’un seul regard. Mais ce 

regard a besoin de relais. Ainsi, 

l’organisation pyramidale répond à deux 

exigences : « être assez complète pour 

former un réseau sans lacune» et « être 

assez discrète pour ne pas peser d’un poids 

inerte sur l’activité à discipliner» (SP., p. 

176).  

 Grâce à cette surveillance hiérarchique, 

continue et fonctionnelle, la  discipline 

devient un système «intégré» et s’organise 

aussi comme « un pouvoir multiple 

automatique et anonyme ». Car la 

surveillance fonctionne en réseau de 

relations, non seulement descendantes, 

mais aussi plus ou moins ascendantes et 

latérales. Même si la pyramide a un 

sommet, «c’est l’appareil tout entier qui 

produit du« pouvoir» et distribue les 

individus dans ce champ permanent et 

continu» (SP., p. 179). Ainsi, la discipline 

est partout et «  toujours en éveil ; elle 

contrôle sans cesse même les contrôleurs. 

Un pouvoir optique et mécanique, parce 

qu’elle se soutient par « ses propres 

mécanismes» et qu’elle annonce « le jeu 

ininterrompu de regards calculés ». En 

somme,  « Grâce aux techniques de 

surveillance, la {physique} du pouvoir, la 

prise sur le corps s’effectuent selon les lois 

de l’optique et de la mécanique, selon tout 

un jeu d’espaces, de lignes, d’écrans, de 

faisceaux, de degrés, et sans recours, en 

principe au moins, à l’excès, à la force, à la 

violence. Pouvoir qui est en apparence 

d’autant moins « corporel» qu’il est plus 

savamment « physique » » (SP., p. 179). 

 

 L'archétype, sorte de modèle ou plutôt de 

programme, de ce nouveau régime de 

punition et de surveillance issu de ce type 



de savoir-pouvoir, c'est le panoptique. Ce 

« modèle » n'est pour Foucault ni un type 

idéal ni un schéma théorique, il décrit 

plutôt une technologie de pouvoir, « un 

programme mis en jeu de diverses façons 

dans la réalité. Un programme qui induit 

des effets dans le champ social »
36

. Le 

panoptique, sorte de prison-modèle, 

incarne cette façon entière de punir.  

La description du dispositif du Panopticon, 

dans Surveiller et punir, est très précise : 

«À la périphérie, un bâtiment en anneau ; 

au centre, une tour ; celle-ci est percée de 

larges fenêtres qui ouvrent sur la face 

intérieure de l’anneau ; le bâtiment 

périphérique est divisé en cellules, dont 

chacune traverse toute l’épaisseur du 

bâtiment ; elles ont deux fenêtres, l’une 

vers l’intérieur [ … ] l’autre, donnant sur 

l’extérieur, permet à la lumière de 

traverser la cellule de part en part. [ … ] 

Par l’effet du contre-jour, on peut saisir de 

la tour, se découpant exactement sur la 

lumière, de petites silhouettes captives 

dans les cellules de la périphérie. Autant 

de cages, autant  de petits théâtres, où 

chaque acteur est seul, et constamment 

visible»
37

. 

Il est le lieu où les relations de pouvoir se 

font totales, où l'on voit « s'épanouir la 

technologie du dressage des corps et des 

âmes »
38

. C'est un dressage qui se fait sur 

les corps, mais dont l'art est si achevé, qu'il 

s'effectue avec toujours de moins en moins 

de contact physique direct. Le dispositif du 

panoptique « évite tout affrontement 

physique » (SP., 2004). La pratique y est 

celle de la mise à distance. La tactique y 

est celle de la répartition des individus 

dans l’espace et de la catégorisation, 

accompagnées d’une permanence du 

regard sans visage. Le pouvoir y «tend à 

l’incorporel» (SP. , p. 204). C’est bien cet  

incorporel, d’ailleurs, malgré la présence 

apparemment surabondante du corps. C’est 

lui anime le  ressort le plus redoutable de 

la soumission. C’est lui qui traverse la 

sanction, même lorsqu’elle est la plus 

violente. L’idéal de la guillotine, par 

exemple : «Presque sans toucher au corps, 

la guillotine supprime la vie»  (p. 19).  

Toutes les figures disciplinaires sont alors 

à revisiter. Une fois évoquée cette force de 

l’incorporel : les cloisonnements, les files, 

les colonnes, les rangs, les murs mêmes y 

prennent un autre sens. Ils orientent sans 

toucher, ils contraignent sans saisir. Tout 

leur art est de ne jamais entrer en contact 

avec les chairs et les peaux. Il y a comme 

une fascination ici à contraindre et même à 

enfermer sans que le corps ne soit jamais 

touché. Ces dispositifs créent, plus 

profondément encore, un effet qui n’est 

plus un effet de corps : «Celui qui est 

soumis à un champ de visibilité, et qui le 

sait, reprend à son compte les contraintes 

du pouvoir» (p. 204). La grande procédure 

mise en place, tactique qu’aucune figure, 

d’ailleurs, ne peut représenter, est celle de 

l’intériorisation. L’incorporel est au centre 

des procédures disciplinaires. Il est au 

centre de leur démarche comme de leur 

finalité. La surveillance et la punition ne 

visent qu’un objet : une «réalité sans 

corps» (p. 22). Elles ne visent pas autre 

chose. C’est une «histoire de l’âme 

moderne» (p. 27) avec cette mise en scène 

vertigineuse d’ «une pénalité de 

l’incorporel » (p.21).  

Voilà la seconde grande force de la 

discipline : la puissance de l'incorporel. 

Cette force accompagne et suit celle du 

détail  de la vie quotidienne des hommes. 

«Notre société n’est pas celle du spectacle, 

mais de la surveillance ; sous la surface 

des images, on investit les corps en 

profondeur ; derrière la grande abstraction 

de l’échange, se poursuit le dressage 

minutieux et concret des forces utiles ; les 

circuits de la communication sont les 

supports d’un cumul et d’une 

centralisation du savoir ; le jeu des signes 

définit les ancrages du pouvoir ; la belle 

totalité de l’individu n’est pas  amputée, 

réprimée, altérée par notre ordre social, 

mais l’individu y est soigneusement 

fabriqué, selon toute une tactique des 

forces de des corps. Nous sommes bien 

moins grecs que nous ne le croyons. Nous 

ne  sommes ni sur les gradins ni sur la 



scène, mais dans la machine panoptique, 

investis par ses effets de pouvoir que nous 

reconduisons nous-mêmes puisque nous en 

sommes un rouage» (SP. 219) 

Foucault, dans un éclairant essai définit 

l’exercice du pouvoir comme un mode 

d’action sur les actions des autres, qu’il 

caractérise par « le « gouvernement» des 

hommes les uns par les autres au sens le 

plus étendu de ce mot », il y inclut un 

élément important qui se nomme « la 

liberté ». C’est-à-dire que « le pouvoir ne 

s’exerce que sur des « sujets libres », et 

seulement s’ils sont « libres» »
39

. Et 

Foucault entend par les « sujets libres» 

«des sujets individuels ou collectifs qui ont 

devant eux un champ de possibilités où 

plusieurs conduites, plusieurs réactions et 

divers modes de comportement peuvent 

prendre la place»
40

. Là où sont saturées les 

surdéterminations d’assujettissement, il 

n’y a pas de relation de pouvoir : « 

l’esclavage n’est pas un rapport de pouvoir 

lorsque l’homme est aux fers (il s’agit 

alors d’un rapport physique de contrainte), 

mais justement lorsqu’il peut se déplacer et 

à la limite s’échapper. »
41

. Il n’existe donc 

pas de confrontation de pouvoir et de 

liberté, ni de rapport d’exclusion entre eux, 

rapport dans lequel la liberté disparaîtrait 

partout où le pouvoir s’exerce ; mais un 

jeu beaucoup plus complexe dans lequel la 

liberté apparaît « comme condition 

d’existence du pouvoir (à la fois son 

préalable, puisqu’il faut qu’il y ait de la 

liberté pour que le pouvoir s’exerce, et 

aussi son support permanent puisque, si 

elle se dérobait entièrement au pouvoir qui 

s’exerce sur elle, celui-ci disparaîtrait du 

fait même et devrait se trouver un substitut 

dans la coercition pure et simple de la 

violence) »
42

; mais aussi « comme ce qui 

ne pourra que s’opposer à un exercice du 

pouvoir qui tend en fin de compte à la 

déterminer entièrement»
43

. Donc, suivant 

Foucault, on ne peut séparer la relation de 

pouvoir de l’insoumission de la liberté « la 

relation de pouvoir et l'insoumission de la 

liberté ne peuvent donc être séparées»
44

.  

 

Selon Foucault, nous sommes donc tous 

assujettis, et ce, encore davantage  

aujourd'hui qu'hier. Le sujet que nous 

montre Foucault est une sorte de figure 

constituée, le fruit d'un acharnement 

corporel. Il est façonné par l'action de 

certains dispositifs de savoir et de pouvoir. 

Il n'est cependant pas que ce produit 

déterminé puisqu'il est aussi libre, qu'un 

certain espace de liberté lui «appartient», 

ne serait-ce que dans les rapports de force 

au sein desquels il se trouve. Le sujet peut 

et doit, selon Foucault, toujours avoir 

plusieurs comportements possibles. 

Il me semble que Michel Foucault est clair 

à propos  de son objectif et le sens qu’il 

donne à son itinéraire philosophique 

marqué par la fragilité du présent et 

caractérisé par la quête généalogique. 

D’ailleurs, Michel Foucault affirme dans 

un Magasine littéraire, publié l’année de 

sa mort, en 1984 : « je pars d’un problème 

dans les termes où il se pose actuellement 

et j’essaie d’en faire la généalogie. 

Généalogie veut dire que je mène 

l’analyse à partir d’une question 

présente»
45

 Dans Surveiller et punir, à 

propos de la prison, il parle aussi de 

« faire l’histoire du présent»
46

 c’est-à-dire, 

«réactiver la charge de passé présente 

dans le présent. Donc faire quelque chose 

comme une généalogie du présent, ou une 

problématisation historique des questions 

actuelles. »
47

   

Donc, l'objectif implicite de l'archiviste 

patient qui questionne l'histoire par souci 

de l'actualité est peut-être de réfléchir sur 

les conditions de la vie bonne, ouvrir les 

perspectives d’un meilleur avenir. Une 

ouverture sur l’avenir est une façon de 

libérer le sujet du système du pouvoir 

moderne et le transforme en de 

« nouvelles formes de subjectivité ». 

  Autrement dit, cette nouvelle forme de 

subjectivité c’est une « forme de 

résistance aux différents types de pouvoir» 

qui débarrassent les individus de «ce que 

nous sommes», à savoir de l’économie 

actuelle des relations de pouvoir. Elle est 

une stratégie politique pour résister au 



pouvoir. En d’autres termes, l’exploration de 

nouvelles formes du sujet et de nouveaux 

champs de penser, de modes de vie et 

d’expériences. Elle consiste dans l’activité 

créativité de la problématisation critique et de 

notre présent et du  champ actuel de 

nouvelles expériences possibles, une 

expérience qui prend sens d’une fiction : 

«Une expérience est toujours une fiction : 

c’est quelque chose qu’on se fabrique à soi-

même, qui n’existe pas avant   et qui se 

trouve exister après»
48

   

J.-F. Pradeau écrit dans son introduction à 

l'Alcibiade en présentant Foucault comme 

guerrier, résistant à la souffrance : « 

L'histoire est connue et l'on sait que 

Socrate n'aura pu interrompre qu'un instant 

la marche d'Alcibiade, mais l'instant de cet 

entretien fictif est l'occasion d'une 

promesse que d'autres doivent entendre : 

l'amélioration de soi est la condition d'une 

vie heureuse »
49

. Et nous aimerions ajouter 

que la résistance au type d'assujettissement 

est une façon de s'assurer un meilleur 

avenir et de moindres souffrances. C'est 

une tactique qui prend forme d’un reméde 

à l'intolérable. 

À la lumière de ce qui précède, le thème 

du souci de soi nous apparaît comme une 

forme de remède l’intolérable, à 

l'assujettissement, un acte de résistance qui 

est posé en réaction à l'état de fait qui a été 

diagnostiqué caractérisé par le sujet passif 

fabriquer par le pouvoir de la norme. Ce 

thème, cette préoccupation, découlent en 

quelque sorte des analyses des rapports de 

force effectuées par Foucault. Dans ces 

conditions, l'epimeleia heautou, c'est-à-

dire le souci de soi, le travail sur soi, ne 

serait-il pas ce qui pourrait nous assurer un 

meilleur avenir ?  Deleuze écrivait 

d'ailleurs que « L'idée fondamentale de 

Foucault, c'est celle d'une dimension de la 

subjectivité qui dérive du pouvoir et du 

savoir, mais qui n'en dépend pas »
50

 ; ce 

qui nous rappelle que subjectivité chez 

Foucault n'est ni une origine, ni un 

fondement, ni même un principe. « On 

peut alors comprendre qu'une histoire de la 

subjectivité dépende, dérive d'une analyse 

des institutions ou des formations de 

savoir, car elles précèdent et pour une part 

constituent la conscience, ou les types de 

conscience que les hommes prennent 

d'eux-mêmes »
51

.  

Nous avons  constaté que le pouvoir 

disciplinaire est un mécanisme qui impose 

à l’individu la norme, ce que Foucault 

cherche à  trouver par cette alternative du 

souci de soi ou par la subjectivation 

éthique, c’est la singularité du sujet qui est 

résistant à la normalité. Dans cette 

singularité du sujet, à savoir dans le 

rapport de soi à soi, intervient le problème 

de résistance évoqué par Foucault dans le 

cours au collège de France  intitulé  

L’Herméneutique du sujet : « Il n’y a pas 

d’autre point, premier et ultime,  de 

résistance au pouvoir politique que dans le 

rapport de soi à soi », et avance ceci : «Si 

on prend la question du pouvoir, du 

pouvoir politique, en la replaçant dans la 

question plus générale de la 

gouvernementalité – gouvernementalité 

entendue comme un champ stratégique de 

relations de pouvoir, au sens plus large du 

terme et pas simplement politique -, donc, 

si on entend par gouvernementalité un 

champ  stratégique de relations de pouvoir, 

dans ce qu’elles ont de mobile, de 

transformable, de réversible, je crois que la 

réflexion sur cette notion de 

gouvernementalité ne peut pas ne pas 

passer, théoriquement et pratiquement, par 

l’élément d’un sujet qui serait défini par le 

rapport de soi à soi. Alors que la théorie du 

pouvoir politique comme institution se 

réfère d’ordinaire à une conception 

juridique du sujet de droit, il me semble 

que l’analyse de la gouvernementalité – 

c’est-à-dire : l’analyse du pouvoir comme 

ensemble de relations réversibles – doit se 

référer à une éthique du sujet par le rapport 

de soi à soi. Ce qui veut dire tout 

simplement que, dans le type  d’ analyse 

que j’essaie de vous proposer depuis un 

certain temps, vous voyez que : relations 

de pouvoir – gouvernementalité – 

gouvernement de soi et des autres  - 

rapport de soi à soi -, tout ceci constitue 



une chaîne, une trame, et que c’est là, 

autour de ces notions, que l’on doit 

pouvoir, je pense, articuler la question de 

la politique et la question de l’éthique.»
52

 

L’« analyse du pouvoir comme ensemble 

de relations réversibles » signifie celle des 

relations de pouvoir réversibles entre la 

domination et le dominé, à savoir le 

problème de la résistance. Donc une 

«éthique du sujet» en tant que rapport de 

soi à soi ouvrira une possibilité de la 

résistance à la gouvemementa1ité. La 

singularité ou le «soi» du sujet qui échappe 

à la disciplinalisation et qui  peut y résister 

forme le point de résistance à la 

gouvernementalité.  

Ce rapport à soi sera donné à penser 

comme forme de résistance possible aux 

systèmes de pouvoir. Et c’est par cette 

subjectivation que le point de résistance au 

pouvoir disciplinaire s’établit : « La 

conversio ad se [le retour à soi] est aussi 

une trajectoire ; une trajectoire grâce à 

laquelle, échappant à toutes les 

dépendances et à tous les asservissements, 

on finit par se rejoindre soi-même, comme 

un havre à l’abri des tempêtes ou comme 

une citadelle que ses remparts 

protègent.»
53 

 Ce retour à soi comme 

résistance au pouvoir, nous pouvons 

l’appeler le désassujettissement. La 

subjectivation est donc un autre nom du 

désassujettissement.  

Cependant, ce rapport de soi à soi ne 

s’établit pas dans une pratiquesolitaire.  

C’est-à-dire, l’intervention de l’autre qui 

conduit celle-là est indispensable. 

Intervention directe ou pratique de 

résistance contre une certaine forme 

d’assujettissement et invention de 

nouveaux chemins de pensée ou nouveaux 

types de subjectivations. Elle est 

proprement la mise en pratique de 

l'attitude critique.  

Dans une  conférence qui date de 1978 

publiée sous le titre du  « Qu’est ce que la 

critique ?»
54

,  Foucault expose le problème 

de la critique comme un «projet » qui 

caractérise  la pensée occidentale  

moderne, ceci bien avant Kant.  Dans ce 

texte « Qu’est ce que la critique ?», 

Foucault, évoque Kant pour signaler dans 

son «attitude critique », la première 

entreprise de «désasujettissement » de la 

philosophie occidentale.      

Foucault débute  son argumentation en 

affirmant qu’il y a plusieurs significations 

du mot «critique ».  Il discute l’idée d’une 

première disjonction historique entre deux 

courants  de la critique. « À  côté de la 

haute entreprise kantienne », selon 

Foucault, l’idée d’une première  attitude 

critique  se distinguera comme la condition 

même de sa possibilité;  problème de 

l’Aufklärung, relève Foucault, ou d’un 

certain appel au courage lancé sous ses 

traits
55

. Foucault affirme dans cette 

question de la critique l’idée d’un décalage 

historique primordial, entre une première 

spécification kantienne de l’Aufklärung, 

d’une part, puis cette autre, parallèle,  par 

laquelle le philosophe allemand aura 

encore établi l’idée plus que centenaire de 

la Critique comme connaissance « de la 

connaissance»
56

. Dans ce dernier 

déplacement, ce que Foucault nomme lui-

même «attitude critique» correspondra en 

somme à l’idée plutôt contenu sous ce 

dernier terme  l’Aufklärung. Cette question 

de l’attitude critique qui sera celle de 

Foucault, affirme ainsi Foucault, « j’aurais 

l’arrogance de penser qu’elle n’est pas très 

différence de celle que Kant donnait : non 

pas celle de la critique, mais justement de 

quelque chose d’autre. Ce n’est pas très 

loin  en définitive de la définition qu’il  

donnait de l’Aufklärung, »
57

. 

Foucault trouve  dans cet exposé le sens 

d'une vieille attitude qui la motive; « 

inquiétude »
58 

fondamentale devant la 

multiplication des « arts de gouverner les 

hommes »
59

,
 

qui aura suscité depuis le 

seizième siècle le mouvement parallèle, 

continu, d'une contre-réponse : « il y aurait 

eu quelque chose qui serait né en Europe à 

ce moment-là, une sorte de forme 

culturelle générale, à la fois attitude morale 

et politique, manière de penser, etc. et que 

j'appellerais tout simplement l'art de n'être 

pas gouverné ou encore l'art de ne pas être 



gouverné comme ça et à ce prix. Et je 

proposerai donc, comme toute première 

définition de la critique, cette 

caractérisation générale : l'art de n'être pas 

tellement gouverné »
60

. 

Michel Foucault, particulièrement dans ses 

derniers travaux, explore et expérimente 

même une issue éthique, sorte 

d'échappatoire qui « ouvrirait » d'autres 

possibilités. Foucault dit d'ailleurs que : « 

Je suis un expérimentateur en ce sens que 

j'écris pour me changer moi-même et ne 

plus penser la même chose 

qu'auparavant»
61

. 

Du sujet soumis à l’autre par le contrôle 

disciplinaire et la dépendance  qui est 

conçu comme effet des dispositifs du 

pouvoir-savoir, on passe au sujet attaché à 

sa propre identité par la conscience ou la 

connaissance de soi qui est constitue par le 

rapport  de soi à soi. En d’autres termes, 

dans  Surveiller et punir Foucault 

démontre la fabrication d’individus à 

travers un processus d’objectivation (dans 

le sens d’assujettissement à une norme) 

l’histoire de la sexualité examine comment 

l’individu se construit lui-même à partir 

d’un processus de subjectivation (dans le 

sens de Résistance à une norme). 

Foucault assigne la critique comme tâche à 

la philosophie, depuis la question 

kantienne « Was ist Aufklàrung ? », de 

nous dire justement ce qu'est aujourd'hui, 

ce que nous sommes aujourd'hui : « La 

question qui me semble apparaître pour la 

première fois dans ce texte de Kant, c’est 

la question du présent, la question de 

l’actualité : qu’est-ce qui se passe 

aujourd’hui ? Qu’est ce qui se passe 

maintenant ? Et qu’est-ce que c’est que ce 

«  maintenant » à l’intérieur duquel nous 

sommes les uns est les autres ? » (QL, 679) 

. A partir de cette question, la question du 

présent est placée au centre de la réflexion 

philosophique et la tâche de la philosophie, 

selon Foucault, ne consiste pas à chercher 

les conditions formelles de vrai ou de 

déterminer l’essence supra-historique, 

mais  consiste  à faire le diagnostic du 

présent. Ce travail donne au philosophe 

une spécificité à son activité comme 

diagnosticien qui est au même temps une 

lecture critique de son propre temps. 

Toute la méthode foucaldienne, la 

généalogie en somme, a cette fonction 

critique de diagnostiquer le présent ; 

comme Foucault était accoutumée à  dire : 

« Je suis un diagnosticien du présent» pour 

caractériser son entreprise ;  de nous dire 

d'abord ce que nous sommes aujourd'hui. 

Puis, dans le second moment de la critique, 

une fois que le diagnostic est posé, il est 

possible, « en suivant les lignes de fragilité 

d'aujourd'hui », de « parvenir à saisir par 

où ce qui est et comment ce qui est 

pourrait ne plus être ce qui est. Et c'est en 

ce sens que la description doit être toujours 

faite selon cette espèce de fracture 

virtuelle, qui ouvre un espace de liberté, 

entendu comme espace de liberté concrète, 

c'est-à-dire de transformation possible »
62

. 

Foucault parle  d’une « fracture 

virtuelle» ce qui signifie que le travail du 

philosophe ne « prétend pas être en lui-

même rupture effective de notre actualité. 

Il en dessine seulement la possibilité dans 

l’écriture, comme essai ou encore fiction. 

Chaque livre de Michel Foucault est une 

option prise sur une transformation encore 

à venir, et, pour une part, encore à 

inventer, de nous même. »
63

, et les moyens 

de cette invention de nous même, ou 

transformation « seront ceux d’une 

analytique critique »
64

.  La  question 

critique aujourd’hui, d’après Foucault, « 

doit être retournée en question positive : 

dans ce qui nous est donné comme 

universel, nécessaire, obligatoire, quelle 

est la part de ce qui est singulier, 

contingent et dû à des contrainte 

arbitraire ?»
65 

. Il s’agit en somme « de 

transformer la critique exercée dans la 

forme de la limitation en une critique 

pratique dans la forme du franchissement 

possible» : une critique qui, par 

conséquent, « va s’exercer non plus dans la 

recherche des structures formelles qui ont 

valeur universelle, mais comme enquête 

historique à travers les événements qui  

nous ont amenés à nous constituer, à nous 



reconnaître comme sujets de ce que nous 

faisons, pensons, disons » 
66

 

 

Dans ces conditions « la critique est 

absolument indispensable pour toute 

transformation » (« Est-il donc important 

de penser ? »
67

. Car « une transformation 

qui resterait dans le même mode de 

pensée, une transformation qui ne serait 

qu’une certaine manière de mieux ajuster 

la même pensée à la réalité des choses ne 

serait qu’une transformation superficielle » 

(ibid., sq.). En revanche, « à partir du 

moment où on commence à ne plus 

pouvoir penser les choses comme on les 

pense, la transformation devient à la fois 

très urgente, très difficile et tout à fait 

possible» (id., p. 1000). Donc, « il n’y a 

pas un temps pour la critique et un temps 

pour la transformation, il n’y a pas ceux 

qui sont enfermés dans une radicalité 

inaccessible et ceux qui sont bien obligés 

de faire les concessions nécessaires au réel 

» (ibid.). En fait, « le travail de 

transformation profonde ne peut se faire 

que dans l’air libre et toujours agité d’une 

critique permanente » (ibid.). D'où 

l'importance de l'histoire qui, dans cette 

approche critique, sert à montrer, nous 

l'avons déjà dit, l'absence d'objets naturels. 

En d'autres mots, l'histoire a pour fonction, 

chez Foucault, de nous montrer que ce qui 

est n'a pas toujours été ainsi, ce qui ouvre 

les possibilités de faire et de penser 

autrement. En d’autres termes, cette façon 

de pousser la pensée vers d’autres horizons  

est l’objet d’une philosophie qui investit le 

dehors en le mettant « à l’épreuve des 

questions qui lui paraissent étrangères ou 

extérieures. Faire de l’art de penser un art 

de délimiter de nouveaux problèmes, 

autour desquels se formeront des 

ensembles qui ne leur préexistent pas»
68

. 

 

D'ailleurs Foucault, dans la préface à 

l’Histoire de la sexualité, en 1984, propose 

pour la première fois de considérer ses 

livres comme une série d’ « exercices 

philosophiques » pragmatiques dont 

l'enjeu serait de savoir « dans quelle 

mesure le travail de penser sa propre 

histoire peut affranchir la pensée de ce 

qu'elle pense silencieusement et peut lui 

permettre de penser autrement »
69

. Voilà le 

sens ou le rôle de la philosophie. Un sens, 

qu’il nous semble, retrouver chez 

Nietzsche lorsque ce dernier traite de la 

philologie et dit, dans la deuxième des 

Considérations inactuelles : « II est 

également vrai que je suis le disciple 

d'époques plus anciennes, notamment de 

l'Antiquité grecque, et que c'est seulement 

dans cette mesure que j'ai pu faire sur moi-

même, comme fils du temps présent, des 

découvertes aussi inactuelles. [...] je ne 

sais quel sens la philologie classique 

pourrait avoir aujourd'hui, sinon celui 

d'exercer une influence inactuelle, c'est-à-

dire d'agir contre le temps, donc sur le 

temps, et, espérons-le, au bénéfice d'un 

temps à venir »
70

. 

C'est exactement ce sens  que Foucault 

donne à l'attitude critique, voire l'attitude 

de modernité. On voit qu’il y a quelque 

chose de sceptique dans cette position 

philosophique,  dans cette attitude critique 

c'est-à-dire qui doute de la vérité et ainsi il 

ouvre le chemin à d’autres possibilités.  

Dans ce sens Foucault fait de la 

philosophie une attitude critique qui ouvre  

des  perspectives sur   une nouvelle 

définition de sujet et de la vérité,  il ne 

s’agit plus d’une critique des limites, mais 

des possibilités de les franchir ; il ne s’agit 

plus d’une critique transcendantale 

refondant une métaphysique, mais les 

conditions historiques de  fabrication du 

sujet.   D’ailleurs, Foucault dans une 

entrevue  qui date de 1984  en répondant  à 

une question qui lui demande si «le sujet » 

qu’il décrit dans ses derniers travaux devra 

être compris comme une « condition de 

possibilité de l’existence », manière, en 

somme, de lui demander s’il reconstruit 

alors le sens  du « sujet transcendantal» 

kantien, Foucault répond ainsi, inversant 

les  termes de l’interrogation : 

« Absolument pas. C’est l’expérience qui 

est la rationalisation d’un processus, lui-

même provisoire, qui aboutit à un sujet, ou 



plutôt à des sujets. J’appellerai 

subjectivation le processus par lequel on 

obtient la constitution d’un sujet, plus 

exactement d’une subjectivité, qui n’est 

évidement que l’une des possibilité 

données d’organisation d’une conscience 

de soi  »
71

.      

Devant ce grand banquet de la 

normalisation que dresse le pouvoir 

pastoral, trouver une échappatoire, une 

ligne de fuite, une issue éthique. Une 

certaine souveraineté de l'individu sur lui-

même, une certaine autonomie comme 

dirait Kant, voilà ce qui alimente les 

recherches foucaldiennes. En somme, 

sortir de l'emprise totale du dehors par le 

style, par la pratique du style. Faire de son 

existence une œuvre d'art en s'élaborant 

soi-même, tel est le dessein de l'homme 

moderne, c'est-à-dire critique. L'homme 

moderne n'est ni pour Baudelaire ni pour 

Foucault « celui qui part à la découverte de 

lui-même, de ses secrets et de sa vérité 

cachée ; il est celui qui cherche à s'inventer 

lui-même. Cette modernité ne libère pas 

l'homme en son être propre ; elle l'astreint 

à la tâche de s'élaborer lui-même »
72

. 

Foucault, en problématisant sa propre 

actualité, en réfléchissant sur « aujourd'hui 

», a poursuivi l'âge de la Critique inauguré 

par les Lumières. Cette attitude, cet êthos 

philosophique caractérisé par la « critique 

permanente de notre être historique »
73

, a 

conduit Foucault vers l'exploration de 

nouvelles pratiques de liberté.  

 

Zahir Haddouche 

Références :  
 

1- Foucault, M. « Titre et travaux », Dits et Ecrits I, 

Paris, Gallimard, coll. « Quarto », 2001, no. 71, p. 

872. 

2 -Foucault, M. « Manifeste du G.I.P. », Dits et 

écrits I, Paris, Gallimard, coll. « Quarto », no. 86. 

P. 1042-1043.  

3 -Dits el écrits, Gallimard, 1994, vol. IV, n°346, p. 

638. 

4-Ibid, p. 638. 

5- Intolérable est le maître mot de ces années très 

agitées. « Intolérable» est un terme récurrent dans la 

lutte engagée par le G.I.P. Intolérable est le titre 

choisi pour les « quatre publications du GIP : 

Enquête dans vingt prisons, le GIP enquête dans 

une prison modèle : Fleury-Mérogis, L’assassinat 

de George Jackson et Suicides de prison.  : « Sont  

intolérables : les tribunaux, les flics, les hôpitaux, 

les asiles, l’école, le service militaire, la presse, la 

télé, l’État.»  (GIP, Enquête dans 20 prisons, 

Champ libre, 1971.)   

6 -« Quand l’information est une lutte », La Cause 

du  peuple/J’accuse, mai 1971. (Archives d'une 

lutte) 

7-Dits el écrits,, II, n° 161, p. 799.  

8 - Dits el écrits, II, n°  106, p. 310. 

9 -Le Groupe d’information sur les prisons : 

Archives d’une lutte, 1970-1972, Documents réunis 

et présentés par Philippe Artières, Laurent Quéro et 

Michelle Zancarini-Fournel ;  postface de Daniel 

Defert,  Edition de l’IMEC, p. 324. 

10-François Boullant, Michel Foucault et les 

prisons, Presses Universitaires de France, 2003, p. 

12.   

11- lbid., p. 242-243. 

12- La Cause du peuple, 24 mai 1971, p.6.  
13

- Surveiller et punir, ouvrage auquel Foucault donne 

le sous-titre de Naissance de la prison, est publié en 

1975. 

14-Dits el écrits, IV n°50 : “Entretien avec Michel 

Foucault”, page 47.  

15-Judith Revel, Expérience de la pensée « Michel 

Foucault», Paris, Bordas, 2005, p.148.   

16- Foucault, M. La volonté de savoir, Paris, 

Gallimard, coll. « Bibliothèque des histoires », 

1976 p. 121-122. Désormais désigné par le signe 

VS, suivi du numéro de page. 
17

 -SP, p. 227. 

18-Deleuze, G. Foucault, Paris, Minuit, coll. « 

Critique », 1986, p. 35. 

19- La volonté de savoir, (Histoire de la sexualité, 

tome 1), Gallimard, 1976, pp.121-122.  

20- Foucault, M. Surveiller et punir, Paris, 

Gallimard, coll. « Bibliothèque des histoires », 

1975, p. 31. Désormais désigné par le signe SP. 

21-SP, p. 31. 

22-Foucault, Dits et écrits,  «  Les mailles du 

pouvoir », 1981, Quarto II,  p. 1013. (Edition 2001) 

23-Ibid.  

24-Ibid.  

25- Résumé des cours -1970-1982 : conférences, 

essais et leçon du Collège de France, Julliard, 1989. 

Cours de l’année 1971-1972 : « Théories et 

institutions pénales»  

26-SP, p. 32. 

27- VS, p. 123. 

28-Ibid., p. 651. 

29- En d'autres mots, l'État moderne a fait sienne 

une vieille technique de pouvoir : le pouvoir 

pastoral. Voir Foucault, M. « Deux essais sur le 

sujet et le pouvoir » dans Dreyfus, H. et Rabinow. 

L. Michel Foucault un parcours philosophique, 

Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque des sciences 

humaines », 1984, p. 304. 

30--  Dits et Ecrits, « Les mailles du pouvoir », 



1981, Quarto II, p. 1013. (Edition 2001) 

31- SP, p. 138-139. 

32-SP, p. 141. 

33- SP, p. 215. 

34- SP, p.160.  

35 - Foucault écrit que : « C'est ce qu'avait imaginé 

Ledoux construisant Arc-et-Senans : au centre des 

bâtiments disposés en cercle et ouvrant tous vers 

l'intérieur, une haute construction devait cumuler 

les fonctions administratives de direction, policières 

de surveillance, économiques de contrôle et de 

vérification, religieuse d'encouragement à 

l'obéissance et au travail [...] et cela immédiatement 

sans presque aucun autre support qu'une géométrie 

exacte ». SP, p. 176. 

36- Olivier, L. « La question du pouvoir chez 

Foucault : espace, stratégie et dispositif », Revue 

canadienne de science politique, Canada, XXI : 1, 

mars, 1998, p. 95. 

37- SP, p. 201. 

38- Petit, J-G. « Le philanthrope et la cité 

panoptique », Michel Foucault Lire l'œuvre, Paris, 

Jérôme Million, 1992, p. 170. 

39 Foucault, M. « Deux essais sur le sujet et le 

pouvoir », dans Dreyfus, R. et P. Rabinow, op., cit., 

1984, p. 314-315. 
40- Ibid. 

41- Ibid. 

42- Ibid. 

43 -Ibid. 

44- Ibid. 
45

- Foucault, « le souci de la vérité » entretien 

accordé à François Ewald, in Magazine Littéraire, 

n°207, Paris, p.21. 
46

-SP, p, 35. 
47

- Castel, R. « Présent et généalogie du présent », 

Au risque de Foucault, Paris, Éditions du Centre 

George Pompidou, 1997, p. 165. 
48

-Dits et écrits vol. IV, n°281, p. 46. . 

49- Platon, Alcibiade, Paris, Flammarion, 1999, p. 

33 

50-Deleuze, G. op., cit., 1986, p. 109. 

51- Guenancia, P. op., cit., 2002, p 253 

52-
 
Foucault Michel, L’Herméneutique du sujet. 

Cours au Collège de France 1981-1982, Paris, 

Gallimard/Seuil, 2001, p. 241-242.  

53- Foucault, M. Le souci de soi, Paris, Gallimard, 

coll. « Bibliothèque des histoires », 1984, p. 82. 

54- Michel Foucault, « Qu’est -ce que la critique : 

Critique et Auklärung », Bulletin de la société 

française de la philosophie, 84
e
 année, n° 2, Avril-

Juin, 1990, p. 35-63. 

55 -QC , p. 40. 

56 -QC , p. 41. 

57 -Foucault, «Qu’est-ce que les lumières»,  DEII : 

(351), p. 1381, et (351), p. 1498. 

58- QC. p. 38. 

59-QC. p. 37. 

60-QC. p. 35. 

61- Foucault, M. «Entretien avec Michel Foucault 

», Dits et écrits II, Paris, Gallimard, coll. « Quarto 

», 2001, no. 281, p. 861. 

62- Ibid., p. 1268  

63-
 
Chevallier. PH, Michel Foucault : le pouvoir et 

la bataille, Editions Pleins Feux, Nantes, 2004, 

p.25.  

64- Foucault. M philosophe, Rencontre 

internationale Paris, 9, 10, 11 janvier 1988,  p. 

255.  

65- Dits et Écrits : « une esthétique de l’existence » 

(1984), Quarto II, p. 1550. 

66- Ibid. 

67- Quarto II, p. 999. 

68- John Rajchman, « Foucault : l’éthique et 

l’œuvre»,  Michel Foucault philosophe Rencontre 

international  Paris 9, 10, 11 janvier 1988, Editions 

Seuil, Paris, 1989, p. 250. 

69-  Foucault, M. « Usage des plaisirs et techniques 

de soi », Dits et écrits Il, Paris, Gallimard, coll. « 

Quarte 2001, no. 338, p. 1363 

70- Nietzsche, F. Œuvres I, op., cit., 2000, p. 500.  

71- DEII, n°354, p. 1525. 

72
 
Foucault, M. « Qu'est-ce que les Lumières ? », 

Dits et écrits II, Paris, Gallimard, coll. « Quarto », 

2001, no. 339, p. 1390. 

73-
 
Ibid., p. 1390. 

 

Bibliographies: 

 

: Œuvres de Michel Foucault : 

Livres : 

 
-Foucault, M. Surveiller et punir, Paris, Gallimard, coll. « 
Bibliothèque des histoires », 1975. 

-Foucault, M. La volonté de savoir, Paris, 

Gallimard, coll. « Bibliothèque des histoires », 

1976. 

-Foucault, M. Le souci de soi, Paris, Gallimard, 

coll. « Bibliothèque des histoires », 1984.  

-Foucault, M. Dits et Écrits I, Paris, 

Gallimard, coll. « Quarto », 2001. 
-Foucault, M. Dits et écrits II, Paris, Gallimard, coll. « 
Quarto », 2001. 

-Foucault, M. Dits et Écrits I, II, III, IV,  

Paris, Gallimard, coll. « Quarto », 1994. 

-Foucault, M.  Résumé des cours : 1970-1982 / 

Michel Foucault, Paris,  Julliard, 1988.  

-Foucault Michel, L’Herméneutique du sujet. Cours 

au Collège de France 1981-1982, Paris, 

Gallimard/Seuil, 2001. 

 

Articles :  

-Michel Foucault, « Qu’est -ce que la critique : 

Critique et Auklärung », Bulletin de la société 

française de la philosophie, 84
e
 année, n° 2, Avril-

Juin, 1990. 

2-Ouvrages et articles sur Michel Foucault et 

son œuvre :  

A_Livres  



-Boullant, F,  «Michel Foucault et les prisons », 

Paris, Presses Universitaires de France, 2003. 

Centre Michel Foucault, Michel Foucault 

philosophe : rencontre internationale, Paris, 9, 10, 

11 janvier 1988, Paris,  Éd. du Seuil, 1989. 

Chevallier, P,  Michel Foucault : le pouvoir et la 

bataille, Editions Pleins Feux, Nantes, 2004. 
-Deleuze, G. Foucault, Paris, Minuit, coll. « Critique », 
1986. 

-Dreyfus, H. et Rabinow. L. Michel Foucault un 

parcours philosophique, Paris, Gallimard, coll. « 

Bibliothèque des sciences humaines », 1984. 

-Giard, L. (Sous la direction de). Michel Foucault 

Lire l'œuvre, Paris, Jérôme Million, 1992. 

-Le Groupe d’information sur les prisons : Archives 

d’une lutte, 1970-1972, Documents réunis et 

présentés par Philippe Artières, Laurent Quéro et 

Michelle Zancarini-Fournel ;  postface de Daniel 

Defert,  Edition de l’IMEC. 

-Revel, J. Expérience de la pensée « Michel 

Foucault», Paris, Bordas, 2005. 
B-Articles : 

 
-Guenancia, P. « Foucault – Descartes : la question du 
sujet », Archives de philosophie, no. 65, avril-juin, 2002. 

-Olivier, L. « La question du pouvoir chez Foucault : 

espace, stratégie et dispositif », Revue canadienne 

de science politique, Canada, XXI : 1, mars, 1998. 

 

2. Ouvrages généraux : 

-Nietzsche, F. Œuvres I, Paris, 

Gallimard, « Bibliothèque de la 

Pléiade », 2000.  

-Conche, M. « Le retour de la philosophie à son 

essence grecque », L'avenir de la philosophie est-il 

grec ?, Montréal, Fides, coll. « Noesis », 2002. 

-Jerphagnon, L. Les dieux et les mots, Paris, Tallandier, 
2004. 

-Platon, Alcibiade, Paris, Flammarion, 1999. 

 


