Revue Annales du patrimoine - N° 17 / 2017

Initiation philosophique et religieuse
d'apres les scholies des Nuées

Cédric Germain
Université de Poitiers, France
Résumé :

De nombreux passages des Nuées, comédie d’Aristophane représentée
en (-423), parodient des rites initiatiques, pour se moquer de linitiation
pratiquée dans certaines écoles philosophiques, telle celle de Pythagore. Les
scholiastes relévent ainsi ces parodies et nous livrent des précisions sur un
héros, un lieu et un culte peu connus : Uoracle de Trophonios a Lébadée. Il
s’agit donc de traduire et de commenter dans cet article quelques scholies,
traces des commentaires anciens perdus sur cette piéce et notes placées dans
les marges des manuscrits, commentant ces parodies, tout en les replacant
dans une perspective plus générale faisant de Socrate, la caricature d’un
physiologue ou d’un philosophe de la nature s’apparentant finalement a un
charlatan et a un voleur.

Mots-clés :
Scholies, Socrate, Eleusis, Lébadée, Aristophane.

*k*k

Les Nuées sont aujourd’hui, sans doute, a cause de la
caricature faite de Socrate, la piece la plus célebre
d’Aristophane : elles ont été représentées en (-423) et connurent
alors un échec; arrivé dernier au concours, le Comique
retravailla son texte en vue d’une seconde représentation qui ne
vit vraisemblablement jamais le jour. Notre texte actuel
comporte, en effet, des traces évidentes de ce remaniement qui
méle les deux versions de facon parfois incohérente. Socrate y
apparait comme un mélange de physiologue et de sophiste, un
intellectuel sans scrupules, défiant la religion traditionnelle, un
charlatan que vient trouver le vieux paysan Strepsiade, dans
Uespoir d’apprendre le raisonnement injuste, afin de ne pas
rembourser ses créanciers. Le philosophe a, ce qui n’était pas son
cas a Athénes, une école qu’un néologisme nomme
(ppovtiothplov) “le Pensoir'™, lieu sacré ou seuls les initiés, les

© Université de Mostaganem, Algérie 2017



Cédric Germain

disciples du Maitre peuvent rentrer. La philosophie est assimilée
a un rite initiatique et le Comique multiplie les allusions droles a
ce qui se passait avant ’initiation aux Mystéres d’Eleusis, ou lors
de la consultation de 'oracle de Trophonios a Lébadée, lieu et
culte beaucoup moins connus. Nous nous proposons ici
d’examiner d’abord ce que nous apprennent les scholies sur ces
parodies, et de montrer également comment ces dernieres
s’inscrivent dans une logique globale avant tout comique, afin de
discréditer ces maitres en charlatanisme que seraient les
philosophes.

Rappelons brievement que les scholies sont des traces des
commentaires faits par les érudits alexandrins, romains (ce sont
les scholia vetera), puis byzantins (scholia recentiora)®. Elles
sont le plus souvent assez courtes et ressemblent a des notes qui
résument dans les marges des manuscrits Uessentiel de ces
commentaires aujourd’hui perdus. Elles nous éclairent sur des
faits de langue, de civilisation, nous livrent nombre de fragments
comiques ou tragiques ; elles commettent aussi des erreurs, le
plus fréquemment dans leurs efforts de datation des piéces ou
dans les faits biographiques rapportés.

L’allusion la plus claire aux Mystéres d’Eleusis est aussi celle
qui donne lieu a la scholie la plus longue a ce propos : au vers 304
de la piece, alors que le chceur des Nuées a fait son entrée dans
Uorchestre, et qu’il célebre l’attique et vante ses "cérémonies
trés saintes”; une scholie déclare : "Dans des cérémonies tres
saintes : dans les Mysteres donc. C’est a bon droit qu’il montre
les Nuées commencant par faire l’éloge des Mysteres, car elles
sont affiliées a ces déesses® et aux récoltes qu’elles font
pousser. Si la pluie est produite par les Nuées et s’il est
impossible de cultiver sans pluie, comment cet éloge de ces
divinités par les Nuées ne serait-il pas de circonstance ? Si elles
ont bien célébré, comme Hérodote le raconte, lacchos® lui-
méme en U’honneur de ces déesses : dans la bataille navale a
Salamine®, alors que les Grecs étaient bien moins nombreux que

- 44 -



Initiation philosophique et religieuse d'apres les scholies

les navires perses, il raconte que Déméter et Coré® les
assisterent, apres leur avoir montré le témoignage le plus grand
et le plus manifeste de leur aide : alors que les Grecs et les
barbares se préparaient a combattre, tout d’abord, une immense
poussiére s’éleva d’Eleusis et fut vue de toute l’armée, puis,
comme elle montait jusqu’au ciel et se transformait en nuage,
elle vola au-milieu de l’armée en criant lacchos". (304a).

L’éloge de U’Attique se fait donc avec l’allusion au lieu
prestigieux et saint des Mystéres d’Eleusis loués par les Nuées. La
scholie, a juste titre, signale |identification entre ces
cérémonies et ce lieu saint. Comme U’écrit le scholiaste, la
référence est tout a fait de circonstance : Déméter et Coré sont
associées aux récoltes, a la fécondité; elles sont donc les
divinités que les Nuées doivent saluer. De plus, un fameux
passage d’Hérodote (L’Enquéte, 8, 65), évoqué par le scholiaste,
rapporte un miracle survenu juste avant le choc de Salamine :
une nuée, accompagnée d’un cri mystique serait apparue. Le
scholiaste résume le récit de U’historien que nous traduisons a
présent : "Dicéos, athénien, fils de Théocyde, banni, et jouissant
alors d'une grande considération parmi les Médes, racontait que
s'‘étant trouvé par hasard dans la plaine de Thria avec Démarate
de Lacédémone, apres que lAttique, abandonnée par les
Athéniens, eut éprouvé les ravages de l'infanterie de Xerxes, il vit
s'élever d'Eleusis une grande poussiére qui semblait excitée par la
marche d'environ trente mille hommes ; s’étonnant de cette
poussiere, et ne sachant a quels hommes l'attribuer, tout a coup
ils entendirent une voix qui lui parut le mystique lacchos. Il
ajoutait que Démarate, ne connaissant pas les mystéres d'Eleusis,
lui demanda ce qu’étaient ces paroles. "Démarate, lui répondit-il,
quelque grand malheur va tomber sur larmée du roi, c’est
inévitable. L'Attique étant déserte, c'est une divinité qui vient de
parler. Elle vient d'Eleusis, et marche pour secourir les Athéniens
et les alliés, cela est évident". Il ajoutait qu'a la suite de cette
poussiére et de cette voix, il apparut un nuage qui, s'‘étant élevé,

- 45 -



Cédric Germain

alla vers Salamine, vers 'armée des Grecs, et qu'ils comprirent
ainsi, Démarate et lui, que la flotte de Xerxés devait étre
détruite”. (LXV).

Ce passage, comme nous l’avons dit plus haut, s’insere dans
un éloge d’Athénes et de ’Attique, il semble exagéré d’en faire,
comme S. Byl, qui exploite cette scholie, la clef du titre”.
Dover, plus justement déclare, dans son Commentaire®: "They
give pride of place to the Eleusinian Mysteries, because
possession of this cult gave Athens an international standing in
religion comparable with that of Delphi and Olympia“. Le titre de
la comédie et la nature de son cheeur s’expliquent, en effet, par
la caricature faite de Socrate, représenté toujours comme un
physiologue, ou un philosophe qui s’intéresse a la nature (tels
Thales, Pythagore ou les atomistes). Les scholies sont nombreuses
a proposer, a juste titre, de telles identifications. Ainsi, lorsqu’au
début de la piece, Socrate nomme les Nuées, "nos divinités”, le
scholiaste déclare : "Il a raison d’écrire que celles-ci sont les
déesses des philosophes, car, comme nous le disions, les
philosophes sont vraiment passionnés par ce qui concerne le
ciel". (253a).

Cette assimilation a un physiologue est, d’ailleurs, mise en
valeur par un jeu de mots et un accessoire sur scéne. Au vers
380, Strepsiade apprend que le Maitre supréme n’est plus Zeus
mais Dinos (le tournoiement de "univers a l'origine de tout) : la
scholie (380b) fait alors ce rapprochement : "(AiBpiog divog) : le
tournoiement  éthérien. Il reprend cela aux théories
d’Anaxagore”.

Ce terme, désignant un tourbillon, est en effet, comme
Uindique la premiére scholie, sous cette forme ou avec des
synonymes, au cceur de plusieurs théories développées par les
présocratiques. Anaxagore désigne sous le nom de
(mepxwpnotc) (fr. 12, 22 D-K)®, cette force tournoyante.
Empédocle utilise le terme (divn) (De la Nature, fr. 35, 21, D-K),
Sommerstein'” en utilisant les remarques de Willi"", précise

- 46 -



Initiation philosophique et religieuse d'apres les scholies

d’ailleurs : "In addition, Willi, Languages 104, points out that
Empedocles (fr.115 D-K) had spoken of aitheros dinai ; this is one
of a large number of Empedoclean echoes that Willy finds in
Clouds (cf. pp. 105-113)" ; ce sont les atomistes, a la suite de
Démocrite qui reprennent ce terme précis (divog) (fr. 164, 9 D-K),
a coté de (divn) (fr. 5, 18 D-K).

L’érudit byzantin Tzétzes explique précisément le quiproquo
produit par ce mot, (divog): (Commentarium Tzetzae, 380) :
"Quant a Strepsiade, apres avoir entendu le mot (divog), il ne 'a
compris ni au sens de tournoiement ni au sens de maitre qui
détient ’autorité supréme, mais comme un objet d’argile utilisé
pour boire, appelé (divog). Et il pense, en paysan, que ce dernier
a pris la royauté de Zeus, d’ou le ridicule”.

A la fin de la piece, devant le Pensoir, se trouve d’ailleurs
un dinos, vase dressé comme une statue représentant une
nouvelle religion... La scholie (1473 balpha) déclare : "Comme s’il
y avait une statue de Dinos en argile, dans le but d’attaquer
Socrate”. L’opposition entre ces nouveaux rites et la religion
traditionnelle, est d’autant plus forte que Strepsiade s’adresse
alors a un Hermes, placé également sur scene.

Les philosophes de la nature ne sont d’ailleurs pas les seuls
a étre obnubilés par les Nuées, une énumération (vers 330 a 333)
nous donne la liste d’autres spécialistes en charlatanisme les
adorant, parmi lesquels on trouve les devins et les médecins : la
scholie (332b) donne cette explication pour les premiers : "On dit
qu’ils sont nourris par les Nuées, car ils ont l’habitude de tirer
leurs présages des oiseaux ; ils tirent en effet leurs présages en
fixant les cieux".

Et la (332e) précise pour les deuxiemes : "Les médecins aussi
ont écrit au sujet des airs et de ’eau ; les Nuées sont justement
de Ueau. Il existe d’ailleurs un traité d’Hippocrate : Des Airs, des
Lieux, des Eaux".

Byl, dans plusieurs autres articles!"”, montre également que
la piece serait une parodie des initiations précédant les mystéres

- 47 -



Cédric Germain

d’Eleusis. Certes, comme nous le verrons, plusieurs passages,
gestes ou expressions jouent avec ce qui se passait a Eleusis, il
est cependant excessif d’en faire la source principale de
’inspiration du poete.

Des l'arrivée sur scene de Socrate, aprés un bref échange
avec le vieillard qui lui fait part de sa volonté de rentrer au
Pensoir, le philosophe le saupoudre de farine (vers 258), en
déclarant : "Cela nous le faisons a tous ceux qui se font initier".
Une scholie déclare alors: "Il compare les enseignements des
philosophes aux célébres Mysteres”. (258).

Socrate, tel ’hiérophante des Mystéeres, saupoudre de farine
celui qui va se faire initier. Le geste s’accompagne peu apres
d’un comique de mot, puisque le philosophe jouant sur une
métaphore, déclare que le vieillard s’il suit son enseignement
deviendra "une fleur de farine" (vers 260), expression qui désigne
sa future habileté rhétorique: "Un roué est encore appelé
(maumdAn) (Nuées 260) ou (maimaAnua) (Oiseaux 430). Ces deux
mots désignent proprement la fine fleur de la farine... et de la,
tout naturellement, ’homme subtil et fin... Cette métaphore
n’est pas rare""®, L’effet comique est encore augmenté par le
fait que le vieillard, ainsi blanchi, s’apparente a un champ
recouvert par la neige versée par ces Nuées. Une scholie
commente ainsi un participe utilisé par Socrate pour désigner
alors le vieil homme : "(Katamattopevog) : recouvert par la neige,
lorsque les Nuées arrivent”. Le méme scholiaste cite alors un vers
de Ulliade : "La neige a saupoudré beaucoup de champs". (262).

Strepsiade est donc littéralement recouvert de farine, avant
Uarrivée des Nuées qui, comme LlUindique le scholiaste,
blanchissent les champs. La citation poétique (avec une
variante ? ou souvenir imprécis?) vient de Ulliade (La
Dolonie, 7) : (‘Ote mép te Xwwv €mAAuvev apoupac). "Ou la neige
qui saupoudre les champs”.

L’effet comique est donc d’une grande richesse :
Strepsiade, comme un futur initié aux Mystéres et a la

- 48 -



Initiation philosophique et religieuse d'apres les scholies

philosophie, est recouvert de farine, et deviendra une "fine fleur
de farine” dans Uart oratoire ; Strepsiade, comme un champ,
blanchit avant le premier chant choral des Nuées aux lourds
grondements. L’explication se limitant a une simple parodie
d’une scéne d’initiation a Eleusis est bien insuffisante.

Le vieillard ensuite, avant d’entrer dans le Pensoir, doit
enlever son manteau (vers 497) : le scholiaste écrit : "Comme on
le faisait pour les initiés aux Mystéres, Socrate veut qu’il enleve
son vétement". (497b).

Le commentaire de Uérudit byzantin Tzétzes précise
cependant que cet usage était aussi fréquent chez les
philosophes : Commentarium in Nubes Tzetzae : "Allons
désormais, dit Socrate, enléve ton manteau”, selon [’habitude des
philosophes d’alors. Ils philosophaient presque nus, assis, avec
leur tunique seule. Pour se conformer a cette habitude, Socrate
dit a Strepsiade de se déshabiller". (497a).

On retrouve, en fait, la une accusation récurrente dans la
piece sous-entendant que Socrate est un voleur (voir vers 179 et
surtout le vers 856 ou Phidippide constate que son pére, a la
sortie du Pensoir, n’a plus son manteau !) Le vieillard rappelle, a
la fin, dans une de ses dernieres répliques, ce vol (vers 1498). On
a bien un leitmotiv comique qui devait faire écho a un jugement
tenace et que l'on retrouve chez Eupolis: Socrate était un
parasite et un voleur. La scholie (96d) nous livre ainsi ce
fragment : "Rien de pire que ces mots d’Eupolis : "Socrate, aprées
avoir récité Stésichore vola |’Oenochoé”. Il était alors possible de
voir le philosophe en train de dérober et de voler devant tous
’objet posé”.

Eupolis, selon le scholiaste, le montrait dans un banquet en
train de réciter des chansons a boire (si le morceau est dans Les
Flatteurs (avis de Bergk)'®, piéce qui triompha aux Dionysies
de 421 devant La Paix, nous sommes chez Callias ou se trouvent
Protagoras, Callias et Alcibiade). Le philosophe commet ici un
crime inexcusable envers [’hospitalité en volant le vase destiné a

- 49 -



Cédric Germain

puiser le vin du cratére. Le fragment est classé par meineke!'”
(ex incertis fabulis, fr 9) et il est complété ainsi : (As€apevog o€
JwKpATng TV Emdellv ZTnoxopou TPOg TRV Aupav, oivoxonv
EKAewev). "Socrate, apres avoir récité Stésichore en
s'accompagnant a la lyre, vola l’oenochoé”.

Pour Storey'® le fragment appartiendrait aux Chévres,
piece écrite vers (-424), et qui développerait un theme assez
proche de celui des Nuées en montrant sur scene un agroikos
(type du paysan ridicule) et un didascalos (maitre pédant),
Prodamos : "I am inclined to date Aiges to 424 (Eupolis’ first
Dionysia victory ?7) and to wonder if part of the reason for Cloud’s
poor showing was that Eupolis had done something rather similar
the previous year".

Les Mystéres d’Eleusis ne sont d’ailleurs pas les seuls rites
initiatiques avec lesquels Aristophane joue, pour se moquer des
initiations faites dans les écoles philosophiques. Ainsi, juste avant
son entrée dans le Pensoir, Strepsiade demande a Socrate un
gateau de miel, car, selon lui, il a 'impression de pénétrer dans
"’antre de Trophonios"'”). Une scholie, exceptionnellement
longue nous narre ’histoire de ce héros : Charax écrit ainsi dans
ce passage : "Agamede, roi de Stymphale en Arcadie épousa
Epicaste qui avait un fils naturel, Trophonios. Ceux-ci dépassaient
par leur art tous les architectes d’alors; ils travaillerent au
temple d’Apollon a Delphes. A Elis ils construisirent pour Augias
une chambre forte dorée. Ils y laisserent une pierre amovible leur
permettant d’y entrer de nuit ; ils volaient les richesses avec
Cercyon qui était le fils légitime d’Agamede et d’Epicaste.
Comme Augias constatait son appauvrissement, il pria Dédale,
revenant de chez Minos, de s’emparer du voleur. Dédale installa
des pieges dans lesquels Agamede fut pris. Trophonios le décapita
alors, pour qu’il ne flt pas reconnu. Il prit la fuite avec Cercyon a
Orchomene. Alors que, suivant ’ordre d’Augias, Dédale suivait
les traces de sang, ils prirent la fuite ; Cercyon, a Athenes ; selon
Callimaque : "il fuit U’Arcadie, habita, pauvre voisin, prés de

- 50 -



Initiation philosophique et religieuse d'apres les scholies

nous”. Mais Trophonios, fils d’Erginos, fuit a Lébadée en Béotie. Il
se fit une habitation souterraine ou il vécut. Aprés sa mort il
devint un oracle véridique pour eux et ils lui sacrifierent comme
a un dieu. Il laissa un fils, Alcandre... Plus tard, le dieu répondit
aux Thébains qui souffraient d’une disette, d’honorer Trophonios.
Ceux-ci, qui ignoraient ou se trouvait sa tombe, tombérent sur un
essaim d’abeilles remontant d’un trou souterrain. Conjecturant
que c’était ici Uendroit, ils déciderent que U'un d’eux y
descendrait. Comme ce dernier y trouva deux serpents, il leur
offrit des gateaux au miel et ne subit aucun mal. Depuis la
coutume resta. Ceux qui veulent consulter l'oracle, apres s’étre
purifiés un certain nombre de jours, recouverts d’une robe digne
d’un dieu, descendent avec des gateaux a jeter aux serpents,
pour ne pas étre attaqués. Et la plupart sont renvoyés en haut, le
méme jour, par le trou ou ils sont entrés; les autres, par
d’autres trous plus grands”. (508a).

Nous possédons ainsi des renseignements précieux sur un
héros peu connu, Trophonios. La scholie a, de plus, le mérite de
nous livrer deux fragments d’ceuvres perdues, Les Hellenika de
Charax de Pergame (fr. 6 Miiller)'®, historien contemporain de
Plutarque, et U’Hécalé de Callimaque (fr. 294 Pfeiffer)""?,
épyllion perdu, centré sur les exploits de Thésée. Deux textes
tres anciens mentionnent également Trophonios : dans le résumé
conservé de La Télégonie, nous apprenons que Polyxénos offre a
Ulysse un cratére, ou est représentée ’histoire de Trophonios,
Agamede et Augias (les trois personnages mentionnés aussi par
Charax) ; de méme dans ’Hymne homérique a Apollon (vers 295-
296), Agaméde et Trophonios, fils d’Erginos, roi d’Orchomeéne,
sont chéris des dieux ; ils placent a U’endroit choisi par Apollon
pour son temple a Delphes un seuil de pierres. Chez Charax,
Trophonios est le fils naturel de la thébaine Epicaste. Elle est
mariée avec Agamede, dont elle a un fils, Cercyon. Les trois
hommes sont architectes et vont se montrer d’habiles voleurs.
Pausanias, a la méme époque que Charax, rapporte aussi

- 51 -



Cédric Germain

|’épisode du vol (Périégése, 9, 37, 5-6) qui rappelle évidemment
le célébre récit fait par Hérodote dans son livre sur ’Egypte
(I, 121). Les voleurs survivants, Trophonios et Cercyon, doivent
fuir Augias et Dédale ; c’est alors que s’inséere, dans le récit de
Charax, le vers de Callimaque parlant de Cercyon, lorsqu’il
trouve refuge a Athénes.

Quels sont alors les liens logiques entre la légende, ses
différentes versions et la création d’un oracle? Dans deux
fragments de Pindare (fr. 2, 3 Snell-Maehler)®®, commentés par
Plutarque (Consolation a Apollonios, 108f-109b), Trophonios
recoit en récompense de ses travaux la mort (comme dans la
légende de Cléobis et biton), et le don de prophétie (aprés sa
mort). Cette version "épurée” de la légende différe cependant
des versions précédentes de vols et de ruses, comme on la trouve
chez Charax. Ici, Trophonios s’était réfugié a Lébadée, se
cachant sous terre. La deuxieme scholie compléte ce récit, en
expliquant que c’est Apollon, lors d’une consultation, qui
demanda aux Thébains d’honorer Trophonios; ces derniers
retrouvérent grace a des abeilles son tombeau, ’endroit
souterrain ou il avait fini ses jours ; ils désignerent un des leurs,
pour entamer une catabase (la scholie 508b précise d’ailleurs) :
(Xpnotipiov éotiv év AeBadeiq, 6 Tiveg KataBdolov kaAolotv). "Il
y a un oracle a Lébadée que certains nomment (KataBdotiov)".

Cet "explorateur" dut calmer les serpents a l’aide de
gateaux (Tzétzes, dans son Commentaire (506a), nous donne un
nom pour cet homme : Harmatios). D’ou le rite qui fut suivi
ensuite par tous ceux qui venaient vivre cette expérience de la
catabase et de l'oracle de Trophonios : on descendait dans la
grotte par une sorte de boyau avec des gateaux. Ce rite était
d’ailleurs accompli lors de funérailles ; on devait offrir aux morts
des gateaux de miel, pour les aider a braver les dangers dans
’au-dela, comme nous le montre cet extrait ou Lysistrata
s’adresse au Commissaire (599-601) :

(Au. ZU 6¢ On Ti paBwy oUK ATOOVIOKELS;
-5 -



Initiation philosophique et religieuse d'apres les scholies

Xwplov £0TLV- 6OpOV WVNOEL:
peAltodTTay £yw Kai On pHAsw).

"Mais toi, qu’attends-tu pour mourir ?
Il'y a de la place ; achéte un cercueil !
Et moi je préparerai le gateau de miel".

On peut donc expliquer cette comparaison par un effet
comique : U’expression "descendre dans l’antre de Trophonios"
était devenue un proverbe signifiant "se confronter a une grande
peur", par référence aux rites vécus a Lébadée ; Tzétzes déclare
également : Ceux qui descendaient a cet oracle restaient sans
rire un longtemps, d’ou le proverbe adressé a ceux qui ont ’air
affligé et dans la peine: "Tu es allé consulter l'oracle de
Trophonios”.

Les mots de Strepsiade jouent avec de tels proverbes connus
des spectateurs, et la peur est ici mise en valeur par cette
référence précise aux gateaux de miel, également mentionnés
dans le récit de Pausanias, gateaux qui devaient amadouer les
serpents rencontrés dans la catabase. Le rapprochement que fait
Strepsiade avec sa situation, lui qui va étre initié aux mystéres du
Pensoir, est donc une hyperbole totalement ridicule, qui illustre
encore la peur risible du vieillard. L’effet comique était peut-
étre augmenté par un jeu aussi avec la comédie d’un illustre rival
d’Aristophane, Cratinos : il écrivit un Trophonios, dont Meineke
recense douze fragments seulement. Deux autres scholies nous
donnent des précisions différentes pouvant également étre
intéressantes : "Trophonios était le plus grand tailleur de pierres.
Il construisit un temple a Lébadée en Béotie qui était appelé
Trophonion. Ici donc, ceux qui allaient étre initiés, étaient assis
au-dessus d’une bouche, nus; ils étaient entrainés par des
souffles et emportés sous terre. Des génies, des serpents et
d’autres reptiles venaient vers eux, ils détenaient des gateaux et
leur lancaient pour leur échapper. Apres leur initiation, ils
étaient ramenés en haut par une autre bouche". (508c). "A
Lébadée il y a le temple de Trophonios, ou il y avait un serpent

- 53 -



Cédric Germain

rendant des oracles. Ceux qui habitaient la lui jetaient des
gateaux recouverts de miel". (508d).

La premiere scholie, assez proche du témoighage de
Pausanias, nous illustre la violence de cette consultation; la
deuxieme confirme Uimportance des serpents dans cette
légende : Trophonios est méme ici confondu avec le reptile
passant du monde des morts au monde des vivants.

Ces scholies, traces des commentaires anciens perdus, nous
permettent de retrouver plusieurs parodies de rites initiatiques
faites dans Les Nuées. Comme nous [’avons montré, il s’agit pour
Aristophane de se moquer des initiations faites par les maitres de
certaines écoles philosophiques. Ces moqueries ne sont
cependant pas la seule clé pour comprendre une piéce si riche. Il
faut les inclure dans perspective plus large ou Socrate est
représenté comme la caricature d’un philosophe de la nature,
malhonnéte de surcroit. La piéce se finit ainsi par l’incendie du
Pensoir, épisode qui rappelle la destruction de |’école
pythagoricienne a Crotone. Apres la punition de Strepsiade, rossé
par son propre fils qui s’est fait initier aux Mystéres socratiques,
c’est le philosophe lui-méme qui est finalement puni, sous ’ceil
vengeur des Nuées.

Notes :

1 - Je reprends le néologisme imaginé par Debidour dans sa traduction
d’Aristophane : V.H. Debidour : Aristophane, théatre complet en deux tomes,
Gallimard, Folio, Paris 1965. Thiercy, dans sa traduction plus récente choisit
"le Réflectoire”. P. Thiercy : Aristophane, théatre complet, Gallimard, La
Pléiade, N° 441, Paris 1997.

2 - Notre numérotation suit [’édition la plus récente de ces scholies : Koster,
W.J.W. and Holwerda, D. Scholia in Aristophanem, Groningen, Bouma’s
Boekhuis, Pars I, 1960-1978 ; Pars I, 1982-2001.

3 - Déméter et Perséphone, déesses liées a |’agriculture et au cceur des rites
éleusiniens.

4 - Autre nom de Dionysos.

5 - La célebre bataille navale de (-480) qui mit fin a la seconde guerre
médique.

- 54 -



Initiation philosophique et religieuse d'apres les scholies

6 - Autre nom de Perséphone, la fille de Déméter enlevée par Hadés.

7 - S. Byl : Pourquoi Aristophane a-t-il intitulé sa comédie de 423 "les Nuées" ?
Revue de l'histoire des religions, Année 1987, vol 204, N° 3, pp. 239-248.

8 - K.J. Dover: Aristophanes, Clouds, Oxford 1968, p. 141.

9 - H. Diels & W. Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, 3 volumes,
Weidmannsche buchhandlung, Berlin 1903.

10 - A.H. Sommerstein: Aristophanes, Clouds, Warminster, Aris & Phillips
Ltd, 1982.

11 - A. Willy: The Languages of Aristophanes, Oxford University Press,
Oxford 2002.

12 - S. Byl : Les Nuées, les Grenouilles et les Mystéres d’Eleusis, Revue de
philosophie ancienne, 1999, vol. 17, N° 1, pp. 3-10. S. Byl : Aristophane et
Eleusis, Actes du 10° colloque de la Villa Kérylos, Cahiers de la villa
Kérylos, 2000, vol. 10, N° 1, pp. 141-154.

13 - J. Taillardat : Les images d’Aristophane, Les Belles Lettres, Paris 1965,
p. 230.

14 - T. Bergk : Commentationum de Reliquiis Comoediae Atticae Antiquae Duo
Libri, Koehler, Leipzig 1838.

15 - A. Meineke: Poetarum Comicorum Graecorum Fragmenta, Paris 1855.

16 - I.C. Storey: Eupolis, poet of old comedy, Oxford University, Oxford 2003,
p. 67.

17 - P. Bonnechere écrivit un long article : La scéne d’initiation des Nuées
d’Aristophane et Trophonios, nouvelles lumiéres sur le culte |ébadéen, Revue
des études grecques, 1998, N° 111, p. 436-480.

18 - K. Miller: Fragmenta historicorum Graecorum (FHG) 3 volumes, Didot,
Paris 1841-1870.

19 - R. Pfeiffer: Callimachus, vol. 1, Clarendon Press, Oxford 1949. R. Pfeiffer:
Callimachus, vol. 2, Clarendon Press, Oxford 1953.

20 - H. Maehler : Pindar carmina cum fragmentis, pt2, 4° éd., Teubner,
Leipzig 1975.

Pour citer l'article :

% Cédric Germain : Initiation philosophique et religieuse d'aprés les
scholies des Nuées, Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem,
N° 17, 2017, pp. 43 - 55.

http://annales.univ-mosta.dz

- 55 -



