Revue Annales du patrimoine - N° 16 / 2016

Le voile traditionnel tunisien
entre civilisation et déculturation

Hana Krichen
ISAM de Sfax, Tunisie
Résumé :

Entre déculturation et civilisation les écarts se resserrent. Ces deux
phénomenes, paraissent strictement indissociables, sont les horizons de la
problématique que la présente étude tente d’éclaircir. Nous scrutons,
cependant, les origines de ces deux phénoménes a travers une anthropologie
féministe. Ainsi, nous essayons d’évaluer leur influence sur les femmes en
Tunisie, avec une grande attention portée aux divers aspects de la vie
guotidienne. En dépit de son éducation, ses acquis sociaux et sa forte
présence dans les administrations publiques et les différents secteurs culturels
et économiques, la jeune tunisienne aujourd’hui se retrouve face aux mémes
problémes qu’hier ; elle doit lutter de nouveaux pour sa liberté, ses acquis, sa
condition sociale, mais aussi pour son identité menacée et sa culture
territoriale. Ceci la méne a se pencher sur ses origines et fouiller dans son
passé, afin qu’elle puisse tracer son chemin et trouver ses repéres.

Mots-clés :
voile, anthropologie, déculturation, patrimoine, Tunisienne.

*k*x

Du fait de [Iinfluence des médias modernes et des
technologies élémentaires de I’époque, la société tunisienne a
subi des mutations brutaux et des changements subversifs au
niveau des coutumes, des meceurs et de la culture autochtone.
Ainsi, les événements sociaux et politiques du dernier siecle ont
bousculé tous les phénomenes socioculturels. Un mouvement
d’évolution s’est déchainé des la fin de XIX® siécle et s’est
emparé de tous les aspects de la vie quotidienne, la santé,
I’éducation, les droits individuels et familiaux, la législation
islamique, les attitudes, les comportements, etc.

La société tunisienne est aujourd’hui confrontée aux
problémes posés par une nouvelle culture multi-civilisationnelle
et, par conséquent, une contraction identitaire et une
déculturation ; la culture indigene est devenue anachronique. Les

© Université de Mostaganem, Algérie 2016



Hana Krichen

traditions ont été ravalées au rang de rétrograde mentalité. La
rébellion contre I’identité est devenue un signe de promotion.
Tous ces facteurs font de la Tunisie aujourd’hui une société
"agressée" par la modernisation accélérée et la civilisation.

Les origines du phénomene de déculturation, en terre
d’islam, sont encore plus lointaines et ramifiées, soit dans les
pays voisins du Maghreb, soit en divers pays du Machrek.
Cependant, "depuis le siecle dernier, a chaque fois le méme
scénario se répéte : des voix prophétiques se font entendre, qui
scandalisent une partie de la société cramponnée a ses traditions
mais n’en ouvrent pas moins une premiere bréche. Et de
nouvelles générations s’engagent dans cette faille, portant plus
haut les aspirations des vagues précédentes. Combat toujours
inachevé, méme dans cette Tunisie pourtant plus "avancée" que
tant d’autres pays portant la méme empreinte religieuse et
culturelle"®.

Touchant toutes les sphéres sociales et les différentes
catégories de la population tunisienne, ce combat entre la
civilisation "mondialisée" et la culture indigene a un impact
spécifique sur la femme tunisienne musulmane et il n’a cessé de
I’accompagné deés la fin du XIX® siécle jusqu’a nos jours. "Khadija
Chérif'® a dit en 2012 : "Aujourd’hui on assiste a une
confrontation de classes nourrie et alimentée par ceux qui nous
gouvernent : riches / pauvres, bourgeois / paysans, croyants /
mécréants, laics / religieux... Les choses n’ont jamais été aussi
frontales"®. Nous croyons, plutdt, les choses n’ont jamais été
"latérales", et ce que nous semble aujourd'hui frontale, ce n'est
gu’une suite de ce que nous avons vécu hier. Certainement, la
période postrévolutionnaire a fait saillir ces phénomenes
confrontés et les interrogations qu'ils incitent, mais les sources
sont encore plus lointaines. Dés I’instauration du protectorat
francais en Tunisie, menait vers un affrontement culturel entre la
civilisation occidentale industrieuse et la civilisation musulmane,
ou le territoire tunisien devenait un champ propice aux

- 64 -



Le voile traditionnel tunisien entre civilisation et déculturation

divergences de conceptions défendues ; entre conservateurs et
modernistes, autocrates et libéraux, outre que I’influence
inéquitable de cette civilisation expansionniste sur la population
tunisienne, telle qu’elle agissait fortement sur les classes sociales
urbaines et la petite bourgeoisie citadine, sans assister
directement a la vie sociale bédouine ou campagnarde.

Entre déculturation et civilisation les écarts se resserrent.
Ces deux phénomenes, paraissent strictement indissociables, sont
les horizons de la problématique que la présente étude tente
d’éclaircir. Nous scrutons, cependant, les origines de ces deux
phénoménes a travers une anthropologie féministe. Ainsi, nous
essayons d’évaluer leur influence sur les femmes en Tunisie, avec
une grande attention portée aux divers aspects de la vie
quotidienne. En dépit de son éducation, ses acquis sociaux et sa
forte présence dans les administrations publiques et les différents
secteurs culturels et économiques, la jeune tunisienne
aujourd’hui se retrouve face aux mémes problémes qu’hier ; elle
doit lutter de nouveaux pour sa liberté, ses acquis, sa condition
sociale, mais aussi pour son identité menacée et sa culture
territoriale. Ceci la mene a se pencher sur ses origines et fouiller
dans son passé, afin qu’elle puisse tracer son chemin et trouver
Ses reperes.

Le germe de la révolte a été semeé le 12 Mai 1881 ; date de
la signature du traité du Bardo ou la Tunisie a renoncé a sa
souveraineté afin de devenir un protectorat francgais. Cette année
la Tunisie comptait environ 20000 Européens (Italiens, Francais et
Maltais) et 1500000 Tunisiens. Une comparaison, entre la
civilisation musulmane et Ila civilisation occidentale, s’est
imposée, ou la présence européenne a révélé la faiblesse de la
societé musulmane. Face a la crise du monde arabo-musulman a
cette époque, la colonisation francaise a stimulé [I’élite
intellectuelle de la société tunisienne et I’a permis d’aborder les
facteurs et les causes d’affaiblissement et de la décadence de la
société islamique tunisienne. Ce fut donc dans la perspective

- 65 -



Hana Krichen

d’une mutation socioculturelle "urgente" que la question de
I’émancipation de la femme musulmane fut abordée. La femme
européenne émancipée a été cependant un modele de référence.
Son comportement civilisé, sa condition de vie, sa contribution
matérielle et I’équilibre dans sa vie de couple ont provoqué des
réflexions et des interrogations quant a la situation de la femme
tunisienne inopérante et soumise a I’ignorance.

Du c6té de la femme tunisienne musulmane, confrontée
directement et quotidiennement a de nouvelles dimensions a la
facon de vivre, elle commence a se poser des questions a propos
de sa condition sociale horrible, a réfléchir et a désirer d’autres
manieres d’étre. Le modéle de Ila femme occidentale,
récemment transplanté en Tunisie, provoquait chez elle,
paradoxalement, antipathie et fascination, appréhension et
envie, entre ce modernisme accessible, plutét, inévitable et
I’obsession de I’identité et de la culture indigene. Le modernisme
transgresse brutalement la société tunisienne ; "il est partout et
terriblement tentateur : dans la rue, a I’école, au travail, a la
cuisine, dans I’équipement intérieur des maisons, dans les modes
vestimentaires, dans les systemes de soin et I’hygiene... Tous
sont interpellés jusqu'au plus profond de leur identité par cette
nouvelle réalité : homme et femme, jeunes et vieux"™. Nous
avons des lors limité notre petite étude au voile islamique et aux
comportements vestimentaires féminins ; ce qui est revenu, a
nouveau, un sujet dactualité, suite aux derniers événements
sociopolitiques qui ont secoués le quotidien de la société
tunisienne.

Pour frayer la voie vers une anthropologie du voile de la
femme tunisienne, il est inéluctable de rappeler que le voile
était, et I’est encore, I'un des symboles religieux dans le
comportement de la femme arabo-musulmane. Néanmoins,
I’origine du port du voile remonte a de nombreuses sociétés de
I’Antiquité, antérieurement aux Arabes et a I’lslam. "En effet,
bien avant la vocation de Mohammed, a I’époque de la naissance

- 66 -



Le voile traditionnel tunisien entre civilisation et déculturation

de la propriété privée les nobles de I’aristocratie, assimilant leurs
femmes au méme titre que leurs biens, a une propriété
personnelle, leur imposérent le port du voile"®. C’était donc un
signe de privilege plus qu’un souci de foi ou de culte. Aprés
I’avénement de la religion islamique, I’usage du voile devient,
selon la méme intention, une exigence pour les femmes du
prophete ; par souci de respectabilité, le voile les particularisa
du reste des femmes du peuple et des esclaves : "O Prophéte ! Dis
a tes épouses, a tes filles, et aux femmes des croyants, de
ramener sur elles leurs voiles : C'est la moindre des choses pour
qu'elles soient reconnues et éviteront d’étre offensées"®. Plus
tard, le voile était recommandé pour toutes les femmes
croyantes : "Dis aux croyantes de baisser leurs regards, de garder
leur chasteté, et de ne montrer de leurs atours que ce qui en
parait et qu'elles rabattent leur voile sur leurs gorge, et qu'elles
ne montrent leurs atours qu'a leurs maris, ou a leurs péres, ou
aux peres de leurs maris, ou a leurs fils, ou aux fils de leurs
maris, ou a leurs fréres, ou aux fils de leurs freres, ou aux fils de
leurs sceurs, ou aux femmes musulmanes, ou aux esclaves qu'elles
possedent, ou aux domestiques males impuissants, ou aux gargons
impubéres qui ignorent tous des parties cachées des femmes. Et
gu'elles ne frappent pas avec leurs pieds de fagon que l'on sache
ce qu'elles cachent de leurs atours"”.

Au vu de ce qui précede, nous évoquons la polémique que
suscitait le terme "voile" dans ces versets coraniques, et s’il visait
réellement a dissimuler les cheveux de la femme ainsi que son
corps, notant qu’aucun de ces versets impliquait qu’il s’agit d’un
voile destiné a couvrir les cheveux ou la téte. Si c’est vraiment le
cas, pourguoi ne pas le dire explicitement comme tout ce qui a
été rapporté dans le Coran ? De toute maniére, les analyses et les
survols théoriques ne manquent pas. Sans approfondir davantage
cette question qui nous menera loin, ce qui est coutumier dans la
majorité des pays musulmans ; le voile, c’est le commandement
de la part de dieu de se couvrir tout le corps y compris les

- 67 -



Hana Krichen

cheveux (a l'exception du visage et des mains), afin de se
protéger contre les regards et la concupiscence de I’homme.

Le voile traditionnel tunisien est communément nommé
"Sefsari". Les dénominations peuvent, cependant, varier selon la
variété des régions de la Tunisie, mais le principe est unique et
uniforme ; c’est une large piece d’étoffe (4 métres), blanc cassé
a jaune pale, qui se drapait autour de la femme, dissimulant tout
son corps. Les pans ajustés autour de la téte, couvrant les
cheveux. C’est le seul voile traditionnel de fabrication artisanale
tunisienne, préservé jusqu’a nos jours par la population féminine
de la compagne. Son origine remonte a la civilisation de
I'Andalousie musulmane du IX® siécle, tel que les femmes
cordouanes s’habillaient, de la méme maniere, le "lzar" ou
"Malhafa" ; "La femme s’enveloppait d’une ample piéce d’étoffe
(izar ou malhafa) dont elle enroulait, une fois drapée, les pans
autour de sa téte"®.

La qualité de tissu du voile tunisien variait selon la classe
sociale ; les femmes de la bourgeoisie citadine et de classes
sociales aisées s’étaient drapées d’un "sefsari hrir" (voile de soie
blanche) et, pour accomplir leur tenue de sortie, elles avaient
également caché leurs visages ; soit en tenant avec la main une
partie de leur "sefsari" sur le nez et la bouche, soit en mettant le
"ajar" (une longue écharpe noire tendue devant le visage), tout
en laissant les yeux a découvert. Quant aux femmes des lieux
modestes, citadines ou rurales, elles s’étaient contentées d’un
"sefsari jbad" (voile de laine blanche) et pour dissimuler leur
visage, elles avaient mis une "asaba" (long bandeau de crépe
noir). Cette piece noire destinée a dissimuler la figure de la
femme parait également de tradition andalouse, tel que "le
khimar, sorte de mouchoir de gaze attaché derriére la téte et
voilant le bas du visage au-dessous des yeux"®. Léon I’Africain
notait a propos de ce voile de visage des femmes tunisiennes :
"Devant le visage elles se mettent une voilette noire en étoffe
trés fine, mais un peu réche ; on la dirait faite avec des cheveux.

- 68 -



Le voile traditionnel tunisien entre civilisation et déculturation

Grace a cette voilette, les femmes peuvent voir les hommes sans
étre reconnues deux"®?.

Cet encombrant voile, dans la Tunisie précoloniale, a une
époque ou il était strictement inadmissible de voir une femme
dévoilé dans la rue, était un signe de promotion ; une femme
voilée fut, en premier lieu, une femme avantagée et "évoluée",
parce qu’elle était libre de sortir et circuler dans les rues. Le
voile, qui protégeait la femme des regards des étrangers, fut
longtemps un signe de citadinité des hauts dignitaires et des
riches villageois. Il était une piéce indispensable dans les garde-
robes des femmes de la bourgeoisie urbaine, afin qu’elles
pouvaient sortir et marcher de jour dans les rues. En revanche, la
femme paysanne n’avait jamais été voilée. "Pour les paysannes,
le terroir correspond a la parenté, les femmes ont une aire de
circulation correspondant a I’intérieur d’un cercle de parenté,
c’est I’espace de parenté, par conséquent, elles n’avaient pas
besoin de se préserver car elles ne risquaient pas de rencontrer
des étrangers. Il était donc moins nécessaire pour elles de se
voiler, que les citadines, qui, elles avaient a sortir de leur cercle
de parenté"®”. Néanmoins, pendant la période coloniale, la
tendance s'était inversée. En contact direct avec la civilisation
occidentale, un phénomeéne d’allégement et d’abandon du voile
traditionnel se répandrait chez les femmes tunisiennes citadines.
Du fait de I’influence du modele de la femme occidentale
émancipée, transplanté en ville, le voile devenait un signe de
désuétude et d’archaisme. Entre temps, avec I’exode rural vers
la ville, la femme paysanne portait son voile, alors qu’elle ne
I’avait jamais fait autrefois. Récemment mise en contact avec
I’atmosphere urbaine, le voile fut pour la femme rurale un signe
de promotion. Elle gardait donc son vétement traditionnel.

Le nombre des Européens passe de 20000 a 149000 en 1911.
Par conséquent, leur influence s'accentuait et saffichait
progressivement sur la population tunisienne. Vers les
années 1930, la situation s’était aggravée. Le voile tunisien avait

- 69 -



Hana Krichen

commencé a devenir lourd, génant, inconfortablement porté et
empéchant les femmes de se mouvoir librement. Quelques
femmes tunisiennes de classes sociales aisées lui avaient
substitué le "tchatchaf" : un voile Iéger, de provenance turque,
sous forme "d’un petit ovale de soie noire coupé d’une bande de
tulle & hauteur des yeux, placé sur le visage comme un loup et
retenu par une bande nouée autour des cheveux"™®. D’autres
sortaient légerement voilées, imprécisément drapées avec leur
voile et elles "n’hésitaient pas a le fourrer dans leur sac a main a
peine arrivées dans les quartiers européens"®®. Tous ces
nouveaux phénomenes ; I’adoption du "tchatchaf”, I’allégement
et I’abandon progressif qui avaient subi le "Sefsari" tunisien dés
I’instauration du protectorat francais, avaient provoqué des
opinions et des réactions contradictoires. Une fois qu'une de ces
femmes "rebelles" circulait dans les rues de la capitale, elle
subissait diverses railleries virulentes des détracteurs, antipathie
et opposition des femmes agées, harcelement et tracasseries des
hommes.

Voici ce qui a écrit Mlle Radhia en 1936 dans la revue
"Leila"™ face aux comportements des hommes "harceleurs" :
"Depuis quelques temps, la ville de Tunis est infestée d’une
catégorie de mammiferes males dont le moins qu’on puisse dire,
c’est qu’ils sont plus obstinés que les anes et plus agacants que
les moucherons. Ce sont messieurs les suiveurs. A peine fait-on
quelques pas dans la rue qu’une nuée de ces anges gardiens
s’attache a nos pas avec une désolante obstination. Ils nous
accompagnent partout avec une sollicitude qui veut étre
touchante. Rentre-t-on dans un magasin pour faire des
emplettes, nous sommes sdres de les retrouver, sur le trottoir en
train de nous attendre avec la patience imperturbable des gens
qui n’ont absolument rien a faire dans la vie. Ils nous lancent de
temps en temps des ceillades, que dans leur impayable fatuité,
ils imaginent étre incendiaires, et ils croient nous séduire en nous
soufflant dans le cou des insanités stupides ou des incongruités

-70 -



Le voile traditionnel tunisien entre civilisation et déculturation

obscenes. Ces messieurs n’ont méme pas I’excuse d’avoir de
I’esprit. Que de niaiseries nous sommes obligées d’entendre
malgré nous dans la rue. Mais vous ne vous rendez pas compte,
messieurs les suiveurs, combien vous étes génants et ridicules !
Vous nous gatez tout le plaisir des promenades et des courses que
nous aimons faire"®™. Ces mémes personnes “suiveurs"
n'hésitaient pas a s'exprimer dans la revue "Leila", visant toujours
le vétement des femmes appartenant a la bourgeoisie citadine,
"émancipées" et demi-voilées : "Il est vrai que c'est un voile qui
ne voile plus rien du tout. Excessivement court, léger, découpé
suivant le contour de votre visage et assorti a la couleur de vos
vétements, votre voile découvre plutdt qu'il ne couvre"*®,

Toutefois, il y avait aussi ceux qui soutenaient ce prélude a
un mouvement féministe évolutionnaire. Ils présentaient,
cependant, les conséquences et les méfaits du port du voile : "En
effet, le voile permet aux femmes tous les déreglements ; elles
passent inapercues, regardent des spectacles immoraux. De plus,
la cause de la décadence de llslam, c'est le voile, funeste
héritage de Byzance"!". Certains hommes préféraient que leurs
femmes sortent dévoilées et ils avaient démeénagé vers les
quartiers européens afin que leurs jeunes filles puissent sortir
sans voile et "respirer" sans étre soumises aux obstacles sociaux
et idéologiques. M. Zmerli (rédacteur a la revue Leila) écrivait a
ce propos : "Toutes les jeunesses du monde connaissent la
fraicheur et la pureté de I’amour a vingt ans, la jeunesse
musulmane, seule exceptée, car il n’y a pas d’amour dans le
(temps) actuel, figé, racorni, stérile, au stade ou I’a réduit le
voile néfaste"'®.

Plus tard, vers la fin des années 30, le débat concernant le
voile semble étre secondaire et I’abandon de cette tradition
vestimentaire était considéré comme acquis d’avance : "Vestige
périme, le voile devient de jour en jour un non-sens. Fait pour
étre un auxiliaire et un gardien de la pudeur féminine, il n’est
plus a I’heure qu’il est, qu’un vain simulacre et un masque

-71 -



Hana Krichen

odieux. Accessoire désormais superflu, il tend a s’effacer et a se
rétrécir, a s’amenuiser et a s’atrophier, tel un organe déchu et
hors d’usage. Un beau jour, on le verra définitivement sombrer
dans le ridicule ou pis encore, dans I’indifférence de tous"?.

D’ailleurs, il n'y avait pas autant de choix ; le modernisme
avait pris son envol et il n'y avait aucun moyen de revenir en
arriere. Méme pour les conservateurs, le projet de I'émancipation
de la femme tunisienne, y compris évidemment l'abandon du
voile, commencait a devenir une fatalité. "En 1956 (I’année de
I’indépendance de la Tunisie), il ressortait d’une enquéte publiée
par le journal "I’Action”, que 50% des jeunes filles parmi les
instruites sortaient dévoilées et 75% parmi celles non-instruites
n’étaient pas arrivées a se mettre d’accord avec leurs parents
pour enlever le voile"®. Aprés I’indépendance, le "sefsari" en
nette régression, conséquence de I’éducation des jeunes filles,
du travail des femmes "civilisées" et de leur participation plus
large a la vie publique. Outre que le facteur de I’urbanisation, le
port du voile commence a devenir plutét générationnel ; il n’y
avait que les femmes agées de milieu modeste, villageoises ou
rurales qui ont gardé leur "sefsari".

Notes :

1 - Souad Bakalti : La femme tunisienne au temps de la colonisation 1881-
1956, Ed. L’Harmattan, Paris 1996, p. 13.

2 - Khadija Chérif, sociologue Universitaire tunisienne.

3 - Janine Gdalia : Femmes et révolution en Tunisie, Ed. Chévre Feuille
Etoilée, Montpellier 2013, p. 90.

4 - Souad Bakalti : op. cit., p. 19.

5 - Ibid., p. 266.

6 - Coran, Sourate "al-Ahzab" (les coalisés) XXXIII, verset 59.

7 - Coran, Sourate "an-Nur" (la lumiére) XXIV, verset 31.

8 - Levi-Provencal Evariste : Histoire de I’Espagne musulmane, Tome 3, Le
siecle du Califat de Cordoue, 2° éd., Maisonneuve et Larose, Paris 1999,
pp. 424 - 425.

9 - Ibid., p. 424.

10 - Francois Pouillon : Léon I'Africain, Ed. Karthala et 1ISMM, Paris 2009,

-72 -



Le voile traditionnel tunisien entre civilisation et déculturation

p. 203.

11 - Souad Bakalti : op. cit., p. 268.

12 - Ibid., pp. 268 - 269.

13 - Ibid., p. 269.

14 - Leila, la premiére revue féminine tunisienne, en langue frangaise, parut
de décembre 1936 a juillet 1941 par des jeunes nationalistes du Néo-Destour.
Leila eut une périodicité mensuelle, puis disparut complétement avec la
guerre. "Les articles de la revue témoignent de tendances diverses et souvent
contradictoires. Les collaboratrices exprimaient leurs sentiments sur un grand
nombre de sujets : le mariage, le voile, I’instruction, les loisirs, la mode, la
cuisine, la puériculture etc. Les collaborateurs eux, se situaient de maniére
générale sur un plan plus politique, sociologique et offensif, brossant un
tableau de ce qu’était présentement la femme tunisienne et se pronongant sur
ce gu’elle devait devenir. Généralement, c’était la femme appartenant a la
bourgeoisie qui était visée". Ibid., p. 104.

15 - Hafedh Boujmil : Leila, revue illustrée de la femme 1936-1941, 2° éd.
Nirvana, Tunis 2007, p. 52.

16 - Ibid., p. 54.
17 - Ibid., p. 44.
18 - Ibid., p. 148.
19 - Ibid., p. 34.

20 - Souad Bakalti : op. cit., p. 270.

Pour citer l'article :

* Hana Krichen : Le voile traditionnel tunisien entre civilisation et
déculturation, Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem,
N° 16, 2016, pp. 63 - 73.

http://annales.univ-mosta.dz

-73 -



