Revue Annales du patrimoine - N° 15/ 2015

L'existence selon le mysticisme de Shamlou

Dr Rozita llani
Université Azad Islamique d'Arak, Iran
Résume :

Ahmad Shamlou, poéte iranien, a développé le vers libre en Iran depuis
la premiére moitié du XX° siécle. Son originalité consiste sur I’utilisation des
images abstraites et concrétes pour exprimer des conceptions essentielles de
I’existence. La vie et la mort sont deux notions que Shamlou traite
mystiqguement grace a son art poétique. Le mysticisme oriental, qui devrait
lier I’lhomme a son Dieu, est accompli dans ses vers, par la relation entre
I’homme et d’autrui. La poésie de Shamlou offre une nouvelle beauté a ces
notions car I’homme se trouve devant une mission sociale : combattre contre
des injustices.

Mots-clés :
Shamlou, poésie iranienne, existence, mysticisme, Islam.

skokok

Ahmad Shamlou était un génie qui a fait l'histoire de la
Nouvelle Poésie en Iran. Il mélait des images abstraites et
concrétes pour décrire la vie et la mort, deux sujets principaux
qui occupent la pensée humaine depuis toujours. Ces notions sont
omniprésentes dans les ceuvres des auteurs et des poetes de tous
les pays. Mais l'art de Shamlou les colorait d'un mysticisme

oriental. Il avait la chance dexpérimenter des situations
particuliéres : son enfance est passée dans de nombreuses villes
dlran, donc il connaissait bien les cultures régionales.

Adolescent, il n'était pas indifférent aux problemes sociaux de
son temps. Son engagement faisait de lui un prophete qui
consacre toute sa vie a diriger le monde. Dans ce chemin de la
lutte contre la tyrannie, la vie et la mort sont définies comme les
moyens d'établir une nouvelle relation entre le Dieu, I'hnomme et
ses semblables.

Cet article a pour objet de traiter comment Shamlou
changea le mysticisme iranien de notre époque en lui ajoutant
une troisieme dimension dans le domaine des notions de la vie et

© Université de Mostaganem, Algérie 2015



Dr Rozita Ilani

de la mort.

1 - Histoire de Shamlou :

Je ne suis pas une histoire a raconter
Je ne suis pas une chanson a chanter
Je ne suis pas une voix a entendre

Ni quoi que ce soit a voir

Ni quoi que ce soit a savoir

Je suis la douleur commune... Crie-moi !

Né en 1925 et mort en 2000 & Téhéran, Ahmad Shamlou
(sLli 2al) était I'un des grands poétes iraniens du XX° siécle.

La profession de son pére, officier de I'armée de Reza Shah
Pahlavi, faisait déménager la famille d'une ville a l'autre, ainsi
son enfance était passée dans les villes différentes d'lran. Ces
expeériences lui ont offert une bonne connaissance de la culture
des régions du pays comme Rasht, Semirom, Ispahan, Abadeh et
Shiraz. Il avait commencé ses études scolaires a Khach, Zahedan
et Machhad et ses études secondaires se déroulaient a Birjand,
Machhad, Téhéran, Gorgan, Torkaman-Sahra et Orrumieh. Mais
enfin, il n'a pas réussi a achever ses études secondaires et obtenir
son baccalauréat, non pas a cause des changements perpétuels
des lycées, mais a la suite de son arrestation : pendant son
adolescence, c'étaient ses activités politiques qui lui valaient une
premiere arrestation en 1943. Il passait alors plusieurs mois en
prison. De cette période a été issu son premier recueil poétique
sous le nom de "Mélodies oubliées" qui comprend les vers
traditionnels et harmoniques. C'est le seul recueil qu'il écrivait
selon les lois traditionnelles de la poésie.

Son premier recueil en vers libres, publié sen 1957, est "L'air
frais" qui étendait trés rapidement sa renommeée dans le pays.
Cette ceuvre englobe ses nouvelles expériences de "La nouvelle
poésie".

Ahmad Shamlou, grand poéte, auteur, journaliste,
traducteur, critique littéraire et social, est disparu le 24 juillet
2000 par suite d'une longue maladie.

-8 -



L'existence selon le mysticisme de Shamlou

2 - Originalité de Shamlou :

Ahmad Shamlou a choisi le nom Aléf-Bamdad (. / 2l all
z=a) comme son nom de plume. Il était contemporain de Sohrab
Sepehri, Forough Farrokhzad et Nima Youshidj qui I'a beaucoup
inspiré. Disciple de Nima en vers libre, Shamlou exercait une
grande influence sur la poésie moderne en Iran.

Chamss Langroodi, auteur de "I'Histoire analytique de la
nouvelle poésie” dit que Shamlou était I'un des rares poétes dont
la poésie est plaisante toujours pour toutes les générations : on
peut murmurer ses poemes a l'enfant qui veut dormir, les
adolescents trouvent ses poémes romantiques, les jeunes gens
admirent I'esprit révolutionnaire de ses vers et certains poémes
comme Au Seuil sont favorables aux agés®.

La poésie de Shamlou est simple et en méme temps
complexe. Elle profite des images traditionnelles qui sont
familieres a son audience iranienne. On peut y mettre en relief
les themes et les mythes des poémes de Hafez et d'Omar
Khayyam. Shamlou récitait aussi des poemes de ces deux grands
poétes anciens et ces récits audio sont encore attirants pour ses
adeptes.

D'autre part, il a mélangé les images abstraites et concrétes
d'une facon inédite dans la poésie perse, ce qui a inquiété des
adeptes de la poésie persane traditionnelle.

Il s'est montré un adversaire résolu de la poésie prosodique
et métrique, inadaptée pour exprimer I'époque contemporaine.
En effet, Shamlou était un vrai partisan de la poésie libre®®. II
profitait de ces nouveautés de l'art poétique pour exprimer la
liberté souhaitée qu'il ne pouvait pas déja exprimer dans la
dimension de la poésie ancienne.

Shamlou avait de nombreuses activités : il a été rédacteur
en chef de plusieurs revues comme “"Ferdowsi”, "Keyhan",
"Semaine", "Epi" et "Le cahier du vendredi". Il nous a laissé des
écritures d'histoires pour enfants, de nouvelles, de plusieurs
scénarios et des piéeces de théatre. Il a édité les travaux des

- 9.



Dr Rozita Ilani

poétes classiques persans les plus importants, en particulier
Hafez. Dans son ceuvre sous le nom de "Hafez Shiraz", publié
en 1975, Shamlou a souligné les problémes et les altérations dans
les poémes de Hafez. Selon Shadmlou, Hafez était un croyant
mystique, un combattant et un réformateur social, qui critiquait
la culture de I'hypocrisie et de la piété de son temps.

En outre de ses poémes, il nous a laissé une grande
encyclopédie de la culture folklorique persane sous le nom de "Le
livre de la rue" qui comprend des expressions et des proverbes
persans et dont le premier volume est publié en 1977. Son
épouse, Aida, collaborait avec lui a accomplir les données de
cette encyclopédie et dirige sa publication aprés la mort de
Shamlou.

Au début, I'impact de grands poetes tels que Garcia Lorca ou
Eluard sur la vision de Shamlou parait évident®. Aprés, il a été
influencé par la poésie européenne, Maiakovski, Lorca, ainsi que
Prévert, Aragon, Eluard et Apollinaire®.

Son amour aux cultures d'autres pays I'emmenait a traduire
en persan des ceuvres littéraires. La traduction du "Petit prince"
de Saint-Exupéry, auteur francais, reste encore un bon
exemplaire de ce livre traduit en persan.

Sa traduction du poeme de "Silence is full of untold" de
Margot Bickel, poétesse allemande, est bien connue en persan.
Shamlou a récité lui-méme cette traduction et ses disques se
rencontrent avec un grand succes chez persanophones :

The wind sings of our nostalgia

and the starry sky ignores our dreams.

Each snow flake is a tear that fails to trickle
Silence is full of the unspoken,

of deeds not performed,

of confessions to secret love,

and of wonders not expressed.

Our truth is hidden in our silence,

Yours and mine.

-10 -



L'existence selon le mysticisme de Shamlou

Le vent chante de notre nostalgie
et le ciel étoilé ignore nos réves.
Et chaque flocon de neige est une larme
qui ne parvient pas a couler
Silence est plein de non-dits,
des actes pas effectués,
des aveux a amour secret,
et de merveilles ne sont pas exprimeées.
Notre vérité est cachée dans notre silence,
Votre et la mienne.
3 A s 4l 5L ) el sla Kl
38 (oo iy Glawsd 1) Gilalys
Ale (oo 4idg 51 (SO 4y Al s
ol 38U i ) L e & S
52 8L S ja )
sl O b S35 e b e 4g il i)
Conal gl Lo a0 K o) 2
NUTTIEXEAetIrEN
D'autre part, la traduction de ses propres ceuvres en autres
langues surtout en anglais et en francais fait étendre sa
renommée dans le monde de "La nouvelle poésie". Certains de ses
poemes ont été traduits en francais sous le nom de "Choix de
poémes", par son ami, Ahmad Kamyabi Mask et publiés en 2000.
Parviz Abolgassemi, poete de langue francaise et iranienne,
professeur de la littérature comparée a l'université d'Aix-Marseille
jusqu'en 1997, chercheur associé au CNRS et traducteur de
nombreux poétes iraniens, a traduit en 1994 le recueil d"Aida
dans le miroir" de Shamlou. Il a déja consacré, en 1976, sa thése
dEtat a notre poéte. En 1994, en écrivant une préface pour le
livre d"Hymnes d'amour et d'espoir’ de Shamlou, Parviz Khazrai a
traduit ce recueil qui a été publié par les éditions de "La
différence" a Paris.
Parmi ses recueils de la poésie, on peut mentionner :
Mélodies oubliées, Fer et sensation, 23 ans, Résolution

-11 -



Dr Rozita Ilani

(Manifeste), Lair frais, Le jardin de miroir, Aida dans le miroir,
Instant et éternité, Aida : arbre, poignard et mémoire!, Phénix
sous la pluie, Elégies de la terre, Eclore dans le brouillard,
Abraham dans le feu, La dague dans l'assiette, Petits chants de
I'exil, Eloges sans récompenses®.

Ahmad Shamlou a emporté des prix en poésie : le prix de
Frough Farrokhzad en 1972, le prix de libre expression de
I'organisation des droits de I'homme a New York en 1990, le prix
de Stig Dagerman en Suede en 1999 et le prix du mot libre aux
Pays-Bas en 2000.

3 - La vie et la mort selon le mysticisme oriental :

Avant d'analyser les notions de la vie et de la mort dans la
poésie de Shamlou, il convient de les traiter dans le mysticisme
iranien, influencé par la culture ancienne perse d'une part et les
enseignements religieux d'Islam, religion officielle de ce pays
d'autre part.

Défini par toutes les cultures, le mysticisme est créé par
I'ensemble des croyances et des pratiques qui se donnent pour
objet une union intime de 'nhomme et du principe de I'étre®. Le
mysticisme sacralise d'abord la communion verticale entre
I'nomme et son divin et dans le monde aujourd'hui, entre 'homme
et son semblable. Cette nouvelle relation est le résultat direct de
croire en Dieu.

Ancrée dans les profondeurs de [I'histoire, l'appétence
mystique a traversé les ages et occupé différentes aires
géographiques. Elle perdure en I'état, voire, a travers ou malgré
ses métamorphoses. D'essence divine, mais humaniste dans sa
portée, le lien mystique instaure une relation privilégiée entre la
créature, la création et le Créateur”.

Des limites des sciences de I'homme menent a sacraliser
guelques notions humaines ou méme les soumettre au tabou. La
vie et la mort sont deux concepts fondamentaux qui occupent
depuis toujours I'esprit de I'homme. L'ignorance sur l'origine de la
vie et le destin aprés la mort fait dépendre I'nomme de son Dieu.

-12 -



L'existence selon le mysticisme de Shamlou

L'homme se montre incapable de connaitre ces secrets de la
création. Alors, il essaie de les colorer de mysticisme et se relie a
son Créateur pour les découvrir et les comprendre. La relation
mystique qui est créée de cette ignorance est signifiée
differemment selon les cultures et les religions.

Selon toutes les croyances, il est presque impossible de
parler de la vie sans tenir compte de la mort. Tout en s'opposant
mutuellement, la vie et la mort sont dailleurs intimement
associées. En effet, la mort fait partie de la vie non seulement
comme son aboutissement naturel, mais aussi comme la
révelatrice de sa finitude. Cependant, l'association de la mort et
de la vie est considérée comme l'union de deux contraires. Or,
dans les diverses traditions philosophiques et religieuses ainsi que
selon l'avis général, la vie est considérée comme un bien et la
mort, comme un mal. L'attitude des hommes vis-a-vis de ces deux
notions reste différente. Il existe des écarts, d'une personne a
l'autre, ou d'un peuple a l'autre, dans leur vision du monde et
dans l'appréciation de ce qui donne une raison de vivre®.

Ces notions ont un aspect particulier dans la culture
iranienne influencée fortement par I'lslam depuis des siecles. Des
poetes ne sont pas exceptionnels. Notre poete, Ahmad Shamlou,
avait une attitude sensible, propre a lui-méme, devant ces deux
notions. Ses recueils de poemes, classés en catégorie de "La
nouvelle poésie" persane, sont pleins de belles et de nouvelles
images poétiques concernant la vie et la mort. Ainsi, des
exemples tirés de ces recueils peuvent bien nous illustrer ses
pensées.

4 - La vie et la mort selon Shamlou :

Shamlou admirait la vie et ses beautés, comme tous les
autres poetes. Mais ce qui le distingue par rapport aux autres, ce
sont ses propres lois pour que la vie soit capable d'étre aimée. On
pourrait dire que Shamlou était adepte d’André Malraux dans "Les
conquérants”, "une vie ne vaut rien, mais rien ne vaut une vie".
Shamlou croyait fortement a la vie. Son commentaire et son avis

-13 -



Dr Rozita Ilani

sur la vie dépendent de la qualité de vivre.

Comme toute créature humaine, il songeait a I'éternité. Il
exprime que la mort nous arrive tét ou tard, mais la brieveté de
la vie ne signifie pas que la vie n'en vaut rien, il faut chercher la
vie éternelle autre part, en dehors de la vie méme, dans
I'humanité®.

Dans cette perspective, la mort pour Ahmad Shamlou, est
une expérience triste, mais elle n'est pas le point final de
I'existence. La mort prend d'autres sens. Elle peut signifier vivre
avec ceux qu'on n'aime pas. Ainsi, ce n'est pas la mort qui est
épouvantable, ce qui la rend triste, c'est la vie a c6té des faux
amis dans un pays ou les valeurs humaines sont méconnues ou
négligées™?:

Je n'ai jamais craint la mort...
je crains plutét de mourir dans une terre ou le salaire du
fossoyeur vaudrait plus que la liberté de I'homme.
cp) ol e Sl R
= 31 D) SR 2 e 48 Cal ey pae 33 G2 3e Sl sk (e el
Adl 8

La mort est une vérité générale qui domine la vie de tous les
étres vivants. Elle n'est pas nostalgique, mais on doit "accepter ce
courant d'air", comme nous enseigne Shamlou. Ce n'est pas une
disparition de l'existence, mais un proces qui offre un but et une
signification a la vie. Elle peut conduire I'hnomme & diriger sa vie
consciemment et lui donner un sens spécial. L'avis de Shamlou est
semblable de Malraux qui exprime dans "L'espoir” : "la tragédie de
la mort est en ceci qu'elle transforme la vie en destin".

Selon lui, la valeur de la mort de chacun dépend
directement de celle de sa vie. Une vie fastueuse se termine par
une mort magnifique. Au contraire, une vie humble est
condamnée a anéantir. Ainsi, des martyrs gravent les morts les
plus glorieuses sur I'histoire, car leurs vies sont lI'exemple des
perfections des qualités humaines™. Pour Iui, la vie est

- 14 -



L'existence selon le mysticisme de Shamlou

majestueuse, mais non pas sous le regne des injustices. De ce
point de vue, il se montre un combattant social qui critique la
tyrannie.

Shamlou était sensible aux problémes politiques et sociaux
de son temps. Dans ce sens, son mysticisme prend le troisieme
aspect qui se définie comme une relation avec d'autres hommes.
La mort change sa forme ainsi. Pour ce poéte, les hommes qui se
sacrifient pour une cause dans laquelle ils ne cherchent pas
I'intérét personnel, assurent leur dignité. Il les appelle "les plus
amoureux parmi les vivants" et nous invite a ne pas pleurer leur
mort, mais chanter "les plus beaux chants" pour eux®. Ce
sacrifice les dirige vers le grand Dieu.

Dans notre monde ou la relation symétrique et réciproque
entre I'homme et son semblable a été fortement valorisée, le
mysticisme prend une nouvelle couleur. Le mysticisme
d'aujourd'hui ne plonge pas de racine dans la relation de I'homme
et son créateur, mais aussi il est fondé sur celle entre I'hnomme et
les autres créations de Dieu. Ce triangle crée I'hnomme immortel.
Dans son poéme intitulé "Etre", il chante le vrai sens de I"étre" et
du "néant”, de la mort et de I'immortalité™:

S'il faut mener une vie banale
Il serait honteux que je n'accroche pas scandaleusement
Le phare de ma vie au sapin sec d'une impasse
S'il faut mener une sainte vie
Il serait indigne de moi de ne pas graver de ma foi
Comme la montagne
Un souvenir immortel sur la surface mortelle du sol.
Cany 2l Cany ) s (o R
20k sl sm 4 ) asae el R ae pinda e
a4 S Si S iy
S a3 ab gl e K
558 (3 2a el Gl ) piliii Q) oSG Ax
RESEP R B S TET PLENPR I E
Donc, les tourments qu'un martyr endure pour sa religion et
- 15 -



Dr Rozita Ilani

sa foi qui engendre des mythes éternels, empéchent I'homme
mortel de tomber dans lI'oubli issu de la mort naturelle.

Le martyre, mourir dans la voie de liberté et d'humanité ou
pour lutter contre l'injustice et l'oppression, est une sorte de
mort exaltée dans la poésie de Shamlou. Il évoquait par exemple,
a plusieurs reprises, la mort de Jésus sur la croix, une mort pour
le salut de I'humanité. Selon ce poeéte, si on transforme la vie en
acte spirituel, I'on mourra d'une maniére a retracer I'immortalité
et la vie ne sera pas un acte absurde, ni la mort, une fin. Il nous
invite & ne pas répéter toujours la méme histoire monotone et
triste de la vie, a ne pas vivre pour mourir un jour, mais mourir
de maniére & étre immortel®?.

Shamlou n'avait pas peur de la mort mais l'ombre de cette
vérité est accablante en ses vers ou il chantait la vie. Il ne
pouvait pas penser a la vie sans réfléchir a la mort. Ses positions
contradictoires étaient le résultat des événements de sa vie.
Quelquefois, il admirait la mort et lui attribuait de grandes
valeurs qui aident I'homme pour atteindre a la perfection. D'autre
part, il la considérait comme la fin de la vie. Il I'observait face a
face et regardait sa dominance sur la vie et il la détestait™®®.

Les avis changés de Shamlou sur ces notions sont les
conséquences des changements spirituels et des expériences que
la vie lui avait offertes.

D'abord, il était un jeune homme romantique qui écrivait
des poemes a un amour terrestre selon ses états de jeunesse.
Puis, pendant des années de combat, il est devenu un combattant
social qui regrettait dans un poéme ces vers antécédents et les
condamne au nom du peuple. Méme, il savait bien changer
certains symboles présents depuis Hafez et Khayyam en symbole
social, comme le poéme de Nazli qui est apparemment
amoureux, mais dédié a un des combattants de I'époque du
Shah®).

Terminons ce travail par une phrase de Shamlou qui exprime
bien ses positons envers la vie et la mort : "ll y a beaucoup de

-16 -



L'existence selon le mysticisme de Shamlou

devoirs que nous n‘avons pas encore accomplis, beaucoup de
travaux pas réalisés. Soudain, on claque la porte et dit : c'est
I'neure de partir... Pour moi, ce qui est horrible de la notion de la
mort, c'est le méme visage"*".

5 - Conclusion :

A cette période de notre histoire, le sentiment mystique a
trait a l'idée de rencontre avec le grand Dieu d'abord et avec le
monde ensuite. La base du mysticisme d'Ahmad Shamlou est
fondée sur ces nouvelles relations entre le Créateur et ses
créations.

Rendu célébre par ses vers libres, Shamlou est un grand
poete sensible aux questions essentielles de I'existence
influencées par les situations politiques de son temps. Sa
conception de la vie et de la mort, nourrie de ses expériences
personnelles acquises depuis son enfance, se concrétise dans sa
poésie qui apprécie de sa propre facon la qualité de I'existence.

Les poemes de Shamlou inspirent une double position en
face de la vie et de la mort : chantant les beautés de la vie, il
montre sa peur contre la mort, comme tous les étres vivants qui
cherchent une vie éternelle. Mais d'autre part, I'observation des
injustices et des tyrannies est difficile pour lui : il accepte la
mort plaisamment et veut se sauver a l'aide de la mort et sortir
de ce monde plein d'injustices. La mort volontaire, dans la voie
mystique, devient donc l'acte sublime, car elle signifie l'accés a
une transcendance de Dieu.

Notes :

1 - Chams Langroodi : Le bonheur de Shamlou était en vers libre, Journal de
Farhikhteghan, Téhéran, 10/12/2009.

2 - Ahmad Shamlou : Hymnes d'amour et d'espoir, trad. Parviz Khazrai, préf.
Parviz Khazrai, Ed. La différence, Paris 1994, pp. 8 - 9.

3 - Rouhollah Hosseini : Ahmad Shamlou au passage du vent, Téhéran 2006, La
revue de Téhéran, N° 10, septembre 2006, version électronique, visité le
30/5/2015. ww.teheran.ir

4 - Wikipédia.fr/Ahmad Shamlou, visité le 20/5/2015.

5 - Ibid.

-17 -



Dr Rozita Ilani

6 - Dictionnaire "Le Petit Robert", Paris 2001.

7 - Esfandiar Esfandi : Métamorphose de I'humanisme mystique dans la poésie
persane contemporaine, l'exemple de Sohrab Sepehr?, Revue Plume, 1° année,
numéro 2, Téhéran 2007, p. 67.

8 - Mahnaz Rezai : La vie et la mort dans la poésie persane contemporaine,
Revue des études de la langue frangaise, 1° année, N° 2, Téhéran 2010, p. 71.
9 - Ahmad Shamlou : Les paroles du poéete. Sahéb Ekhtiari, Behrooz et
Bagherzadeh, Hamid-Reza : Ahmad Shamlou, poéte des nuits et des amours,
Ed. Hirmand, Téhéran 2002, Tome 1, p. 138.

10 - Ahmad Shamlou : CEuvres complétes, édition Négah, Téhéran 2004,
p. 256.

11 - Abbass Baghinejad : Shamlou, poéte de la vie et de la mort, Téhéran
2008, Revue de langue et littérature persanes, 3° année, N° 9, p. 15.

12 - Ahmad Shamlou : (Euvres complétes, Ed. Négah, Téhéran 2004, p. 143.

13 - Ibid., p. 173.

14 - Mahnaz Rezai : op. cit., p. 79.

15 - Abbass Baghinejad : op. cit., p. 8.

16 - Ali Abbasi et Monire Akbarpouran : Structure dhorizon comme une
méthode pour une étude comparée ; le cas de Nazim Hikmet et Ahmad
Shamlou, Ed. Unité des sciences et de la recherche de Téhéran, Téhéran 2014,
Revue La poétique de I'Université Azad Islamique, 1° année, n° 4, p. 72.

17 - Ahmad Shamlou : Les paroles du poéte, Tome 1, p. 78.

Pour citer l'article :

* Dr Rozita llani : L'existence selon le mysticisme de Shamlou, Revue Annales
du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 15, 2015, pp. 7 - 18.
http://annales.univ-mosta.dz

-18 -


http://annales.univ-mosta.dz

