Revue Annales du patrimoine - N° 14 / 2014

Al-fasaha selon al-Suyuti et al-Farabi

Dr Fatma Khelef
Université Bordeaux 3, France
Résumé :

Le sujet qui est proposé traite des recherches qui préoccupaient les
auteurs, grammairiens, rhétoriciens ou philosophes depuis [|’époque
médiévale, d’Al Djahiz (m. 255 / 868) a Abd al Qahir al Djurdjani
(m. 4717 1078) jusqu’a Ibn Khaldoun (m. 809 / 1406). Ces recherches
portaient sur la langue arabe, son origine, I’éloquence dans le discours, avec
ses concepts, al-bayan, al-balagha et al-fasaha, le tout dominé par le texte
sacré du Coran. Cet article essaie de montrer I’importance de I’'un de ces
concepts, la fasaha, en s’appuyant sur les travaux de deux grandes
personnalités, Al Suyuti (m. 911 / 1505) et Al Farabi (m. 339 / 950), dans
I’histoire de la littérature arabe.

Mots-clés :
rhétorique, balagha, éloquence, discours, littérature.

skokok

Bayan, balagha, fasaha, cette triade se retrouve maintes
fois sous la plume des savants médiévaux arabes. On releve ces
termes dans de nombreux titres d'auteurs célébres. Selon les
auteurs, les disciplines et les époques, ces trois termes, aux
significations trés proches, sont employés indifféremment, en
particulier les concepts bayan et balagha d'une part, balagha et
fasaha d'autre part, sont souvent confondus.

Il n'en reste pas moins que les valeurs sémantiques de ces
notions présentent des nuances et des spécificités. A la lumiere
des définitions et des qualités énoncées par les uns et les autres,
dans bayan c'est l'idée du dévoilement, de la manifestation du
sens (mana) qui prime, dans fasaha c'est la pureté de I'expression
(lafz), quant a la balagha, dont la racine signifie atteindre le but,
elle englobe tout ce qui facilite la communication du sens. La
fasaha, quant a elle, est l'instrument de I'exposition de l'idée que
I'on veut faire passer.

La fasaha c'est le "beau-parler”, elle est une forme de

© Université de Mostaganem, Algérie 2014



Dr Fatma Khelef

disposition agréable, un instrument mis a la disposition de la
balagha, "I'éloquence”, pour parvenir au but, le bayan, que nous
traduirons par "lI'exposition claire".

Dans cet article nous allons nous intéresser a la fasaha a
travers les textes de deux grandes personnalités, al-Suyuti et al-
Farabi, dans I’histoire de la littérature arabe.

Avant d’aborder le point de vue de ces auteurs, nous allons
faire un tour d’horizon au plan sémantique et grammatical a
propos de ce terme, la fasaha, tel qu’il découle des formes
verbales présentées selon les dictionnaires (Lisan al-arab,
Kazimirski).

Notons au préalable que sur la racine fsh sont construits
principalement des verbes de I*®, 11°, IV® et V© forme.

Deux verbes de 1°® forme sont formés sur cette racine :

- fasaha : par exemple : fasahaka al-subhu ; ayy bana laka wa
ghalabaka daw’uhu qui signifie en parlant du matin "apparaitre a
quelgu’un dans tout son éclat":

- fasuha : par exemple : fasuha al-radjulu qui signifie étre clair,
intelligible dans son parler, s’exprimer avec facilité,
correctement et de ce fait étre éloquent (baligh), ou fasuha al-
labanu ayy idha ukhidhat anhu al-raghwatu, en parlant du lait,
présenter une surface unie aprés que I’écume a été enlevée. Le
masdar de ce second verbe est fasaha (fasuha fasahatan).

Le verbe de II° forme fassaha a le sens d’étre pur, sans
écume et sans mélange (par exemple au sujet du lait).

Au verbe de IV® forme afsaha sont attachées les
significations suivantes :

- afsahati al-shatu ayy idha ingataa libadha, se dit d’une brebis
qui donne peu de lait.

- afsaha al-labanu, a propos du lait, étre pur, clair. Synonyme de
la seconde forme fassaha et, de la, exempt de tout mélange.

- Apparaitre, briller (I’aurore).

- Apparaitre, devenir manifeste, évident.

- 36 -



Al fasaha selon Al Suyuti et Al Farabi

- Exposer quelque chose clairement, d’ou : expliquer sa pensée
(qui se construit avec la préposition bi).

Enfin, la V¢ forme (tafassaha) signifie viser a la clarté et a
I’élocution abondante.

Les adjectifs fash et fasih (plu. fusuh, fisah et fusah@)
signifient clair au sens propre (beurre ou lait clarifiés, purs),
laban fasih (lait sans écume) et au sens figuré (discours, orateur),
fasih, s’exprime avec abondance et netteté.

Et un lisan fasih ayy talqun est "avoir la langue bien
pendue”. A partir de I’adjectif fasih est formé I’élatif afsah, plus
clair, bien parlant.

En résumé nous pouvons dire que la fasaha se définit au plan
étymologique comme I’apparition et la clarté.

Examinons maintenant la signification dans le champ
conceptuel de la fasaha istilahan. Elle désigne :

- L’outil parfait de la clarté qui est la langue (Alat al-bayan al-lati
hiya al-lisan).

Dans le discours, chacun s’exprime différemment, il y a
celui qui prononce bien et cet autre mal et ce défaut ou cette
défaillance est liée a un défaut physiologique, qui a une relation
avec la personne concernée et non par le fait du mot, et pour
cela on dit qu’un tel est fasih, parle mieux ou que tel autre
bégaie.

- Le mot isolé (al-lafz al-mufrad).

On ne peut dire d’un mot isolé qu’il est fasih ou pas, qu’en
le situant dans son contexte.
- La parole (al-kalam)

Un texte est nommé fasih lorsqu’il est bien constuit ; la
construction de certaines phrases est défectueuse, par ex : ( Jsiu
ol Gyl e a34)) le ministre a été recu de la part du président,
alors qu’il est plus correct de dire (L) o)) Jaiul) e président a
recu le ministre.

Ou quelquefois, le discours contient une complexité des

- 37 -



Dr Fatma Khelef

mots due a un tagdim (avancement) ou a un takhir (reculement)
recherché comme le vers d’al-Farazdaq (m.110 /7 728)® :

@, ogl (s> aol gl Show V| (bl (59 alio Log
- L’énonciateur ou le locuteur (al- mutakallim)

Le locuteur est qualifié de fasih si sa parole est claire et non
fasih si sa parole contient une construction complexe.
1 - La fasaha dans le Coran :

On trouve des exemples dans le Coran qui montrent
I’importance de la fasaha.

J==ly (5Jgd lgpaa) (silud o dase JI>lg Q{oi W g Syae o) gl o) JBT
LSyl il sl Uyl (sl o 159 s

"Moise dit : Mon seigneur ! élargis ma poitrine ;

Facilite ma tache ; dénoue le nceud de ma langue ;

Afin qu’ils comprennent ma parole.

Donne-moi un assistant de ma famille : mon frére Aaron ;

Accrois aussi ma force"®.

Al-Raghib al-Asbahani® dans I’article définissant " dit :
al-lisan (la langue), il veut dire par la I’organe.
"Dénoue le nceud de ma langue”.

Le nceud n’est pas dans I’organe mais il est dans la difficulté
rencontrée dans la prononciation.

Il dit aussi que chaque peuple a un idiome.

"2 Sslolly pSiiwd] WMzl Lo Vg Glgloudl (3l @bl (o 1 sllss algd"
"Parmi ses signes : la création des cieux et de la terre; la
diversité de vos idiomes et de vos couleurs"®.

La diversité des idiomes est une indication de la diversité
des langues et des sons, chaque individu a un son particulier qui
est reconnu par I’ouie comme il a une image particuliere qui est
distinguée par la vue. Cette remarque sur cette diversité a été
signalée par al-Asbahani.

On retrouve aussi cette référence a la fasaha dans la
sourate al-Qasas :

"l (sio 2ol 98 gy (s3ly"
"Mon frére Aaron parle mieux que moi"®.

- 38 -



Al fasaha selon Al Suyuti et Al Farabi

Moise qui sait lire et comprend les significations de la parole
a I’égal de son frere Haroun (Aaron) estime que celui-ci est plus a
méme que lui, de I’exposer plus fortement. Pour Sibawayhi, ce
verset a le sens de "qui a le parler le plus pur".

Notons, et c’est important, que c’est la seule fois que le
terme afsah de méme racine fsh que fasaha se rencontre dans le
Coran.

Al-fasaha, le beau-parler, sera aussi revendiqué dans un

Hadith rapporté par al-Suyuti dans son ceuvre al-Muzhir fi ulum
al-lugha wa anwaiha, dans le chapitre "fi marifat al-fasih mina al-
arab"®.
"Abu Ubayd dit : je croyais que les Bani Sad b. Bakr” parlaient
mieux que les autres"®. Mais selon le dire du prophéte, que le
salut soit sur lui : "Je parle mieux que tous les arabes "malgré
que" je sois de Quraysh et j'ai grandi chez les Bani Sad b. Bakr". Il
a été élevé par eux, dont Abu Amr b. al-Ala a dit : "parmi les
arabes qui parlent le mieux, les premiers sont les Hawazin, les
derniers les Tamim"®.

Cette interprétation sur al-fasaha (le beau parler) des
Qurayshites fut [I’objet d’une polémique qui surviendra
tardivement dans la tradition arabe, et c’est alors que la
signification du terme "bayda"® s’est posé : "malgré que" ou
"parce que"? Antérieurement la question ne se posait pas et
chacun comprenait "malgré que".

Ce langage plus chatié des Quraysh est aussi mis en valeur
par lbn Faris (m. 395 / 1004) dans son ceuvre : Al Sahibi fi fighi
al-lugha al-arabiyya wa masa’iliha wa sunan al-arab fi kalamiha
(Bab al-gqawl fi afsah al-arab) dans un chapitre a propos du beau-
parler des arabes®?:

“"Ismail b. Abi Ubayd Allah nous raconte, il dit : Les savants arabes
sont unanimes et les narrateurs qui déclament la poésie, et les
savants qui connaissent la langue et leurs jours s'entendent pour
reconnaitre que (les gens de) Quraysh, parmi les Arabes

-39 -



Dr Fatma Khelef

s'expriment mieux en arabe c'est pour cette raison que Dieu les a
choisis parmi tous les Arabes et que parmi tous les Qurayshites il
a choisi le prophete Muhammad. Il les a choisis comme
dépositaires et gouverneurs de la Kaaba de telle sorte que tous
les Arabes et d'autres se succedent a la Mecque pour faire le
pélerinage et les Quraysh avec leur beau-parler, leur beau
langage et leur plus pure parole et le raffinement dans leurs
expressions ; alors quand les arrivants Arabes venaient chez eux,
les Qurayshites choisissaient les plus belles expressions de leurs
discours et de leurs poésies... et ils sont devenus les plus
éloquents ; ne voyez-vous pas que leurs discours ne contiennent
pas ananat de Tamim, agrafiyyat de Qays, kashkashat de Asad,
kaskasat de Rabia ni al-kasr entendu chez les Asad et les Qays,
par exemple : "tilamuna” et "nilam" et "shiir" et "biir" ?".

Il peut paraitre étonnant qu'lbn Faris considére qu'une
langue puisse se construire en sélectionnant le meilleur de
difféerents dialectes, cela est en apparence surprenant mais n’est
peut-étre pas tres éloigné de la réalité historique. C’est-a-dire
gu’on ne sait peut-étre pas comment cette communauté arabe
s'était constituée, mais des lors que l'unanimité linguistique était
faite sur le point que personne a part les Arabes ne parlait
couramment I’arabe du Coran, I’arabe de la poésie élaborée
comme une langue commune, cette idée que les Qurayshites
aient construit une langue en sélectionnant les expressions les
plus belles n’est cependant pas tout a fait absurde en la
nuancant par I'hypothése que ce n'est certainement pas les
Qurayshites seuls qui ont construit une langue, mais certainement
peu a peu avec l'apport de toutes les autres tribus dont les
dialectes étaient différents. Cette théorie d'lbn Faris, toute
surprenante qu'elle soit, car on ne construit pas une langue en
prenant des expressions en fonction de leur qualité ou de leur
apparence, l'une jolie, l'autre sublime, comporte en méme temps
une particularité qui n’est pas fonciérement inexacte, la langue

- 40 -



Al fasaha selon Al Suyuti et Al Farabi

arabe est une langue d'assemblage, une langue composée.
2 - Al-fasaha selon al-Suyuti et al-Farabi :

Aprés avoir donné une définition au sens linguistique et
conceptuel du terme al-fasaha et en citant quelques versets
coraniques a ce propos, nous allons voir les points de vue sur al-
fasaha (le beau-parler) chez al-Suyuti (m. 911 / 1505)®? et al-
Farabi (m. 339 / 950)®2.

Tout d’abord la vision d’al-Suyuti qui a fait jurisprudence
en matiére de langue et littérature et a eu une portée et des
retombées chez les critiques contemporains.

Al-Suyuti, dans al-Muzhir fi ulum al-lugha wa anwaiha dit :
"Abu Nasr al-Farabi dans son ouvrage intitulé "al-Alfaz wa al-
huruf', dit : la tribu de Quraysh était parmi les tribus arabes la
plus habile dans la distinction des expressions les meilleures,
celle dont la langue avait le plus de facilité a les prononcer, celle
qui était la plus apte a les entendre, celle qui était la plus claire
pour exposer ce qui était dans I'ame. Ceux qui sont a l'origine de
la transmission de la langue arabe, que l'on a imités, dont on a
pris la langue arabe, sont parmi les tribus Qays, Tamin et Asad.
C'est d'elles que I'on a pris le plus grand nombre de termes et la
plus grande partie de la langue ; c'est a elles que l'on s'est fié en
ce qui concerne les termes rares, la syntaxe désinentielle et les
flexions morphologiques. Puis viennent ensuite les tribus de
Hudhayl, des groupes des tribus Kinana et de Tayy. On n'a rien
pris des autres tribus. Bref, on n'a jamais rien pris des
sédentaires, ni des habitants du désert qui habitaient aux limites
de leur pays, au voisinage d'autres nations qui les entouraient...
Ceux qui ont transmis le vocabulaire et la langue arabe de ces
tribus, qui les ont établis dans un ouvrage écrit, qui en ont fait
une science et un art, sont uniquement les gens de Basra et de
Kufa, parmi les villes arabes"*¥.

Selon al-Suyuti, al-Farabi reconnait aussi les qualités d’al-
fasaha de Quraysh, mais confére aux tribus Qays, Tamin et Asad,

- 41 -



Dr Fatma Khelef

pourtant désignées par Ibn Faris comme ayant des défauts de
prononciation, un réle important de transmission de la langue
arabe.

Al-Suyuti se référe au texte de I’ouvrage d’Abu Nasr al-
Farabi qu’il dit intitulé al-alfaz wa al-huruf. Selon les spécialistes
ce titre ne figure pas au répertoire des écrits d’al-Farabi. Par
contre on connait un Kitab al-Alfaz al-mustamala fi al-mantiq et
Kitab al-Huruf. Il apparait que le titre cité par al-Suyuti emprunte
a ces deux ouvrages ; il n’en reste pas moins que le texte, auquel
al-Suyuti fait allusion, figure sans ambiguité dans Kitab al-Huruf.

Le texte d'al-Suyuti fait référence a celui d’al-Farabi ; ony
trouve entre autres une hiérarchie a propos des tribus qui sont a
l'origine de la transmission de la langue arabe, Qays, Tamim,
Asad, etc. A l'évidence ce texte s'inspire d’un texte semblable
d’al-Farabi.

Dans ce texte il s’agit apparemment d’autre chose puisque
le texte se termine par :

eVl 0is (58 Uyl ol culoli (s S Guui ulg

Cela apparait plus clairement : "lorsque tu médites ces
choses-la (la science du langage), lorsque tu consideres les
préoccupations des arabes a ce sujet". Donc, pour al-Farabi, les
arabes deviennent ici comme une illustration ou comme un
exemple. Mais il faut noter que le texte d’al-Farabi est précédé
de tout un développement qui concerne d’abord I’invention des
langues humaines et ensuite décrit comment s'est constituée la
science du langage.

Al-Farabi explique d'abord comment on passe de la
récitation, de la prononciation des poetes a la composition du
fait de la parole, c'est-a-dire qu'on écoute l'assemblée de ceux
qui sont réputés étre les plus éloquents, on écoute leurs
expressions et leur discours, les paroles de ceux qui se
préoccupent de retenir les poémes, les récits et on écrit ce que
I'on a entendu et ce que I'on a retenu™®.

Dans la suite de sa démonstration, on peut déceler une

- 42 -



Al fasaha selon Al Suyuti et Al Farabi

premiéere définition de la fasaha qui va I’opposer au lahn : "Donc
il faut savoir a qui s'adresser pour prendre la langue de cette
nation, il faut la prendre chez ceux dont I'habitude s'est
fermement enracinée, habitude telle qu'elle les protége
d'imaginer des sons distincts de leurs propres sons et de leur
proférer ou bien d'acquérir des sons distincts de ceux dont sont
composés leur propre langue et de les proférer. Il faut prendre
cette langue chez ceux qui n'ont jamais entendu dautres
langues ou d'autres expressions que les leur, ou chez ceux qui
les ayant entendues, ceux dont l'esprit s'est détourné de les
imaginer quand ils les ont entendues et dont la langue s'est
détournée de les proférer"®®,

Al-Farabi dans ce passage parle de tout sauf de la
question de la relation de la langue a la religion, il traite cette
langue comme toutes les langues techniques pour lesquelles il
faut une terminologie. Al-Farabi explique gqu'il y a une habitude
qui est fortement ancrée, il situe ses réflexions au niveau des
nations, puisque finalement gouverner pour al-Farabi c'est
enraciner fermement chez les individus des habitudes propices
a l'acces a des idées suprémes. Al-Farabi concoit une sorte de
disposition naturelle a prononcer des sons qui ne sont pas ceux
de la langue et a composer des expressions avec des sons
distincts de sa langue, puis la facon dont il imagine comment
cette disposition spontanée, conjointement a la fréquentation
d'autres nations, va leur faire perdre inconsciemment cette
disposition a sortir des habitudes fermement enracinées, pour
créer l'erreur, pour créer ce qui n'est pas fasih. Ce qui est plus
convaincant, c'est cette vision de I'évolution des langues de
toutes les nations et I'énoncé des lois tres générales qui
s'appliqguent a toutes les langues et a toutes les situations
d'élocution qui caractérisent la fasaha, et pas seulement la
fasaha arabe, parce que étre fasih, c'est parler avec les sons de
sa propre langue, c'est proférer les mots conformément a

- 43 -



Dr Fatma Khelef

I'ordre des sons fermement enracinés dans I'habitude. Al-Farabi
va aller du plus général au particulier, il n'est plus seulement
question de disposition naturelle a proférer des sons étrangers
a l'occasion d'éventuelles rencontres des nations extérieures,
en dissertant de facon générale, mais maintenant portant son
analyse sur la dépendance au territoire géographique, il va
distinguer les gens des villes et les gens du désert™®”.

Pour al-Farabi la langue la plus pure est celle des
habitants du centre du territoire d'une nation car ils ne sont
exposés a aucun contact avec des étrangers au pays, alors que
ceux qui sont dans les zones limitrophes d'autres pays et qui
naturellement ont des contacts avec leurs voisins vont adopter
des expressions de leur langue. Le probléme est qu'ils ne
prennent pas tout dans cette langue, mais seulement ce qui
leur parait le plus facile, le plus utile et délaissent ce qui leur
apparait difficile et c'est la source principale d'introduction de
confusions, de mots détournés de leur sens normal, d'erreur de
langage (al-lahn).

Le texte d’al-Suyuti®®, qui cite et emprunte des idées
développées par al-Farabi, présente en premiere lecture des
contradictions quant a l'origine de la langue arabe. Il explique
d'abord que Quraysh était "la plus habile des tribus arabes dans
la distinction des expressions les meilleures". Cela laisse
entendre que Quraysh a rassemblé en imitant les expressions,
"les termes rares, la syntaxe désinentielle et les flexions..." des
tribus voisines Quaysh, Tamin et Asad. Ce point de vue rejoint
celui d'lbn Faris® qui considére que la langue de Quraysh est
la plus pure, car elle s'était enrichie au contact des autres
tribus qui venaient faire le pélerinage a La Mecque. Ceci peut
paraitre en contradiction avec les idées d'al-Farabi qui prone
I'isolement de la nation pour conserver une langue pure. A tout
considérer, al-Farabi et al-Suyuti ne sont pas sur le méme
niveau d'analyse. Al-Farabi parle de la formation de la langue

- 44 -



Al fasaha selon Al Suyuti et Al Farabi

d'une nation et ce n'est qu'apres avoir développé logiquement
sa conception pour atteindre une langue pure, et notons-le,
sans faire a aucun moment intervenir la religion ou des
croyances, et méme sans citer Quraysh dans le passage qui
nous intéresse, qu'il prend pour exemple la langue des arabes
qui doivent étre alors considérés comme une nation par la
langue.

Quant a al-Suyuti, il concentre son examen sur le cas des
différentes tribus arabes rassemblées par des langages, des
dialectes tres voisins. Sa démarche laisse pour le moins
transparaitre un sentiment non exprimé qui influence son
analyse ; la mise en valeur de la qualité du langage de Quraysh
est sans aucun doute liée a la Révélation dont Quraysh est le
berceau.

Notes :

1 - Abd al-Qahir al-Djurdjani : Asrar al-balagha, éd. Mahmud Muhammad
Shakir, Matbarat al-Madani, 1°™ éd., Le Caire 1991, p. 21.

"Il n’a de semblable, parmi les hommes vivants, pourquoi pas un souverain,
tel le pére de sa mére est proche de son pére".

2 - Sourate XX, Taha, versets 25 & 31, traduction D. Masson : Essai
d’interprétation du Coran inimitable, traduction par D. Masson, revue par
Dr Sobhi al-Saleh, Dar al Kitab, Beyrouth 1980.

3 - Al-Raghib al-Aspahani : al-Mufradat fi gharib al-quran.

4 - Sourate XXX, al-Rum, verset 22, traduction D. Masson.

5 - Sourate XXVII, al-Qasas, verset 35, traduction D. Masson.

6 - Al-Suyuti : al-Muzhir fi ulum al-lugha wa anwaiha., Ed. par Muhammad
Ahmad Djad al-Mawla et Ali Muhammad al-Bidjawi, Dar al-Djil, 2 vol.,
Beyrouth, (s.d.), tome 1, p. 210.

7 - Petite tribu arabe membre de la confédération des Hawazin. E.l.2, VIII,
p. 717.

8 - Les autres tribus : Sad Ibn bakr, Djusham lbn bakr, Nasr Ibn Muawiya,
Thagif.

9 - Al-Suyuti : op. cit., tome 1, p. 201. Voir aussi, lbn Faris : al-Sahibi fi
fighi al-lugha al-arabiyya wa masailiha wa sunan al-arab fi kalamiha,
commenté et éd. par Ahmad Hasan Basdj, Dar al-Kutub al-limiyya, 1°®
édition, Beyrouth 1997, p. 32.

- 45 -



Dr Fatma Khelef

10 - Dans ce Hadith on peut se poser la question de la signification du
terme bayda. Le sens et la traduction selon Kazimirski et la pratique
courante est "malgré que", mais il signale que ce terme peut aussi étre pris
au sens de "parce que", sens qui dans ce Hadith sous-entendrait que tous
les Qurayshites seraient ceux qui parlent le mieux. Ibn Manzur donne a
bayda le méme sens de "malgré que" en s’appuyant sur plusieurs exemples ;
citant ce Hadith, il donne a bayda le sens de "malgré que" et la méme
signification du Hadith, de méme dans un autre Hadith, il cite : "Nous
sommes les derniers et nous serons les premiers au jour du jugement
dernier bayda malgré que la révélation leur a été donnée avant nous et
gu’elle nous est venue aprés". Ilbn Manzur pour aboutir a cette signification
"de bayda" s’appuie sur plusieurs interprétations, sur combien de savoir
religieux muris qui circulaient et pour ces raisons nous suivrons sa
définition.

11 - Ibn Faris : op. cit., pp. 28 - 29.

12 - Al-Suyuti Abd al-Rahman Djalal al-Din, célebre savant égyptien,
reconnu aujourd’hui comme [I’auteur le plus prolifiqgue de toute la
littérature islamique. Né au Caire en 849 / 1445, il y meurt en 1505. Parmi
ses ceuvres : Al-Darr al-manthur fi tafsir al-maathur ; al-Muzhir fi ulum al-
lugha wa anwaiha ; Bughyat al-wuat fi tabaqgat al-lughawiyyin wa al-nuhat ;
Al-Itgan fi ulum al-Quran.

13 - Al-Farabi Abu Nasr b. Tarhan, philosophe musulman d’origine turque,
le plus éminent, surnommé "le second maitre", le premier étant Aristote,
mort a Damas a I’&ge de 80 ans ou d’avantage, en 339 - 950. Parmi ses
ceuvres : Sharh li kitab Aristutalis fi al-ibara ; Ihsa al-ulum ; Fusul tashtamil
ala gami ma yudtarru ila marifat man arada al-Shuru fi sinaat al-mantiq ;
Kitab al-alfaz al-mustamala fi al-mantiq ; Kitab al-Huruf.

14 - Al-Suyuti : al-Muzhir fi ulum al-lugha wa anwaiha, T.1, pp. 211 - 212.
15 - Cf., Abu Nasr al-Farabi : Kitab al-Huruf, éd. et commenté par Muhsin
Mahdi, Dar al-Mashriq, Beyrouth 1969, paragraphe 132, p. 145.

16 - Ibid., paragraphe 133, p. 145.

17 - Ibid., paragraphe 134, p. 146.

18 - voir plus haut, note 15, p. 4.

19 - voir plus haut, note 12, p. 3.

Pour citer l'article :

* Dr Fatma Khelef : Al fasaha selon Al Suyuti et Al Farabi, Revue Annales du
patrimoine, Université de Mostaganem, N° 14, 2014, pp. 35 - 46.
http://annales.univ-mosta.dz

- 46 -


http://annales.univ-mosta.dz

