Revue Annales du patrimoine - N° 14 / 2014

Les préceptes religieux dans les recueils poétiques
de Djalal ad Din Rumi

Dr Mahboubeh Fahimkalam
Université Azad Islamique de Téhéran, Iran
Résumé :

La plupart des auteurs et poetes persans se sont servis des sujets
religieux afin d’exprimer leurs croyances et leur convictions religieuses, tout
en invitant leur lecteur a la théologie et résignation a la divine Providence.
Djalal ad-Din Muhammad Rumi (Molana) est I’un des poétes persans qui a
bouleversé de fond en comble non seulement la poésie de sa génération, mais
aussi la croyance et la mentalité de ses lecteurs par ses préceptes religieux.
Nous allons tenter, dans le cadre de cette recherche, d’étudier la place des
réflexions religieuses a travers les poemes de Molana, tout en étudiant les
thémes tels que la mort et la morale.

Mots-clés :
poésie persane, Rumi, religion, Molana, mysticisme.

*k*k

Djalal ad-Din Muhammad Rumi (Molana), poéte persan et
mystique réputé est né en 1207 et mort en 1273 ; le temps n’a en
rien ébranlé la volonté de ses lecteurs, férus encore de son
"Masnavi Maanavi" et de son traité en prose "Fihi-Ma-Fihi" (Livre
du Dedans) et goltent encore de ses écrits. Sa renommée
dépasse largement les frontieres nationales, d’autre part
I’héritage littéraire, philosophique, religieux et moral qu’il a
laissé est toujours une grande source d’inspiration pour les
hommes de lettres et intellectuels contemporains ; ses écrits sont
passés et repassés en revue de la part des lecteurs et critiques.
Mais ce qui comptait pour le poéete mystique c’était de divulguer
ses réflexions philosophiques et religieuses sous une forme
poétique, genre sensationnel et mélodieux, afin d’attirer son
public. Des sa plus tendre enfance il s’est mis a apprendre la loi
canonique et le Coran auprés de son pére, éminent théologue et
maitre soufi réputé, surnommé "sultan des savants" (Sultan al-
Ulama), tellement respecté des maitres de son temps. Celui-ci

© Université de Mostaganem, Algérie 2014



Dr Mahboubeh Fahimkalam

critiqguait ouvertement des méthodes philosophiques alors en
vogue.

Alors Molana s’est initié, sous I’instigation de son pére, dés
son plus jeune age aux arcanes de la théologie, partant se
laissant largement influencé par des instructions religieuses.
Seyed Borhan Idin Tormozi, comptant parmi les disciples de son
pére, fut le premier maitre qui lui e(t révélé les mysteres du
mysticisme. La rencontre de Shame Tabrizi, constitue un
tournant essentiel dans la vie de Molana, jusqu’a lors poéte
morose et taciturne, se consacrant notamment a la jurisprudence
religieuse et aux lettres, préparant le terrain a la rédaction de
Masnavi. Il 'y est essentiellement question des sujets
philosophiques, religieux, scientifiques et littéraires. Mais ce qui
compte le plus pour lui c’est d’inculquer a ses lecteurs des sens
connotatifs, des mystéres divins aussi bien que des instructions
religieuses a travers son ceuvre littéraire. Ces dernieres nous
exhortent a nous en remettre a la divine Providence, tout en
déconseillant la démesure, a nous résigner devant la mort en
croyant a I’Au-dela.

1 - Théologie et résignation a la divine Providence :

Pour Molana, Dieu est la source éternelle de I’existence et
de la vie, Il a tiré toutes les créatures du "Néant" et d’aprés Sa
propre volonté, celles-ci Lui doivent aussi bien I’existence que la
survie, et tout est périssable et évanescent, Lui excepté. Ce qui
se déduit de I’image coranique du Seigneur, et qui s’attribue une
large partie de "Fihi-ma-Fihi" (Livre du dedans)®.

La conception coranique d’Allah constitue le principal
théme abordé a travers I’ceuvre poétique et prosaique de ce
mystique persan :

Il a promis & I’homme que ses voeux seront exaucés®, Il a
envoyé Ses Prophetes pour instruire et orienter les hommes ;
apres avoir tiré le monde du néant, Il n’a de cesse de créer de
nouvelles choses®; la conception coranique de Seignheur
esquissée par Molana a travers ses écrits, n’est pas la Premiére

-8 -



Les préceptes religieux dans les recueils poétiques de Rumi

Cause et le Mobile Immobile qui ne pense qu’a Lui-méme de bout
en bout™”; mais le monde ne Le préoccupe jamais. Selon Aristote,
Dieu se trouve dans son propre empyrée et bien qu’ll se
passionne juste pour la création et les hommes, Il les a laissés a
eux-mémes ; ici il ne s’agit nullement pas d’un Dieu créateur des
mondes, ni d’un Seigneur Organisateur et Administrateur. Par
contre la conception coranique de Seigneur qui parcourt
I’ensemble de I’ceuvre de Molana fait état d’un Seigneur des
mondes et Administrateur.

Toujours d’apres Molana, le monde est géré par un Ordre
généreux et dispensateur mais pas juste ; en tant que Créateur,
Dieu ne peut pas ne pas étre Généreux ; Il crée des aptitudes et
prodigue Ses bienfaits proportionnellement a celles-ci. Devant ce
Seigneur dispensateur de biens, le meilleur acte de dévotion est
celui qui est accompli par conviction et par amour pour Dieu, et
non pas par crainte et cupidité ; Molana présente une image
généreuse de Seigneur, et le monde est congu selon cette image,
et Ses Esclaves Lui rendent un culte par pur amour®. Du moment
gue Molana voit dans le Créateur de I’existence le détenteur de
la sagesse absolue et un Etre Omniscient, il croit tout comme
manifestation et expression de I’Etre Supréme ; selon lui, se
laisser aller a la divine Providence en Lui obéissant au doigt et a
I’ceil est la condition sine qua non de la théologie®:

"A I’ouvrage Il joue le rble du feu et moi de I’ceuvre

Je prendrai la forme qu’ll me donnera

S’il désire me changer en coupe, j’en prendrai la forme

Ou en poignard s’ll le désire

Ou en source pour donner de I’eau

Ou en feu, comme Il le désire".

2 - Acceptation de la mort en tant qu’une réalité de la vie :

Tout I’ceuvre poétique, voire toute I’existence de Molana,
selon bon nombre de critiques, le poete le plus fameux de la
Perse du VIl siecle de I’hégire est hanté par la mort. Autrement
dit, la question de la mort est au cceur du recueil de Molana. Le

- 9.



Dr Mahboubeh Fahimkalam

lecteur est aussitot frappé par I’obsession plus qu’évidente de
Molana pour le theme de la mort. Son appel, fascinant et fatal
comme le chant des sirenes ne cesse a aucun moment de hanter
I’lhomme.

Notre principal objectif dans cette recherche est la mise en
évidence de la nature de la mort a travers son ceuvre poétique.

Il va de soi que la mort offre de I’accés dans la conception
molavienne a une autre vie ; elle n’est pas en effet la fin de
toute vie. Il ne cherche que le repos dans la mort. Selon ses
expériences religieuses et en inspirant du Coran” le poéte
exprime ses idées sur la mort : Nous sommes les enfants de la
mort. C’est elle qui nous délivre des fourberies de I’existence. En
d’autre terme, le monde est comme la prison pour le croyant et
le moment ou la mort arrive, il brise les chaines et se délivre
joyeusement de cette prison. C’est pourquoi a travers ses
poemes, Molana fait I’éloge de la mort.

Certains poémes de Masnavi Maanavi en sont illustres
exemple®:

"Balal devient comme un croissant par la faiblesse et maladie.
C’est le moment de la mort.

En voyant cette scéne, son épouse pleure. Balal lui dit : Non,
non, c’est I’heure de la joie. J’étais tourmenté ici-bas grace a
elle, que la mort est douce et c’est I’ame qui se délivre du
monde terrestre".

La mort est étudiée sous deux aspects dans les poemes
mystiques de Molana :

1 - La mort en tant qu’un évenement épouvantable qui terrifie
I’homme : Selon le poete, tout au contraire de mentalité
humaine, la mort n’est pas épouvantable. En effet, la peur de la
mort est la mort de soi. En d’autre terme ; "la mort de chacun
est proportionnée a la facon de sa vie"®. 1l compare la mort & un
miroir qui ne refléte que le vrai visage des gens™®:

"Sache. La mort de chacun est de sa couleur

Chez un ennemi, elle est un ennemi et chez un ami, elle est un

-10 -



Les préceptes religieux dans les recueils poétiques de Rumi

ami

C’est un miroir qui reflete le blanc et le noir comme ils sont

O. Tu as peur de la mort et tu t’en fuis

Alors ! Sache bien, tu as peur de toi-méme".

2 - La mort facultative : Dans cette mentalité, qu’on peut trouver
chez les mystiques, la mort n’est qu’un changement d’état. Selon
la conception molavienne, ceux qui sont doués de la sagesse et
les honnétes gens n’ont aucune peur de la mort. Ces derniers
considérent la mort comme I’'une des étapes de la vie qui
transfere I’ame humaine du monde terrestre au monde céleste.
La plupart des poésies de Molana reflétent cette vision mystique.
Ici, nous citons quelques exemples™?:

“"Les noix sont écalées

Celles qui possédent des écalots

Elles étaient les symboles des gens qui auraient I’ame pure apres
la mort".

Dans les vers ci-dessus, en assimilant la mort a écaler des
noix, le poete évoque sa pensée : Parmi les noix, celles qui
possedent des écalots n’ont aucune peur d’étre écalées.

Ou bien : "Le corps humain enveloppe I’ame ainsi que la
huitre enveloppe le perle.

En arrivant la mort, ce qui disparait, c’est la huitre du corps et
pas le perle de I’ame"®?.

Dans les vers ci-dessous, I’ame dans le monde est comparée
a "I’embryon” dans la matrice. Autrement dit ; I’embryon y est le
symbole de I’ame qui va naitre en anéantissant le corps. En
comparant la mort a I’enfantement, le poéte cherche a
transmettre au lecteur sa croyance religieuse sur la mort:
L’homme meurt, mais son &me va naitre dans I’autre monde®:
“"Le corps, comme une mere contient I’enfant spirituel
La mort est les souffrances et les douleurs de I’enfantement”.

3 - Invitation a la réflexion morale :

La moralité et la spiritualité nourrissent la littérature écrite

et orale depuis des temps immémoriaux. On peut dire a ce titre

11 -



Dr Mahboubeh Fahimkalam

que la morale constitue I’dme de la littérature. En ce qui
concerne la littérature persane, il faut dire que la principale
vocation de la poésie réside traditionnellement dans le
moralisme. Son but essentiel est d’exprimer non seulement les
sentiments et les états d’ame, mais aussi les croyances et le
moralisme. Et puis qu’elle est un cri du cceur et une
manifestation de la sensibilité profonde de I’individu, on peut la
considérer comme un genre qui, par excellence, permet au
poete, de transmettre son message moral et philosophique.

Les poemes de Molana reproduisent I’évolution idéologique
de I’auteur, d’abord influencé par I’enseignement religieux
durant son enfance, gagné ensuite aux idées philosophiques, pour
étre enfin pénétré par le mysticisme.

Molana s’efforce dans ses poemes de proposer un art de
vivre. Sa philosophie est faite d’un mélange subtil de de
stoicisme et de désir d’avoir une ame pure : il convient d’élever
I’ame tout en évitant les exces, de tenir compte des autres en
refusant démesure, hypocrisie, mensonge et... Nombreux sont les
exemples que I’on peut citer pour illustrer cette mentalité a
partir de ses ceuvres. En troisieme tombe de son Masnavi
Maanavi, il met en scéne I’histoire d’un loup qui se jette dans
une cuve de couleur et aprés en étre sorti, en voyant sa peau
multicolore, il a prétendu étre un paon. Mais les autres loups
sachant sa vraie nature, lui ont demandé de faire la roue en tant
gu’un paon. Mais il ne pouvait pas, donc il a répondu : je n’ai
aucune expeérience dans ce domaine. lls lui ont demandé de
chanter comme un paon. Et puisqu’il s’est trouvé incapable de
faire tout ce que les oiseux accomplissent, il a compris qu’il s’est
fait construit une fausse personnalité"™. La lecon morale est
transparente.

4 - Les éternels défauts de la nature humaine :

La lecture des certains poémes de Molana peut fournir un
répertoire des différents vices et travers I’ame humaine,
ridiculisés ou simplement exemplifiés dans les poémes

-12 -



Les préceptes religieux dans les recueils poétiques de Rumi

allégoriques. Tantot Molana en fait la satire, tantot il se contente
d’en montrer les mauvaises conséquences ou mémes seulement
de les mettre en scéne pour les donner en contre-exemple & son
lecteur.

Bien souvent, les recommandations pratiques de Molana
entretiennent un grand rapport avec les normes morales. Elles
ont beau correspondre a I’attitude morale islamique. Dans la
plupart de ses poeémes allégoriques, en inspirant des conseils
religieux, il appelle son lecteur a purifier I’ame.

D’aprés les préceptes de Molana, la vraie valeur d’un
homme se juge par la purification de son cceur et son ame ; c’est
elle qui nous approche a la source éternelle de I’existence et de
la vie (Dieu) ; C’est pourquoi ; pour lui rien ne la vaut; pour
illustrer bien ce qu’on vient d’affirmer, nous allons citer une
histoire de Masnavi Maanavi : "Les peintres chinois et romains,
chacun prétendait étre plus habiles que I’autre. En mettant a
leur disposition une chambre, le roi leur a demandé de peindre.
Tous les deux se sont mis & travailler. Chacun tentait de sa facon.
Les chinois demandaient sans relache les diverses couleurs. Mais
les romains, en fermant la porte de la chambre, n’ayant utilisé
aucune couleur, ils ont poli le mur. Apres avoir passé quelques
jours, le roi a visité les deux chambres en tant que juge. La
peinture des chinois lui a plu, mais ce qui a attiré son attention
et son admiration, c’était le mur poli et pur de la chambre des
romains qui reflétait la lumiere et toutes les images ainsi que
toutes les beautés"™®.

Selon le poéte, ceux qui ne s’occupent qu’a leurs
apparences, en ignorant la purification du cceur et de I’ame, ne
sont jamais capables de trouver I’idéal absolu et de contempler
les beautés du monde.

Autrement dit ; il conseille a son lecteur de purifier son ame
en se délivrant des défauts de la nature humaine : la vanité,
Iavidité, I’ingratitude et I’ambition et tous ce qui perturbent
I’ame humaine.

- 13 -



Dr Mahboubeh Fahimkalam

En méprisant le monde terrestre, Molana reproche Ila
cupidité tout en conseillant d’élever fortement I’ame et de
négliger le corps. Cela ne signifie pas d’affaiblir volontairement
le corps, mais cela veut dire qu’il ne faut pas s’attacher aux
élements éphémeéres d’ici-bas tels que ; richesse, réputation,
statut social®®:

"C’est quoi le monde ?
Oubliant Dieu tout en se noyant dans I’amour de la femme, de
I’enfant et de I’argent”.

Certaines valeurs morales dont Molana fait I’éloge sont les
suivantes : sympathie, générosité, charité, sincérité, justice,
modestie, modération, impatience, respect envers les parents et
sobriété. Parmi lesquelles, nous allons étudier quelques-unes :

Selon lui, la dignité humaine et I’altruisme constituent les
moyens les plus efficaces et les plus slrs pour arriver a la
perfection ; grace a la modestie et a I’humilité, I’lhomme se
délivre du monde terrestre, a I’origine de tous les maux, et se
croit plus digne que de se livrer a la vie mondaine.

A travers ses poemes, Molana fait I’éloge également de la
sympathie et fraternité. D’apres les psychologues, "ces qualités
sont des habilités par les quelles on peut mieux connaitre les
autres et par 1a, on peut contempler I’univers de leurs yeux"®".

La solidarité est un comportement généreux, d’aide et
d’échange dans une société humaine ou chacun doit penser a
autrui.

Selon le poéte persan, les difficultés et les situations
désagréables de la vie du genre humain suscitent la pitié et la
sympathie des autres. Et cela crée un sentiment de fraternité et
de solidarité. Le vers suivant en est I’illustre exemple, a travers
cette illustration, I’auteur tente de démontrer que les honnétes
hommes en voyant la misére de leur semblable participent a leur
chagrin®:

“Laisse le tyran et aie de la pitié des pauvres
O les pauvres. L’étre humain ressentit de la pitié envers les

- 14 -



Les préceptes religieux dans les recueils poétiques de Rumi

misérables".

Dans un autre vers, il considere la sympathie comme un
élément qui nait de la connaissance du mal et des souffrances
d’autrui?:

"La cécité, le boitement, la souffrance et le mal

Suscitent la pitié de I’lhomme".

Ici, nous citons quelques conseils de Molana® :

- Sois comme l'eau pour la générosité et l'assistance.

- Sois comme le soleil pour l'affection et la miséricorde.

- Sois comme la nuit pour la couverture des défauts d'autrui.
- Sois comme la mort pour la colére et la nervosité.

- Sois comme la terre pour la modestie et I'hnumilité.

- Sois comme la mer pour la tolérance.

- Ou bien parais tel que tu es ou bien sois tel que tu parais.

Il est de notoriété publique qu’une large partie de ses vers
et ses fables s’est basée sur des préceptes moraux et religieux,
parfois le poéte ne réveéle pas manifestement ses intentions
moralisantes sous couvert d’un vers ou d’une fable, bien que ses
thémes soient axés sur ces principes.

La plupart des auteurs iraniens se sont inspirés, depuis
longtemps, de deux principales sources d’inspiration (a savoir le
Coran ainsi que la Tradition). Du moment que les paroles divines
comportent de vrais messages de vie, Molana les a intégrées dans
le cadre de ses poémes pour exhorter ainsi le lecteur a dire la
Vérité ; ce qui se rencontre dans la plupart de ses ceuvres, il a su
avec eéloquence exprimer le message divin sous couvert d’un
poeme. Autrement dit ; cette bréeve étude nous a permis de saisir
le regard religieux du poéte dans sa poésie.

De par la pénétration de ses idées religieuses et ses pensées
mystiques, on peut bien prétendre, a juste titre, que Molana est
I’un des plus éminents poetes religieux de la littérature persane.
Et la qualité la plus importante de Molana est son regard a la
morale, ce qui prend son origine dans ses convictions religieuses,
lesquelles ont joué un réle considérable dans la formation de ses

- 15 -



Dr Mahboubeh Fahimkalam

ceuvres, notamment Masnavi. Ce dernier évoque par métaphores
et allégories les enseignements édifiants divins sur le fond de la
pensée gnostique, ainsi que les préceptes moraux et religieux qui
tous sont presque cités a travers ce monument de la littérature
persane. Dans I’univers de Molana, le lecteur se trouve confronté
a une négation de la vie terrestre. Et la mort lui permet
d’atteindre son objectif : La délivrance de I’ame.

En effet, le poete et le maitre mystique, Molana possede
cette connaissance fondamentale selon laquelle I’ame préexiste a
I’engendrement de I’lhomme et gu’elle survit a la disparition de
celui-ci. C’est ainsi qu’a I’instant de la mort, I’ame se délivre.

Notes :

1 - Molana : Fihi-mé-Fihi, Ed. Amirkabir, Téhéran, 1385, pp. 135 - 140.

2 - Sourate Les Croyants, verset 62.

3 - Animarie Chimelle : Tu es le feu et je suis le vent, traduit par Freidoun
Badreii, Ed. Tous, Téhéran 1377, p. 81.

4 - Arastou : Métaphysique, Ed. Hekmat, Téhéran 1379, p. 409.

5 - Saleh Hasanzadeh : Le regard que porte Molana sur Dieu, le monde et les
hommes, Ed. Revue de I’Université Chahid Beheshti, Téhéran 1388, p. 107.

6 - Molana : Masnavi, Ed. Kanoune entesharate elmi, Téhéran 1357, p. 904.

7 - Sourat Yasine, verset 53.

8 - Molana : Masnavi Maanavi, pp. 3519 - 3522.

9 - Shahbaz Mohseni : Mort aux yeux de Molana, Ed. Revue de I’Université Azad
Sannandaj, 1391, N° 13, p. 130.

10 - Molana : op. cit., pp. 3441 - 3443.

11 - Ibid., pp. 3496 - 3453.

12 - Ibid.

13 - Ibid., pp. 3496 - 3453.

14 - Ibid., p. 3514.

15 - Ibid.

16 - Ibid.

17 - Hedayatollah Sotudeh : Psychologie sociale, Ed. Avaye Nour,
Téhéran 1385, p. 106.

18 - Ibid., p. 474.

19 - Ibid., p. 3282.

20 - Cf. http://fr.wikipedia.org/

-16 -



Revue Annales du patrimoine - N° 14 / 2014

Pour citer l'article :

% Dr Mahboubeh Fahimkalam : Les préceptes religieux dans les recueils
poétiques de Djalal ad Din Rumi, Revue Annales du patrimoine, Université de
Mostaganem, N° 14, 2014, pp. 7 - 16.

http://annales.univ-mosta.dz

© Université de Mostaganem, Algérie 2014


http://annales.univ-mosta.dz

