
Revue Annales du patrimoine - N° 13 / 2013 

© Université de Mostaganem, Algérie 2013 
 

Al Ghazali et ses omissions dans 
son autobiographie 

Dr Saliou Ndiaye 
Université Cheikh Anta Diop Dakar, Sénégal 

Résumé : 
Grâce à son autobiographie sélective intitulée "Al Munqidh min ad 

Dalâl", al Ghazali a su utiliser une démarche méthodique et pédagogique visant 
à démontrer l’échec de l’intelligence de la foi qui a été, à son époque, 
l’intention principale du "Kalâm", et de la "Falsafa". Et ceci se passa entre 
deux moments de crise qu’il a connu dans sa vie. La plupart des analyses 
écrites à son sujet confondent ces deux moments en un seul évènement. Or, 
ils sont distincts et n’ont pas la même signification dans la vie de l’homme. Il 
est intéressant de pouvoir comprendre à travers certains indices de 
l’autobiographie des réalités qu'il n’a pas dites afin de reconsidérer ses 
relations avec le "Tasawwuf". 

Mots-clés : 
al Munqidh, al Ghazali, autobiographie, tasawwuf, falsafa. 

*** 
Al Ghazali, selon une appréciation très répandue, présente 

une autobiographie à travers son livre intitulé (al-Munqidh min 
ad-dalâl), écrit durant les dernières années de sa vie(1). 
Seulement, à la lecture de ce document, on est frappé par une 
progression cohérente et une chronologie des faits peu naturelle, 
par sa stabilité vers un aboutissement voulu, centré sur l’apologie 
du "Tasawwuf". L’idée d’une sélection à la place d’une biographie 
historique a été avancée par des analystes. Nous nous sommes 
intéressés à cet aspect du livre. 

Il nous semble intéressant de pouvoir préciser, grâce aux 
témoignages historiques, un certain nombre de faits pourtant 
déterminants dans la vie intellectuelle de l’auteur que celui-ci a 
occulté, d’apprécier son choix chronologique et d’en chercher les 
motivations. 

Cela nous conduit à revenir d’abord sur les précisions 
intéressantes sur le plan psychologique que ce document est le 



Dr Saliou Ndiaye 

- 86 - 
 

seul à même de pouvoir révéler sur al Ghazali et ensuite de 
consacrer une bonne partie à une clarification des zones 
d’ombres liées à notre problématique. 
1 - Les précisions psychologiques de l’autobiographie : 

Dès l’entame de son autobiographie, al Ghazali dresse son 
propre portrait psychologique(2). Et cela est un signal fort qui 
éloigne l’objet du livre d’une préoccupation essentiellement 
historique. Il l’a présenté comme une réponse à un ami qui 
voulait être édifié sur la position de l’auteur par rapport aux 
différentes factions qui divisaient les musulmans(3). 

On remarque aisément que al Ghazali propose un travail 
sélectif bien arrangé qui retrace le chemin et les moments 
essentiels de sa vie intellectuelle. Ce portrait est la véritable 
introduction de l’ouvrage. En quelques mots, il donne les 
caractères d’un homme d’une forte personnalité dominé par son 
esprit critique(4). 

Cet esprit qu’il estime intrinsèque à sa propre nature s’est 
exercé et s’est épanoui durant la première période de sa vie(5). 
Avide de connaissance, il se forma dans toutes les branches des 
sciences religieuses, de Tûs à Nishapur en passant par Jurjân. 
C’est grâce à l’Imam al-Juwaynî que cet esprit critique a atteint 
le sommet de son déploiement et de ses capacités par l’exercice 
de l’Asharisme. 

Par ailleurs selon l’autobiographie(6), al Ghazali a connu 
deux moments de crise ou de doute dans sa vie. Ils annonçaient 
de manière graduelle la rupture que l’éminent juriste, professeur 
de la prestigieuse Université de Baghdâd allait opérer pour 
s’engager résolument dans la voie du "Tasawwuf". Revenant sur 
une question essentiellement psychologique, ce précieux 
document présente la particularité de pouvoir être plus précis 
que d’autres témoignages historiques en ce qui concerne le 
psychique de l’auteur. 

Par exemple, le célèbre biographe as-Subkî(7) semble situer 
ailleurs les véritables raisons du "pèlerinage" d'al Ghazali. Selon 



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie 

- 87 - 
 

lui, c’est suite à son abnégation et à son travail intellectuel 
remarquable que al Ghazali finit par connaître une double 
consécration spirituelle, à travers la purification de son âme et le 
pèlerinage à la Mecque. Ce n’est donc pas une rupture, mais une 
continuation et un aboutissement heureux : "Il se consacra à 
l’enseignement des sciences et à sa propagation... jusqu’à ce que 
son âme se dépouillât de toute souillure de ce bas-monde et qu’il 
rejetât ses avantages et honneurs et se détachât de tout ceci, il 
se dirigea alors à la sainte maison de Dieu. Il alla en pèlerinage 
au mois de zul-qada en 488H et se fit remplacé par son frère dans 
l’enseignement"(8). 

Il est important de rappeler qu’as-Subkî faisait la biographie 
des maîtres juristes "shâfiites"(9) et dans sa sélection il semblait 
n’être intéressé que par le portrait du juriste. D’ailleurs dans la 
suite de son récit, il n’a accordé aucune signification visible au 
"Tasawwuf". 

On note chez al-Makkî(10), la réalité d’une rupture : 
"Soudain, il laissa tomber toutes ses occupation et emprunta la 
voie de l’ascétisme et du détachement puis entreprit le 
pèlerinage"(11). 

Les caractéristiques du "Tasawwuf" sont visibles dans son 
témoignage. Autrement dit, al Ghazali montrait un changement 
remarquable dans son comportement avant de quitter Baghdâd. Il 
le situe au moment de l’abandon de l’enseignement en 488H / 
1095. Néanmoins, il reste muet quant aux raisons de ce 
changement. 

Nous avons remarqué cette imprécision chez beaucoup de 
biographes qui probablement n’ont pas lu le livre d'al Ghazali. 
Même si al-Fârisî(12) qui doit être le plus ancien d’entre eux, 
puisqu’il est son contemporain, fait état de "lecture des sciences 
subtiles (daqîqa) et appropriation des livres produits dans ce 
domaine"(13), il n’aborde pas les causes sous un angle 
psychologique profond. 

Or, si l’on considère les écrits les plus récents sur la 



Dr Saliou Ndiaye 

- 88 - 
 

question et dont les auteurs ont eu certainement connaissance de 
l’autobiographie, on remarque qu’ils gagnent en plus de 
précision(14). Mieux, différentes analyses pertinentes(15) ont 
permis de dissocier la natures et les raisons de deux moments de 
crises différents chez al Ghazali, et cela a été possible grâce aux 
précisions de l’autobiographie. 

Durant sa période professorale, de 478H - 1085 
correspondant à la mort de son maître, à 488H - 1095 date à 
laquelle il a abandonné sa chaire de l’université de Baghdâd, al 
Ghazali était pris dans une intense activité intellectuelle. C’est 
dans cette période, selon Jabre Farîd, qu’il faut situer sa 
première crise psychologique, la crise intellectuelle qui a duré 
deux mois(16). 

Pour comprendre la nature et l’importance de cette crise, il 
faut rappeler que c’est au détour d’une analyse épistémologique 
des moyens de la connaissance que al Ghazali s’est retrouvé dans 
une impasse. Il s’est mis à douter sur cette vérité issue de la 
raison comme l’a fait des siècles plus tard le philosophe allemand 
Emmanuel Kant(17). "Existerait-il au-delà de la raison une autre 
faculté capable de la démentir dans ses jugements de la même 
manière que ce jugement de la raison a pris le dessus sur 
certaines perceptions des sens ?"(18). 

A partir de cet instant, il fut selon Deladrière, "en proie au 
besoin de plus en plus impérieux et obsédant de la 
(certitude)"(19). Comment parvenir à la "Vérité" qui est au-dessus 
de toutes les vérités relatives ? 

Al Ghazali ne doute pas sur l’existence de cette "Vérité", 
mais il doute sur les capacités de la raison à avoir une 
"intelligence" de cette vérité. Anawati semble avoir compris cela 
en affirmant que "les doutes par lesquels il a passé n’ont pas eu 
pour objet sa foi, mais le pouvoir de la raison à repousser les 
attaques contre cette foi"(20). "Lorsque je me suis trouvé dans 
l’impasse par ces réflexions, j’ai essayé de résoudre le problème, 
mais je n’ai pas pu"(21). Plus loin, au bout de deux mois de crise 



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie 

- 89 - 
 

psychologique, al Ghazali déclare qu’il fut guéri "par une lumière 
que Dieu (lui) a jeté dans le cœur (as-sadr)"(22). 

Le moment de trouble psychologique suivant se situe en l’an 
488H / 1095. D’après plusieurs analystes, al Ghazali était en 
proie à une crise psychologique qui dura six mois. Seulement, il 
sied de préciser qu’à cette date il ne vivait plus un problème 
intellectuel mais il était sous l’emprise d’une véritable tension 
psychologique entraînée par une hésitation(23). 
2 - Les zones d’ombre dans l’autobiographie : 

Après sa "guérison", al Ghazali dit qu’il s’est résolu à étudier 
minutieusement les différentes factions qui, à son époque, était 
à la recherche de la "Vérité"(24). Il donne l’impression de 
quelqu’un qui est à la recherche du seul moyen ou science qui 
permet d’accéder à la certitude. C’est cela qui pousse 
malheureusement certains à croire que le véritable doute de al 
Ghazali a eu lieu en 488H - 1095, au terme de ses analyses 
critiques des différentes factions. 

Or, nous avons vu que al Ghazali a opéré la rupture depuis 
sa guérison par cette fameuse "lumière", c’est-à-dire peu avant 
de commencer ses critiques sur le "Kalam", la "Falsafa", les 
"Talimides" et le "Tasawwuf"(25). 

D’après les différentes analyses bibliographiques, les 
premières traces de sa production critique sur la "Falsafa" 
remontent à 487H(26). Si l’on considère qu’il s’est consacré deux 
années durant(27) à la préparation de cette production 
philosophique, il doit au plus tard avoir entrepris cette démarche 
en 485H - 1092, une année après le début de sa profession à 
l’Université de Baghdâd. Il est fort probable que le moment de 
cette crise intellectuelle corresponde au début de son séjour à 
Baghdâd, entre 484H et 485H - 1092. D’ailleurs, Jabre Farîd 
semble plus catégorique à ce sujet et la situe au moins à partir 
de 484H(28). 

Par ailleurs, Dans l’autobiographie, lorsqu’il fut confronté à 
son premier trouble, al Ghazali laissa échapper une question qu’il 



Dr Saliou Ndiaye 

- 90 - 
 

se posa à lui-même. A propos de "l’état exceptionnel" qui serait 
au-dessus de la raison, il s’interrogeait : "Serait-ce cet état que 
les Soufis prétendent vivre ?"(29) Cette question est restée sans 
réponse explicite. Connaissant l’esprit méthodique de l’auteur, 
on voit ici qu’il est en train d’avancer l’hypothèse la plus 
plausible de la trame pseudo-euristique de son ouvrage. 
Autrement dit, il en était même convaincu avant de lancer sa 
recherche. 

L’autre indice est le mot "lumière"(30) que al Ghazali a 
employé à propos de sa guérison et qu’il a essayé d’expliquer par 
une tradition prophétique. C’est sa théorie de la connaissance 
(al-maârifa) reprise et développée de la doctrine de Junayd(31) 
qui peut expliciter cette notion de lumière(32). D’après cette 
doctrine, celle-ci renvoie à une "faculté exceptionnelle" qui 
permet au Soufi, par elle, d’aller plus loin que par la simple 
raison. C’est cet "état exceptionnel dont dispose les Soufi" qui, 
selon lui, l’a guérit. 

Pourquoi alors a-t-il attendu des années avant de pratiquer 
le détachement ? La réponse serait-elle liée à la nature d’al 
Ghazali. Il est réfléchi et très méthodique. Conscient de sa 
réputation en 485H / 1091, très lu et très écouté, aurait-il 
entrepris de poser les premiers jalons de sa défense du 
"Tasawwuf", par la destruction méthodique de ses rivaux qui 
exerçaient une fascination exceptionnelle sur la masse des 
croyants ? Si c’était le cas, Il devait profiter de sa situation 
exceptionnelle à l’Université de Baghdâd. Il voulut ainsi se 
donner un délai pour bien le faire avant de s’engager dans la voie 
des "Soufis". Et c’est ce délai qui l’aurait exposé à une deuxième 
crise(33). 

Pour comprendre cette nouvelle situation, il faut la relier à 
la première crise. En effet, si al Ghazali, après avoir reconsidéré 
le "Tasawwuf" et trouvé en lui l’unique voie ou moyen qui peut 
mener à la certitude(34), s’était résolu, dès cette date (485H), à 
le pratiquer, comment pouvait-il continuer pour une raison ou 



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie 

- 91 - 
 

pour une autre à faire fi au principe élémentaire de cette voie 
qui était le détachement (az-zuhd) et continuer à s’afficher dans 
l’orgueil et l’ostentatoire ? Etait-il alors sincère dans son choix ? 
Il était habité par cette crise pendant six mois. 

Durant cette période, sa conscience lui refusait de continuer 
à s’attacher aux honneurs et aux prestiges, après tout ce qu’il 
avait écrit. Comme il l’a, du reste, décrit c’étaient les "attaches" 
de ce bas monde qui le retenaient. 

A propos de ces rivaux, un passage dans l’autobiographie le 
trahit. Il avait bien l’intention préméditée de les détruire et non 
de les découvrir. "J’avais clairement compris que personne ne 
pouvait détruire... une science (discipline) sans s’être au 
préalable hissé au sommet de celle-ci et être à égalité avec les 
meilleurs connaisseurs de ses fondements"(35). Il se disait ceci 
alors qu’il s’apprêtait à critiquer la "Falsafa". 

Par ailleurs, Il faut souligner qu’une certaine disposition 
chronologique présentée dans l’ouvrage ne reflète pas la réalité 
mais est le fruit d’un agencement méthodique d’une approche 
pédagogique liée à la destination du document. C’est le cas 
lorsque, par exemple, il donne l’impression d’avoir attendu la fin 
de ses critiques sur la "Falsafa" pour entamer ses recherches 
théorique sur le "Tasawwuf". Cela ne devait pas se passer comme 
il l’a dit, si l’on se fonde sur les chronologies bibliographiques. 

Le dernier volume de sa série portant sur la "Falsafa" a été 
achevé en 488H - 1095. De même, dans la même année, avant 
juste de connaître sa crise morale qui a duré six mois et qui a 
débuté au mois de "Rajab"(36), il termine le premier document 
écrit contre les "Talimides". Il n’avait donc pas le temps matériel 
qui lui permettait de se consacrer à une lecture si étendue. Il 
devait au plus tard avoir commencé ses lectures sur le 
"Tasawwuf" depuis sa "guérison" vers 485H - 1091. 

Nous partageons les propos de Deladrière qui n’excluent pas 
la situation politique défavorable. Il est possible que la mort de 
son protecteur "Nidhâm al-Mulk"(37) "ainsi que le danger pour sa 



Dr Saliou Ndiaye 

- 92 - 
 

vie que lui faisaient courir ses attaques contre les ismaéliens, 
aient ajouté à son désarroi moral et l’aient poussé à ne plus 
différer davantage la décision grave de se retirer du monde"(38). 
Mais elle est loin d’être la principale cause avancée par al 
Ghazali. Il n’en fait même pas cas(39). 

Il faut cependant reconnaître que son virement spirituel est 
d’une sincérité indiscutable si l’on considère la réalité et la 
dimension de cette autre personnalité de l’auteur qu’il a 
engendrées. 

Des témoignages concordants ont noté que depuis son 
enfance al Ghazali a toujours été très proche des "Soufis". 
D’après as-Subkî(40), lui et son frère(41) furent confié à un "Soufi" 
par leur père à la veille de sa mort. Il les initia au Coran puis, 
faute de moyen, les mit dans un internat où ils pouvaient 
continuer leur éducation de base et bénéficier de nourriture. 
Hélas, c’est son seul passage à cette "Madrasa de Tûs" qui a été 
retenu par la majorité des chroniqueurs comme fait marquant au 
début de sa formation. 

En examinant l’écrit des "Soufis", on trouve qu’à Jurjân, al 
Ghazali aurait maintenu son lien avec le soufisme malgré sa 
dominante formation en "fiqh". Il aurait eu comme maître Abû Alî 
al-Fârmidî(42), celui qui a succédé à son maître Abul-Qâsim Ali al-
Jurjânî(43) dans son couvent(44). Ceci est plausible d’autant plus 
qu’il a continué à vivre et avoir avec son jeune frère soufi de 
solides relations discrètes entretenues par la confiance qu’il a 
manifestée en lui demandant de le suppléer dans ses 
enseignement à Baghdâd. Anawati soutient qu’Ahmad al Ghazali 
"eut sur la conversion de celui-ci au soufisme une influence 
directe"(45). 

Face à toutes ces omissions volontaires et ces zones 
d’ombre, on doit s’interroger sur les motivations qui ont poussé 
l’auteur à se taire sur certains faits déterminants de sa vie 
intellectuelle et spirituelle. Ce silence se justifiait-il par ce 
contexte dans lequel le "Tasawwuf" était considéré des juristes 



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie 

- 93 - 
 

comme une hérésie ? Ou était-ce un besoin de cohérence et 
d’efficacité de sa méthodologie instructive et démonstrative qui 
a poussé al Ghazali à composer une suite logique mais pas tout à 
fait exacte et omettre sciemment des faits dont l’évocation 
aurait perturbé sa progression argumentative en faveurs du 
"Tasawwuf" ? Nous penchons pour la deuxième option. 

Si la relation d’al Ghazali avec le "Tasawwuf" n’était pas 
connue des historiens et biographes de l’"école shâfiite" cela est 
dû au fait que jusqu’en 484H elle n’était pas au centre de ses 
préoccupations. Il se considérait publiquement comme un juriste, 
avait une certaine connaissance du soufisme, mais gardait une 
certaine distance vis-à-vis de celui-ci, pour au moins l’une des 
deux raisons suivantes. 

Il n’était jusque-là pas entièrement convaincu des 
prétentions des "Soufis". Il ne voulait pas perdre des avantages 
liés à sa réputation ou à la situation politique dans laquelle les 
juristes jouaient un rôle d’avant-garde à côté du pouvoir de 
Baghdâd à son époque. En effet, il se serait compromis en 
admettant publiquement sa proximité avec le "Tasawwuf". 

Seulement la situation avait évolué au moment de la 
rédaction de son autobiographie. Al Ghazali a écrit "al-Munqidh 
min ad-Dalâl" vers 1105 selon les bibliographes(46), durant sa 
seconde période professorale. En ce moment, non seulement il 
proclamait son appartenance à la communauté "soufi", mais il 
avait fini par son immense contribution intellectuelle de 
réhabiliter le "Tasawwuf" aux yeux des juristes de son temps. 

Ainsi, la seule raison possible de ses omissions reste ce 
besoin méthodologique de satisfaire son argumentation. 
D’ailleurs qu’en serait-il de son approche progressive si dans la 
chronologie il avait commencé par "découvrir" et "étudier" le 
"Tasawwuf" avant les autres "sciences" ? Sa méthode de 
"destruction progressive" ne pourrait pas fonctionner et aboutir à 
la même conclusion. 



Dr Saliou Ndiaye 

- 94 - 
 

3 - Conclusion : 
Grâce à son autobiographie sélective intitulée "al-Munqidh 

min ad-Dalâl", al Ghazali a su utiliser une démarche méthodique 
et pédagogique visant à démontrer l’échec de "l’intelligence de 
la foi" qui a été, à son époque, l’intention principale du "Kalâm" 
et de la "Falsafa". Il soutient que la "Vérité absolue" n’est pas du 
domaine de la raison pure et que la certitude est une chose que 
seule la lumière de la foi (le Tasawwuf) peut dévoiler. 

Seulement, dans sa confession, al Ghazali a fait parfois le 
choix d’un agencement des faits qui ne recoupe pas la réalité et 
a occulté ses affinités antérieures avec le "Tasawwuf", faisant 
croire qu’il l’a découvert assez tardivement, à la veille de son 
départ de Bagdad. 

En réalité, non seulement son rapport discret avec le monde 
du "Tasawwuf" a fini, après une crise morale, par s’extérioriser et 
dévoiler une autre personnalité, mais al Ghazali a fait une 
sélection et a reconstruit sa propre chronologie afin de satisfaire 
sa logique argumentative destinée à instruire et à convaincre le 
lecteur. Ainsi, la valeur didactique de son livre écrit durant sa 
seconde période professorale est, de loin, beaucoup plus 
importante que sa portée historique. 

Notes : 
1 - Abû Hâmid al Ghazali est né en 450H - 1056 à Tûs. Il fit ses études 
coraniques dans cette même localité entre les mains d’un soufi puis alla 
étudier le "fiqh shâfiite" à Jurjân. Il mourut en 505H - 1111 retiré dans son 
couvent à Tûs. 
2 - Al Ghazali : al-Munqidh min ad-Dalâl, Hakîkat Kitabevi, Istanbul, 1988, 
p. 10. 
3 - Ibid., p. 9. 
4 - Ibid., p. 10. 
5 - Cf., An Nashâr : al Ghazali wa nazariyat al-maarifa, in Alam al-Fikr, 
n° 4, 1989, Koweït, pp. 158 - 160. 
6 - Al Ghazali : op. cit., p. 55. 
7 - Abû Nasr Abd al-Wahhâb ben Ali as-Subkî (771H), grand biographe des 
juristes de l’école Shafiite. 



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie 

- 95 - 
 

8 - As Subkî : T ̣abaqât ash-shâfiyya al-kubrâ, Matbaâ Isâ al-Bâbî, 
Beyrouth 1968, T.VI, p. 197. 
9 - C’est également le cas de Dimishqî. Cf., Ad Dimishqî ibn Qâḍî : T ̣abaqât al-
fuqahâ ash-shâfiyya, Maktabat Thiqâfat Dîniyya, Le Caire, (s.d.), T.I, p. 279. 
10 - Imâm Abû Muhammad Abdallah ben Asad al-Yamanî al-Makkî (768H). 
11 - Al Makkî : Miraât al-Jinân wa Ibrat al-yaqzân, Dâirat al-maârif an-
nizâmiyya, Haydar Abâd, 1338H, T.I., p. 178. 
12 - Imâm Abul-H ̣asan Abd al-Ghâfir al-Fârisî (529H). 
13 - A. K Uthman: Sîrat al Ghazali wa aqwâl al-mutaqaddimîn fîh, Dâr al-Fikr, 
Damas, (s.d.), pp. 42 - 43. 
14 - H. Corbin : Histoire de la Philosophie islamique, Gallimard, 3e éd., 
Paris 1986, p. 255. Cf., A. Badawî : Muallafât al-Ghazâlî, Wikâlat al-matbuaâ, 
2e éd., Koweït 1977, p. 22. 
15 - Nous nous proposons de revenir sur la quintessence de ces analyses ci-
après afin de bien mettre en évidence la question centrale de cet article. 
16 - F. Jabre : La Notion de Certitude selon al Ghazali, dans ses origines 
psychologiques et historiques, Librairie philosophique J. Vrin, Paris 1958, 
p. 47. 
17 - E. Kant : Critique de la raison pure, Librairie philosophique de Ladrange, 
2e éd., Paris 1845, pp. 283 - 313. 
18 - Al Ghazali : op. cit., p. 13. 
19 - Al Ghazali : Le tabernacle des lumières, Sindbad, Paris 1981, traduction 
de Mishkât al-Anwâr par R. Deladrière, p. 11. 
20 - G. C. Anawati et L. Gardet : Mystique musulmane, Vrin, 3e édition, 
Paris 1976, p. 49. 
21 - Al Ghazali : op. cit., p. 13. 
22 - Ibid. 
23 - Cf., G. C. Anawati : op. cit., p. 47. 
24 - Ibid., p. 15. 
25 - Cf., Al Ghazali : op. cit., p. 15. 
26 - M. Bouyges : Essai de chronologie des œuvres d’al Gazali, Institut des 
Lettres orientales, Beyrouth 1959, T.XIV, p. 18. 
27 - Ibid. 
28 - F. Jabre : La Notion de Certitude selon al Ghazali, dans ses origines 
psychologiques et historiques, Librairie philosophique, J. Vrin, Paris, 1958, 
p. 327. 
29 - Al Ghazali : op. cit., p. 13. 
30 - Cette lumière est aussi synonyme de connaissance chez al Ghazali. Cf., A. 
Cissé : La lumière selon al Gazali, in Annales de la Faculté des Lettres et 
Sciences humaines, Université Cheikh Anta Diop, n° 40 A, Dakar 2010, p. 41. 



Dr Saliou Ndiaye 

- 96 - 
 

31 – Abul Qâsim Junayd al-Baghdâdî, juriste et grand théoricien du Tasawwuf 
de l’école orthodoxe de Baghdâd. Il évolua dans cette ville entouré de ses 
disciples et compagnons. Il mourut en 297H - 909. 
32 - S. Ndiaye : L’âme dans le Tasawwuf, analyse de la vie des premiers soufis, 
Thèse de doctorat de 3e cycle (arabe), Lettres, UCAD, 2007/2008, Chap. X, 
p. 206 - 222. 
33 - Voir plus haut. 
34 - A. Q. Mahmûd : al-Falsafat as-Sûfiyya fil-Islâm, Dâr al-Fikr, Le Caire, 
(s.d.), p. 200. 
35 - Al Ghazali : op. cit., p. 18. 
36 - Septième mois lunaire du calendrier musulman. 
37 - C’est le Vizir Seljukide de Bagdad qui l’avait sous sa protection. 
38 - Al Ghazali : Le tabernacle des lumières, p. 17. 
39 - Entre autres analyses mettant en évidence ce facteur politique, celle de 
Jabre Farîd a retenu notre attention par sa précision et son objectivité.  
40 – As Subkî : op. cit., pp. 192 - 193. 
41 - Son frère en question est Ahmad al Ghazali (520H), il est resté depuis lors 
un adepte du Tasawwuf. 
42 - Abû Ali al-Fârmidî (477H). 
43 - Al-Jurjânî (440H) est l’un des maîtres auprès de qui Hujwîrî a complété sa 
formation spirituelle, il est le maître d’Abû Ali al-Fârmidî (477H), celui-là 
même qui a initié Abû Hâmid al-Ghazâlî. 
44 - A. Hujwîrî : Kashf al-mahjûb, Dâr an-Nahda al-Arabiyya, Beyrouth 1980, 
pp. 37 - 62. 
45 - G. C. Anawati : op. cit., p. 52. 
46 - M. Bouyges : op. cit., p. 70. 

Pour citer l'article : 
 Dr Saliou Ndiaye : Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie, 
Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 13, 2013, pp. 85 - 
96. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

