Revue Annales du patrimoine - N° 13 /2013

Al Ghazali et ses omissions dans
son autobiographie

Dr Saliou Ndiaye
Université Cheikh Anta Diop Dakar, Sénégal
Résumé :

Grace a son autobiographie sélective intitulée "Al Mungidh min ad
Dalal", al Ghazali a su utiliser une démarche méthodique et pédagogique visant
a démontrer I’échec de I’intelligence de la foi qui a été, a son époque,
I’intention principale du "Kalam", et de la "Falsafa'. Et ceci se passa entre
deux moments de crise qu’il a connu dans sa vie. La plupart des analyses
écrites a son sujet confondent ces deux moments en un seul évenement. Or,
ils sont distincts et n’ont pas la méme signification dans la vie de I’homme. Il
est intéressant de pouvoir comprendre a travers certains indices de
I’autobiographie des réalités qu'il n’a pas dites afin de reconsidérer ses
relations avec le "Tasawwuf".

Mots-clés :
al Mungidh, al Ghazali, autobiographie, tasawwuf, falsafa.

Aok k

Al Ghazali, selon une appréciation trés répandue, présente
une autobiographie a travers son livre intitulé (al-Mungidh min
ad-dalal), écrit durant les derniéres années de sa viel.
Seulement, a la lecture de ce document, on est frappé par une
progression cohérente et une chronologie des faits peu naturelle,
par sa stabilité vers un aboutissement voulu, centré sur I’apologie
du "Tasawwuf". L’idée d’une sélection a la place d’une biographie
historique a été avancée par des analystes. Nous nous sommes
intéressés a cet aspect du livre.

Il nous semble intéressant de pouvoir préciser, grace aux
témoignages historiques, un certain nombre de faits pourtant
déterminants dans la vie intellectuelle de I’auteur que celui-ci a
occulté, d’apprécier son choix chronologique et d’en chercher les
motivations.

Cela nous conduit a revenir d’abord sur les précisions
intéressantes sur le plan psychologique que ce document est le

© Université de Mostaganem, Algérie 2013



Dr Saliou Ndiaye

seul a méme de pouvoir révéler sur al Ghazali et ensuite de
consacrer une bonne partie a une clarification des zones
d’ombres liées a notre problématique.

1 - Les précisions psychologiques de I’autobiographie :

Des I’entame de son autobiographie, al Ghazali dresse son
propre portrait psychologique®. Et cela est un signal fort qui
éloigne I’objet du livre d’une préoccupation essentiellement
historique. Il I’a présenté comme une réponse a un ami qui
voulait étre édifié sur la position de I’auteur par rapport aux
différentes factions qui divisaient les musulmans®.

On remarque aisément que al Ghazali propose un travail
sélectif bien arrangé qui retrace le chemin et les moments
essentiels de sa vie intellectuelle. Ce portrait est la véritable
introduction de I’ouvrage. En quelques mots, il donne les
caractéres d’un homme d’une forte personnalité dominé par son
esprit critique™.

Cet esprit qu’il estime intrinseque a sa propre nature s’est
exercé et s’est épanoui durant la premiére période de sa vie®.
Avide de connaissance, il se forma dans toutes les branches des
sciences religieuses, de Tds a Nishapur en passant par Jurjan.
C’est grace a I’lmam al-Juwayni que cet esprit critique a atteint
le sommet de son déploiement et de ses capacités par I’exercice
de I’Asharisme.

Par ailleurs selon I’autobiographie®, al Ghazali a connu
deux moments de crise ou de doute dans sa vie. Ills annongaient
de maniere graduelle la rupture que I’éminent juriste, professeur
de la prestigieuse Université de Baghdad allait opérer pour
s’engager résolument dans la voie du "Tasawwuf". Revenant sur
une question essentiellement psychologique, ce précieux
document présente la particularité de pouvoir étre plus précis
que d’autres témoignages historiqgues en ce qui concerne le
psychique de I’auteur.

Par exemple, le célébre biographe as-Subki(” semble situer
ailleurs les véritables raisons du "pélerinage" d'al Ghazali. Selon

- 86 -



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie

lui, c’est suite a son abnégation et a son travail intellectuel
remarquable que al Ghazali finit par connaitre une double
consécration spirituelle, a travers la purification de son ame et le
pélerinage a la Mecque. Ce n’est donc pas une rupture, mais une
continuation et un aboutissement heureux : "Il se consacra a
I’enseignement des sciences et a sa propagation... jusqu’a ce que
son ame se dépouillat de toute souillure de ce bas-monde et qu’il
rejetat ses avantages et honneurs et se détachat de tout ceci, il
se dirigea alors a la sainte maison de Dieu. Il alla en pélerinage
au mois de zul-gada en 488H et se fit remplacé par son frére dans
I’enseignement"®.

Il est important de rappeler qu’as-Subki faisait la biographie
des maitres juristes "shafiites"® et dans sa sélection il semblait
n’étre intéressé que par le portrait du juriste. D’ailleurs dans la
suite de son récit, il n’a accordé aucune signification visible au
"Tasawwuf".

On note chez al-Makki’?, la réalité d’une rupture :
"Soudain, il laissa tomber toutes ses occupation et emprunta la
voie de [I’ascétisme et du détachement puis entreprit le
pélerinage"™V.

Les caractéristiques du "Tasawwuf" sont visibles dans son
témoignage. Autrement dit, al Ghazali montrait un changement
remarquable dans son comportement avant de quitter Baghdad. Il
le situe au moment de I’abandon de I’enseignement en 488H /
1095. Néanmoins, il reste muet quant aux raisons de ce
changement.

Nous avons remarqué cette imprécision chez beaucoup de
biographes qui probablement n’ont pas lu le livre d'al Ghazali.
Méme si al-Farisi? qui doit &tre le plus ancien d’entre eux,
puisqu’il est son contemporain, fait état de "lecture des sciences
subtiles (daqgiga) et appropriation des livres produits dans ce
domaine"™, il n’aborde pas les causes sous un angle
psychologique profond.

Or, si I’on considére les écrits les plus récents sur la

- 87 -



Dr Saliou Ndiaye

guestion et dont les auteurs ont eu certainement connaissance de
I’autobiographie, on remarque qu’ils gagnent en plus de
précision®™. Mieux, différentes analyses pertinentes®™ ont
permis de dissocier la natures et les raisons de deux moments de
crises différents chez al Ghazali, et cela a été possible grace aux
précisions de I’autobiographie.

Durant sa période professorale, de 478H - 1085
correspondant a la mort de son maitre, a 488H - 1095 date a
laquelle il a abandonné sa chaire de I’université de Baghdad, al
Ghazali était pris dans une intense activité intellectuelle. C’est
dans cette période, selon Jabre Farid, qu’il faut situer sa
premiére crise psychologique, la crise intellectuelle qui a duré
deux mois™®.

Pour comprendre la nature et I’importance de cette crise, il
faut rappeler que c’est au détour d’une analyse épistémologique
des moyens de la connaissance que al Ghazali s’est retrouvé dans
une impasse. Il s’est mis a douter sur cette vérité issue de la
raison comme I’a fait des siecles plus tard le philosophe allemand
Emmanuel Kant"”. “Existerait-il au-deld de la raison une autre
faculté capable de la démentir dans ses jugements de la méme
maniére que ce jugement de la raison a pris le dessus sur
certaines perceptions des sens ?"('®

A partir de cet instant, il fut selon Deladriere, "en proie au
besoin de plus en plus impérieux et obsédant de la
(certitude)"™®. Comment parvenir a la "Vérité" qui est au-dessus
de toutes les vérités relatives ?

Al Ghazali ne doute pas sur I’existence de cette "Vérité",
mais il doute sur les capacités de la raison a avoir une
"intelligence" de cette vérité. Anawati semble avoir compris cela
en affirmant que "les doutes par lesquels il a passé n’ont pas eu
pour objet sa foi, mais le pouvoir de la raison a repousser les
attaques contre cette foi"®”. "Lorsque je me suis trouvé dans
I’impasse par ces réflexions, j’ai essayé de résoudre le probléme,
mais je n’ai pas pu"®Y. Plus loin, au bout de deux mois de crise

- 88 -



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie

psychologique, al Ghazali déclare qu’il fut guéri "par une lumiéere
que Dieu (lui) a jeté dans le coeur (as-sadr)"®?.

Le moment de trouble psychologique suivant se situe en I’an
488H / 1095. D’aprés plusieurs analystes, al Ghazali était en
proie a une crise psychologique qui dura six mois. Seulement, il
sied de préciser qu’a cette date il ne vivait plus un probléme
intellectuel mais il était sous I’emprise d’une véritable tension
psychologique entrainée par une hésitation®.

2 - Les zones d’ombre dans I’autobiographie :

Apreés sa "guérison”, al Ghazali dit qu’il s’est résolu a étudier
minutieusement les différentes factions qui, a son époque, était
a la recherche de la "Vérité"®. 1l donne I’impression de
quelgu’un qui est a la recherche du seul moyen ou science qui
permet d’accéder a la certitude. C’est cela qui pousse
malheureusement certains a croire que le véritable doute de al
Ghazali a eu lieu en 488H - 1095, au terme de ses analyses
critiques des différentes factions.

Or, nous avons vu que al Ghazali a opéré la rupture depuis
sa guérison par cette fameuse "lumiére", c’est-a-dire peu avant
de commencer ses critiques sur le "Kalam", la "Falsafa", les
"Talimides" et le "Tasawwuf"®> .

D’aprés les différentes analyses bibliographiques, les
premieres traces de sa production critique sur la "Falsafa"
remontent & 487H_ Si I’on considére qu’il s’est consacré deux
années durant®” a la préparation de cette production
philosophique, il doit au plus tard avoir entrepris cette démarche
en 485H - 1092, une année aprés le début de sa profession a
I’Université de Baghdad. Il est fort probable que le moment de
cette crise intellectuelle corresponde au début de son séjour a
Baghdad, entre 484H et 485H - 1092. D’ailleurs, Jabre Farid
semble plus catégorique a ce sujet et la situe au moins a partir
de 484H®,

Par ailleurs, Dans I’autobiographie, lorsqu’il fut confronté a
son premier trouble, al Ghazali laissa échapper une question qu’il

- 89 -



Dr Saliou Ndiaye

se posa a lui-méme. A propos de "I’état exceptionnel" qui serait
au-dessus de la raison, il s’interrogeait : "Serait-ce cet état que
les Soufis prétendent vivre @) Cette question est restée sans
réponse explicite. Connaissant I’esprit méthodique de I’auteur,
on voit ici qu’il est en train d’avancer I’hypothése la plus
plausible de Ila trame pseudo-euristique de son ouvrage.
Autrement dit, il en était méme convaincu avant de lancer sa
recherche.

L’autre indice est le mot "lumiére que al Ghazali a
employé a propos de sa guérison et qu’il a essayé d’expliquer par
une tradition prophétique. C’est sa théorie de la connaissance
(al-maarifa) reprise et développée de la doctrine de Junayd®V
qui peut expliciter cette notion de lumiére®?. D’aprés cette
doctrine, celle-ci renvoie a une "faculté exceptionnelle” qui
permet au Soufi, par elle, d’aller plus loin que par la simple
raison. C’est cet "état exceptionnel dont dispose les Soufi" qui,
selon lui, I’a guérit.

Pourquoi alors a-t-il attendu des années avant de pratiquer
le détachement? La réponse serait-elle liée a la nature d’al
Ghazali. Il est réflechi et trées méthodique. Conscient de sa
réputation en 485H / 1091, trés lu et trés écouté, aurait-il
entrepris de poser les premiers jalons de sa défense du
"Tasawwuf", par la destruction méthodique de ses rivaux qui
exergaient une fascination exceptionnelle sur la masse des
croyants ? Si c’était le cas, Il devait profiter de sa situation
exceptionnelle a I’Université de Baghdad. Il voulut ainsi se
donner un délai pour bien le faire avant de s’engager dans la voie
des "Soufis". Et c’est ce délai qui I’aurait exposé a une deuxieme
crise®?.

Pour comprendre cette nouvelle situation, il faut la relier a
la premiére crise. En effet, si al Ghazali, apres avoir reconsidéré
le "Tasawwuf" et trouvé en lui I’unique voie ou moyen qui peut
mener & la certitude®”, s’était résolu, dés cette date (485H), a
le pratiquer, comment pouvait-il continuer pour une raison ou

- 90 -

1(30)



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie

pour une autre a faire fi au principe élémentaire de cette voie
qui était le détachement (az-zuhd) et continuer a s’afficher dans
I’orgueil et I’ostentatoire ? Etait-il alors sincére dans son choix ?
Il était habité par cette crise pendant six mois.

Durant cette période, sa conscience lui refusait de continuer
a s’attacher aux honneurs et aux prestiges, apres tout ce qu’il
avait écrit. Comme il I’a, du reste, décrit c’étaient les "attaches"
de ce bas monde qui le retenaient.

A propos de ces rivaux, un passage dans I’autobiographie le
trahit. Il avait bien I’intention préméditée de les détruire et non
de les découvrir. "J’avais clairement compris que personne ne
pouvait détruire... une science (discipline) sans s’étre au
préalable hissé au sommet de celle-ci et étre a égalité avec les
meilleurs connaisseurs de ses fondements"®®. Il se disait ceci
alors qu’il s’apprétait a critiquer la "Falsafa".

Par ailleurs, Il faut souligner qu’une certaine disposition
chronologique présentée dans I’ouvrage ne reflete pas la réalité
mais est le fruit d’un agencement méthodique d’une approche
pédagogique liée a la destination du document. C’est le cas
lorsque, par exemple, il donne I’impression d’avoir attendu la fin
de ses critiques sur la "Falsafa" pour entamer ses recherches
théorique sur le "Tasawwuf". Cela ne devait pas se passer comme
il I’a dit, si I’on se fonde sur les chronologies bibliographiques.

Le dernier volume de sa série portant sur la "Falsafa" a été
achevé en 488H - 1095. De méme, dans la méme année, avant
juste de connaitre sa crise morale qui a duré six mois et qui a
débuté au mois de "Rajab"®®, il termine le premier document
écrit contre les "Talimides". Il n’avait donc pas le temps matériel
qui lui permettait de se consacrer a une lecture si étendue. Il
devait au plus tard avoir commencé ses lectures sur le
"Tasawwuf" depuis sa "guérison” vers 485H - 1091.

Nous partageons les propos de Deladriere qui n’excluent pas
la situation politique défavorable. Il est possible que la mort de
son protecteur "Nidham al-Mulk"®” "ainsi que le danger pour sa

-91 -



Dr Saliou Ndiaye

vie que lui faisaient courir ses attaques contre les ismaéliens,
aient ajouté a son désarroi moral et I’aient poussé a ne plus
différer davantage la décision grave de se retirer du monde"®®.
Mais elle est loin d’étre la principale cause avancée par al
Ghazali. Il n’en fait méme pas cas®.

Il faut cependant reconnaitre que son virement spirituel est
d’une sincérité indiscutable si I’on considére la réalité et la
dimension de cette autre personnalité de I'auteur qu’il a
engendrées.

Des témoignages concordants ont noté que depuis son
enfance al Ghazali a toujours été tres proche des "Soufis".
D’aprés as-Subki“®, Iui et son fréere“Y furent confié a un "Soufi"
par leur pére a la veille de sa mort. Il les initia au Coran puis,
faute de moyen, les mit dans un internat ou ils pouvaient
continuer leur éducation de base et bénéficier de nourriture.
Hélas, c’est son seul passage a cette "Madrasa de TUs" qui a été
retenu par la majorité des chroniqueurs comme fait marquant au
début de sa formation.

En examinant I’écrit des "Soufis", on trouve qu’a Jurjéan, al
Ghazali aurait maintenu son lien avec le soufisme malgré sa
dominante formation en "figh". Il aurait eu comme maitre AbG Ali
al-Farmidi?, celui qui a succédé a son maitre Abul-Qasim Ali al-
Jurjani®® dans son couvent™®. Ceci est plausible d’autant plus
qu’il a continué a vivre et avoir avec son jeune frére soufi de
solides relations discrétes entretenues par la confiance qu’il a
manifestée en Ilui demandant de le suppléer dans ses
enseignement a Baghdad. Anawati soutient qu’Ahmad al Ghazali
"eut sur la conversion de celui-ci au soufisme une influence
directe"“®.

Face a toutes ces omissions volontaires et ces zones
d’ombre, on doit s’interroger sur les motivations qui ont poussé
I’auteur a se taire sur certains faits déterminants de sa vie
intellectuelle et spirituelle. Ce silence se justifiait-il par ce
contexte dans lequel le "Tasawwuf" était considéré des juristes

-92 -



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie

comme une hérésie ? Ou était-ce un besoin de cohérence et
d’efficacité de sa méthodologie instructive et démonstrative qui
a poussé al Ghazali a composer une suite logique mais pas tout a
fait exacte et omettre sciemment des faits dont I’évocation
aurait perturbé sa progression argumentative en faveurs du
"Tasawwuf" ? Nous penchons pour la deuxiéme option.

Si la relation d’al Ghazali avec le "Tasawwuf" n’était pas
connue des historiens et biographes de I’"école shafiite" cela est
dd au fait que jusqu’en 484H elle n’était pas au centre de ses
préoccupations. Il se considérait publiquement comme un juriste,
avait une certaine connaissance du soufisme, mais gardait une
certaine distance vis-a-vis de celui-ci, pour au moins I’une des
deux raisons suivantes.

Il n’était jusque-la pas entierement convaincu des
prétentions des "Soufis". Il ne voulait pas perdre des avantages
liés a sa réputation ou a la situation politique dans laquelle les
juristes jouaient un r6le d’avant-garde a coté du pouvoir de
Baghdad a son époque. En effet, il se serait compromis en
admettant publiquement sa proximité avec le "Tasawwuf".

Seulement la situation avait évolué au moment de la
rédaction de son autobiographie. Al Ghazali a écrit "al-Mungidh
min ad-Dalal" vers 1105 selon les bibliographes®®, durant sa
seconde période professorale. En ce moment, non seulement il
proclamait son appartenance a la communauté "soufi", mais il
avait fini par son immense contribution intellectuelle de
réhabiliter le "Tasawwuf" aux yeux des juristes de son temps.

Ainsi, la seule raison possible de ses omissions reste ce
besoin méthodologiqgue de satisfaire son argumentation.
D’ailleurs qu’en serait-il de son approche progressive si dans la
chronologie il avait commencé par "découvrir" et "étudier" le
"Tasawwuf" avant les autres "sciences" ? Sa méthode de
"destruction progressive" ne pourrait pas fonctionner et aboutir a
la méme conclusion.

-03 -



Dr Saliou Ndiaye

3 - Conclusion :

Grace a son autobiographie sélective intitulée "al-Munqidh
min ad-Dalél", al Ghazali a su utiliser une démarche méthodique
et pédagogique visant a démontrer I’échec de "I’intelligence de
la foi" qui a été, a son époque, I’intention principale du "Kalam"
et de la "Falsafa". Il soutient que la "Vérité absolue" n’est pas du
domaine de la raison pure et que la certitude est une chose que
seule la lumiere de la foi (le Tasawwuf) peut dévoiler.

Seulement, dans sa confession, al Ghazali a fait parfois le
choix d’un agencement des faits qui ne recoupe pas la réalité et
a occulté ses affinités antérieures avec le "Tasawwuf’, faisant
croire qu’il I’a découvert assez tardivement, a la veille de son
départ de Bagdad.

En réalité, non seulement son rapport discret avec le monde
du "Tasawwuf" a fini, aprés une crise morale, par s’extérioriser et
dévoiler une autre personnalité, mais al Ghazali a fait une
sélection et a reconstruit sa propre chronologie afin de satisfaire
sa logique argumentative destinée a instruire et a convaincre le
lecteur. Ainsi, la valeur didactique de son livre écrit durant sa
seconde période professorale est, de loin, beaucoup plus
importante que sa portée historique.

Notes :

1 - AbO Hamid al Ghazali est né en 450H - 1056 a Tds. Il fit ses études
coraniques dans cette méme localité entre les mains d’un soufi puis alla
étudier le "figh shafiite" a Jurjan. Il mourut en 505H - 1111 retiré dans son
couvent a Tas.

2 - Al Ghazali : al-Mungidh min ad-Dal&l, Hakikat Kitabevi, Istanbul, 1988,
p. 10.

3 - lbid., p. 9.

4 - Ibid., p. 10.

5 - Cf., An Nashéar : al Ghazali wa nazariyat al-maarifa, in Alam al-Fikr,
n° 4, 1989, Koweit, pp. 158 - 160.

6 - Al Ghazali : op. cit., p. 55.

7 - Ab( Nasr Abd al-Wahhab ben Ali as-Subki (771H), grand biographe des
juristes de I’école Shafiite.

- 94 -



Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie

8 - As Subki : Tabagat ash-shafiyya al-kubrd, Matbad Is& al-Bébi,
Beyrouth 1968, T.VI, p. 197.

9 - C’est également le cas de Dimishqi. Cf., Ad Dimishqgi ibn Q&di : Tabaqgat al-
fugahé ash-shafiyya, Maktabat Thigafat Diniyya, Le Caire, (s.d.), T.l, p. 279.
10 - Imam Abl Muhammad Abdallah ben Asad al-Yamani al-Makki (768H).

11 - Al Makki : Miraat al-Jindn wa lIbrat al-yaqzan, Dairat al-maarif an-
nizamiyya, Haydar Abad, 1338H, T.I., p. 178.

12 - Imam Abul-Hasan Abd al-Ghafir al-Farisi (529H).

13 - A. K Uthman: Sirat al Ghazali wa agwal al-mutaqaddimin fih, Dar al-Fikr,
Damas, (s.d.), pp. 42 - 43.

14 - H. Corbin : Histoire de la Philosophie islamique, Gallimard, 3° éd.,
Paris 1986, p. 255. Cf., A. Badawi : Muallafat al-Ghazali, Wikalat al-matbuad,
2° éd., Koweit 1977, p. 22.

15 - Nous nous proposons de revenir sur la quintessence de ces analyses ci-
apres afin de bien mettre en évidence la question centrale de cet article.

16 - F. Jabre : La Notion de Certitude selon al Ghazali, dans ses origines
psychologiques et historiques, Librairie philosophique J. Vrin, Paris 1958,
p. 47.

17 - E. Kant : Critique de la raison pure, Librairie philosophique de Ladrange,
2° éd., Paris 1845, pp. 283 - 313.

18 - Al Ghazali : op. cit., p. 13.

19 - Al Ghazali : Le tabernacle des lumiéres, Sindbad, Paris 1981, traduction
de Mishkat al-Anwar par R. Deladriére, p. 11.

20 - G. C. Anawati et L. Gardet : Mystique musulmane, Vrin, 3° édition,
Paris 1976, p. 49.

21 - Al Ghazali : op. cit., p. 13.

22 - |bid.
23 - Cf., G. C. Anawati : op. cit., p. 47.
24 - Ibid., p. 15.

25 - Cf., Al Ghazali : op. cit., p. 15.

26 - M. Bouyges : Essai de chronologie des ceuvres d’al Gazali, Institut des
Lettres orientales, Beyrouth 1959, T.XIV, p. 18.

27 - lbid.

28 - F. Jabre : La Notion de Certitude selon al Ghazali, dans ses origines
psychologiques et historiques, Librairie philosophique, J. Vrin, Paris, 1958,
p. 327.

29 - Al Ghazali : op. cit., p. 13.

30 - Cette lumiére est aussi synonyme de connaissance chez al Ghazali. Cf., A.
Cissé : La lumiére selon al Gazali, in Annales de la Faculté des Lettres et
Sciences humaines, Université Cheikh Anta Diop, n° 40 A, Dakar 2010, p. 41.

- 905 _



Dr Saliou Ndiaye

31 - Abul Qasim Junayd al-Baghdadi, juriste et grand théoricien du Tasawwuf
de I’école orthodoxe de Baghdéad. Il évolua dans cette ville entouré de ses
disciples et compagnons. Il mourut en 297H - 909.

32 - S. Ndiaye : L’ame dans le Tasawwuf, analyse de la vie des premiers soufis,
Thése de doctorat de 3° cycle (arabe), Lettres, UCAD, 2007/2008, Chap. X,
p. 206 - 222.

33 - Voir plus haut.

34 - A. Q. Mahm(d : al-Falsafat as-SGfiyya fil-Islam, Dar al-Fikr, Le Caire,
(s.d.), p. 200.

35 - Al Ghazali : op. cit., p. 18.

36 - Septiéme mois lunaire du calendrier musulman.

37 - C’est le Vizir Seljukide de Bagdad qui I’avait sous sa protection.

38 - Al Ghazali : Le tabernacle des lumiéres, p. 17.

39 - Entre autres analyses mettant en évidence ce facteur politique, celle de
Jabre Farid a retenu notre attention par sa précision et son objectivité.

40 - As Subki : op. cit., pp. 192 - 193.

41 - Son frére en question est Ahmad al Ghazali (520H), il est resté depuis lors
un adepte du Tasawwuf.

42 - AbQ Ali al-Farmidi (477H).

43 - Al-Jurjant (440H) est I’'un des maitres auprés de qui HujwirT a complété sa
formation spirituelle, il est le maitre d’Ab( Ali al-Farmidi (477H), celui-la
méme qui a initié Abd Hamid al-Ghazali.

44 - A. Hujwirl : Kashf al-mahjib, Dar an-Nahda al-Arabiyya, Beyrouth 1980,
pp. 37 - 62.

45 - G. C. Anawati : op. cit., p. 52.

46 - M. Bouyges : op. cit., p. 70.

Pour citer l'article :

* Dr Saliou Ndiaye : Al Ghazali et ses omissions dans son autobiographie,
Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 13, 2013, pp. 85 -
96.

http://annales.univ-mosta.dz

- 96 -


http://annales.univ-mosta.dz

