
Revue Annales du patrimoine - N° 13 / 2013 

© Université de Mostaganem, Algérie 2013 
 

Mysticisme dans le monde poétique 
de Sohrâb Sepehri 

Dr Rozita Ilani 
Université Azad Islamique d'Arak, Iran 

Résumé : 
Sohrâb Sepehri, poète iranien du XXe siècle, inspire un profond 

sentiment de paix à tous ceux qui le cherche dans notre monde troublé. 
Profitant d'un certain mysticisme, les vers libres sepehriens ont l'origine dans 
la culture de sa région ainsi que de ses innombrables voyages aux pays de 
l'Extrême-Orient. Le langage simple et en même temps mystique de ses 
poèmes personnifie ses métaphores. Il a diffusé l'idée d'un monde aimable où 
l'on peut vivre en paix. En présentant ce poète et ses images poétiques au 
monde littéraire, cet article a le but de contribuer à bâtir ce monde de paix 
qui ressemble à un Paradis dont Sepehri parle tant, et alors sa mission serait 
accomplie. 

Mots-clés : 
littérature iranienne, Sepehri, mysticisme, vers libres, paix. 

*** 
Sohrab Sepehri (سھراب سپھری) est l'un des plus grands poètes 

de l'Iran contemporain. Sohrâb Sepehri est né le 23 septembre 
1928 à Kâchân, la ville qui l'influence surtout par son désert et où 
il passait toute son enfance. 

Il y fit ses études primaires et secondaires avant d’aller 
étudier la peinture à la faculté des Beaux-arts de l'Université de 
Téhéran en 1948. Son talent de peintre fut aussitôt reconnu par 
le monde artistique, mais Sepehri choisit de se tourner vers la 
poésie. Il connut en ces mêmes années la poésie moderne et 
participait avec ses amis à des cercles littéraires où il montrait 
une profonde connaissance de la littérature persane. Pendant ces 
années, ses recueils paraitraient l'un après l'autre. 

En 1961, Sohrâb Sepehri fit paraître deux recueils de 
poèmes : "Le décombre du soleil" et "Le Levant de la tristesse". Sa 
nouvelle vision de l'existence, de l'homme, de la vie et de la 
vérité retint l'intérêt des hommes de lettres et des critiques 



Dr Rozita Ilani 

 - 48 -  
 

littéraires. Pendant ces années, les plus beaux de sublimes 
poèmes de Sohrâb virent le jour, et ses tableaux et ses poèmes 
étaient salués et accueillis sur une vaste échelle. Les longs 
poèmes "Les pas de l'eau" et "Le voyageur" ainsi que "Le volume 
vert" datent de cette époque. 

En 1976, Sepehri réunit sept recueils et un long poème dans 
un seul livre qu'il intitula "Les huit livres". Cet ouvrage connut un 
vif succès et fit l'objet de nombreuses études, tandis que les 
critiques ne se laissaient de l'analyser sous différents angles. 

Sepehri était un grand voyageur et il découvrit les pays 
comme l'Afghanistan, l'Allemagne, l'Angleterre, l'Autriche, le 
Brésil, l'Égypte, l'Espagne, les États-Unis, la France, la Grèce, 
l’Inde, l’Italie et les Pays-Bas. Il fut également très marqué par 
un voyage en Inde, qui eut beaucoup d’influence sur sa poésie. 
C'étaient ses voyages qui lui donnaient la mission de rapprocher 
les mysticismes orientaux et occidentaux. 

Or, Sohrâb Sepehri n'avait plus de temps. Il se trouvait au 
crépuscule de sa vie : la leucémie ravageait sournoisement le 
corps du poète. Ce fut en 1980 que Sohrâb découvrit sa maladie. 
Il se rendit en Grande Bretagne pour se faire soigner. Mais, il 
était trop tard, la maladie avait fait son œuvre et Sohrâb Sepehri 
s'éteignit le 21 avril 1980. Il fut inhumé à Mashhad-e Ardehâlm, 
un village situé à 42 km de Kâchân, sa ville natale. 

Parmi ses recueils, on peut mentionner : La mort de la 
couleur (Marg-e rang, 1951), La vie des rêves (Zendegi-ye 
khâbhâ, 1953), Décombres du soleil (Avâr-e Aftâb, 1958), L’Est du 
chagrin (Shargh-e Andouh, 1961), Le bruit du pas de l’eau (Sedâ-
ye pây-e âb, 1965), Volume vert (Hadjm-e sabz,  1967), Le 
voyageur (Mosâfer), Huit livres (Hasht ketâb,  1976), Nous néant, 
Nous regard (Mâ hitch, mâ negâh, 1977).  
1 - Poésie sepehrienne : 

La poésie a effectivement été, depuis longtemps, la forme 
artistique la plus marquante de la culture et littérature persanes 
et caractérise les aspects divers de la vie sociopolitique et 



Mysticisme dans le monde poétique de Sohrâb Sepehri 

 - 49 -  
 

culturelle des iraniens. 
Sohrâb Sepehri, quant à lui, représente la tendance 

poétique de l’époque : le mysticisme, une réaction contre la 
violence des temps modernes. Sa démarche est mystique, 
intuitive, méditative et non scientifique. Elle prend son origine 
dans la simplicité de ses œuvres. Avec un langage à la fois simple 
et mystérieux, il n’est pas un mystique dans le sens traditionnel 
du terme, mais il l’est à sa façon. 

Il cherche en effet à dépasser le nihilisme corrosif d’un 
monde où se sont effondrées les valeurs, en créant un autre 
monde qui puise aux sources profondes d’une vie naturelle, "où 
les fenêtres donnent sur l’intuition". L’œuvre sepehrienne a une 
couleur locale, caractère qui constitue par ailleurs, l’un des traits 
du modernisme de Nimâ Youshidj, le père de la poésie persane 
contemporaine(1). 

Étant un grand disciple de Nimâ, il s’enthousiasme pour les 
vers libres. Ses poèmes au ton fluide se rapprochent du persan 
quotidien et ont le mérite d’être imprégnés de métaphores 
innovantes. Il dématérialise les objets de la nature, mélange 
l'abstrait et le concret, transforme matériel en spirituel. A côté 
de l'esprit mystique, il met les éléments abstraits et concerts 
dans une même ligne et crée des images poétiques. 

D'autre part, il donne un esprit vivant à chaque mot : les 
mots ne sont pas seulement des porte-paroles des pensées. Mais 
ils ont un esprit et une valeur immatérielle qu'il faut les 
respecter.  Sepehri personnifie les mots de ses poèmes. 

Et c'est l'utilisation finement des métaphores qui le sépare 
des autres poètes contemporains. On pourrait dire que l'art de la 
peinture sepehrienne est l'origine de son art d'exprimer des 
images et des métaphores : 
"Si vous venez m'y chercher, 
Venez-en doucement et lentement, 
Que ne se raye pas, 
La porcelaine fine de ma solitude". 



Dr Rozita Ilani 

 - 50 -  
 

Sepehri entend pleinement les pas de l'inspiration au cours 
des instants de l'extase imaginaire, son intérieur se mêle avec 
celle des matières et des objets. Il peut se livrer à s’envelopper 
par la substance, se conduire à palper son intérieur, et vivre les 
éléments. 

Ses poèmes comportent un désir de se délivrer des 
perceptions et d'unifier l'intérieur de l'homme et l'univers. Sohrâb 
Sepehri est un poète sans angoisse dont l'âme vagabonde 
tranquillement sur son monde poétique. 
2 - Image poétique : 

Ville natale : Les images de la nature qu’il évoque 
fréquemment tout au long de son œuvre puisent leurs racines 
dans les souvenirs d’une enfance passée à Kâshân. La géographie 
rude et austère de la région originaire de Sepehri, située au sud 
de l’Iran, marque fortement son texte riche en images originales 
qui ne sont pas semblables à celles employées dans la poésie 
ancienne. Cette ville évoque pour le poète la solitude, 
l’immensité et la liberté ; des thèmes qui remplissent l’œuvre 
sepehrienne. Enfant de désert, Sepehri s'impose, en effet, une 
discipline de solitude et de silence. Le poète suggère à son 
lecteur d’être "immense, solitaire, modeste et solide". Lui-même, 
il vécut en solitaire toute sa vie. 

Indifférent au monde qui l’entoure, il chante ses souffrances 
personnelles et décrit un monde fantasmé constitué par la 
nature. Sa passion pour la nature et sa solitude poussent le poète 
à s'éloigner de la société et le font de plus en plus entrer dans 
son monde imaginaire. 

Idéologie : Suite de cette solitude, il avait un regard 
pacifique sur le monde, ce qui cause de sévères critiques de la 
part des intellectuels de l'époque qui exigeaient de lui de 
combattre avec eux les misères sociales. Il n'était pas un poète 
engagé et ne cherchait pas à donner de conseils pratiques à ses 
lecteurs. Sepehri restait toujours en dehors des courants et des 
tendances politiques. Ses poèmes, ayant pour thèmes les valeurs 



Mysticisme dans le monde poétique de Sohrâb Sepehri 

 - 51 -  
 

humaines, ne traitent jamais de questions d’ordre politique. Ils 
sont une réaction contre la violence des temps modernes et 
visent à adoucir notre monde. 

Selon l'expression de Sirous Shamisâ, la particularité de 
vision de Sepehri vis-à-vis de l'univers et qui le distingue 
nettement de ses contemporains est, "la philosophie de jeter un 
nouveau regard sur le monde"(2). 

Vie : Une analyse psychologique montre bien les effets de sa 
ville sur la philosophie du monde et de la vie du poète. Selon 
Shamisâ, "La vie pour Sepehri est ce que nous faisons. Nous 
sommes vivants et nous vivons jusqu’à ce que nos cœurs battent. 
Et la vie, c’est simplement le fait d’"être", quelle que soit sa 
dimension"(3). 

Son point de vue optimiste lui permet de représenter la vie 
comme une réalité très simple, comme "une habitude agréable" 
dont il faut jouir. Conscient de l'impossibilité de saisir le mystère 
de la vie, le poète nous invite à voir des éléments simples de la 
vie terrestres et à en jouir. Selon sa philosophie, "il faut voir 
d'une autre manière". Sepehri n'est pas à la recherche d'une 
signification profonde des choses. Dans la vie idéale de Sepehri, 
ce qui est précieux, c'est chaque instant dont il faut sentir la 
valeur. Le poète va même jusqu’à profiter des calamités de la vie 
en faveur de son enrichissement spirituel : 
"Et parfois, une plaie à mon pied, 
M’a fait connaître les terrains raboteux. 
Parfois dans mon lit de maladie, 
Le volume de la fleur s’est développé". 

Mort : Outre la question de la vie, Sepehri s’interroge 
également sur la mort, l'une des grandes questions de l'existence. 
La crainte de la mort chez l’homme trouve son origine dans la 
question du destin de l’homme après la mort, l’immortalité de 
l’âme et l’idée de la finitude. Il souligne que tout être humain, 
bien qu’il craigne la mort, cherche la vie éternelle au fond de lui-
même. Sepehri évoque, toujours et d’après le principe du 



Dr Rozita Ilani 

 - 52 -  
 

"nouveau regard", un visage agréable de la mort. Pour lui, la vie 
et la mort sont deux questions simples et résolues et ils ne 
constituent qu’un tout(4). 

La mort que le poète définie simplement, c'est en effet une 
autre vie, qui se continue après la vie terrestre. Le seul aspect 
tragique serait que la vie se continue pour des autres sans penser 
au mort : 
"Quelqu’un est mort hier soir, 
Et le pain de blé sent bon encore. 
Et l’eau s’écoule, les chevaux la boivent". 

Pour Sepehri, la nature est rythmée par la succession des 
naissances et des morts et l’être humain n’échappe pas à cette 
règle : il naît, grandit, mûrit, vieillit et enfin meurt.  Ainsi, en 
considérant la mort comme une loi de la nature et quelque chose 
de certain et d’inévitable, il l’accepte lucidement : 
"Ni toi, ni moi, ne demeurons dans ce monde. 
Ouvre tes yeux humides ! 
La mort vient. 
Ouvre la porte !" 

Mais la mort n'est la fin de la vie. La nature protège l'homme 
du néant et ainsi d'une mort éternelle : 
"La vie n'est point vide : 
Il y a aussi tendresse, la pomme et la ferveur de la foi. 
Et oui, 
Il faut vivre tant que demeurent les coquelicots". 

Nature : Il aime beaucoup les coquelicots, les acacias, les 
peupliers blancs, le soleil, la lune et les étoiles. Dans sa poésie, il 
admire les vautours autant que les colombes, et les fleurs du 
trèfle autant que les tulipes rouges. En réalité, Sepehri aime 
toutes les manifestations de la nature et les admire avec un œil 
amoureux et s’y réfugie pour apaiser son âme. Il personnifie et 
humanise donc la nature. 

Ses poèmes de la nature évoquent le Haïku japonais : une 
poésie courte, pleine de sensations, et qui fait l’éloge de la 



Mysticisme dans le monde poétique de Sohrâb Sepehri 

 - 53 -  
 

nature(5). 
Thème privilégié de ce poète iranien, la nature revêt quatre 

aspects essentiels : elle est un miroir de la sensibilité, un refuge 
contre les difficultés de l’existence, une invitation à méditer et 
une manifestation de la grandeur divine(6). 

Dieu : Selon Sepehri, la nature est le symbole du pouvoir de 
Dieu. En contemplant la nature, il ressent la présence de Dieu et 
sa poésie s’imprègne peu à peu de mysticisme. La complexité et 
la splendeur de la nature terrestre sont des preuves de 
l’existence de Dieu, le thème répété plusieurs fois dans ses 
poèmes tant qu'on pourrait dire qu’une large part de la poésie 
sepehrienne réside ainsi dans la quête du Dieu au cœur de la 
nature : 
"Dieu est près de nous, 
A travers ces matthioles, au pied de ce grand sapin, 
Sur le savoir de l’eau, sur la loi des plantes". 

Eau : La présence des éléments naturels dans la poésie 
Sepehrienne est remarquable. Il est émerveillé par les eaux 
propres et transparentes : 
"On entend le bruit de l'eau, 
Se lave-t-on ainsi dans le ruisseau de solitude ?". 

Sepehri est un poète de l'eau claire qui purifie l'âme. L'eau 
est comme une matière transparente et précieuse qui reflète les 
puretés de l'âme, ou même, un purificateur, qui débarrasse les 
hommes de la corruption et de la souillure morale. 

Comme la vie qui possède de diverses apparences, l'eau 
cache dans son germe d'innombrables formes. Les fleuves qui 
traversent la terre et qui se jette dans la mer, symbolisent la vie 
humaine, avec ses désirs et ses sentiments. 

L'eau est la parole des songes, le symbole des énergies de 
l'esprit inconscient, des forces informes de l'âme en vertige, des 
motivations mystérieuses et plutôt incompréhensibles pour la 
raison. L'eau, symbole de l'inconscience, renferme les contenus 
de l'âme. 



Dr Rozita Ilani 

 - 54 -  
 

Comme principe alchimique des métamorphoses, l'eau est 
présente partout dans la poésie sepehrienne. "Les pas de l'eau" 
est le plus long poème de Sepehri. L'eau est le symbole du poète 
lui-même. Dans ce poème, on entend la voix des expériences 
vécues et les idées du poète qui coulent dans la rivière du temps 
qui passe. 

Amour : L'amour est un thème omniprésent dans la poésie 
Sepehrienne. Chez lui, l'amour est "un voyage vers l'heureuse 
clarté de la quiétude des objets". En fait, ce qui rend la vie 
insupportable et absurde, c'est le manque d'amour et de foi. Cet 
amour se montre par une femme imaginaire. 

Femme : Comme louis Aragon, poète surréaliste français de 
XXe siècle, Sepehri parle dans ses poèmes d'une femme éthérée, 
d'une existence incertaine, et il l'appelle la femme nocturne 
promise. Une femme dépourvue de corps, qui est apparemment 
sa femme préférée : Une femme idéale et éphémère, 
inaccessible et sacrée : 
"Parle, 
Ô femme nocturne promise ! 
Confie-moi mon enfance sous ces tendres branches du vent ! 
Au milieu de ces permanences obscures, 
Parle, 
Ô sœur merveilleusement teintée de la perfection ! 
Emplis mon sang de la douceur de l'intelligence !". 

Le poète a une âme noble. Il a une connaissance intime des 
écoles de pensées anciennes mystiques. Il est fasciné par les 
mythologies qui sont toujours présentes dans l'inconscient. Un tel 
poète ne pouvait que créer une telle image originale de la femme 
promise. Il la voit en un être idéal. Il cherche une femme qui, 
comme lui-même, n'a pas coupé son lien avec le passé et qui 
possède une âme ancienne et mythologique, une femme libre, 
une amie, qui respecte les talents de Sohrâb et qui admire sa 
sincérité profonde. 

Voyage : L'autre thème, le plus étendu, de la poésie 



Mysticisme dans le monde poétique de Sohrâb Sepehri 

 - 55 -  
 

sepehrienne est le voyage, comportant des dimensions spatiales 
et temporelles et qui est le côté exotique de ses œuvres. Le 
poète répète toujours : "Il faut partir". Pour lui, la vie est un 
voyage dont l’homme est le voyageur. 

Comme on a déjà mentionné, Sepehri était un grand 
voyageur. Des voyages au Japon, en Inde et en Chine lui 
fournissent une passion pour des pensées bouddhistes et taoïstes. 
Et c'est cet amour des cultures de l’Extrême-Orient qui est l'un 
des origines de son mysticisme. 

Influencé par le bouddhisme et par le principe de dualité, le 
poète évoque le combat entre le bien et le mal, les forces qui 
partagent l'univers. D'après cette croyance, les ténèbres se 
trouvent à côté de la lumière de "Ahura Mazda", le dieu du bien, 
c'est ainsi que la vie se trouve à côté de la mort. 

Chez les mystiques, le vrai voyage s’agit d’un voyage 
interne, d’un cheminement spirituel. Les poètes mystiques 
iraniens présumaient que ce cheminement comportait plusieurs 
étapes consécutives qu’ils nommaient "les sept villes de l’amour" 
qu’il fallait absolument franchir afin de rencontrer l’Aimé. Le 
poème du Voyageur (Mosâfer) de Sohrâb Sepehri en est un 
excellent exemple(7). 
3 - Parmi ses poèmes : 

Comme on a déjà cité, le poème "le voyageur" est un bon 
exemple de ses croyances et sa doctrine philosophique. Les voilà 
quelques vers de ce poème : 
Le voyageur. 
Je m’ennuie étrangement. 
Et rien, ni ces instants parfumés qui s’éteignent sur les branches 
de l’oranger, 
Ni cette sincérité qui existe dans le silence de deux feuilles de 
cette giroflée, 
Ni rien d’autre ne me délibère 
du déferlement du vide qui nous entoure. 
Et je crois que ce chant mélodieux 



Dr Rozita Ilani 

 - 56 -  
 

de la douleur ne s’arrêtera jamais… 
Il faut partir. 
J’entends la voix du vent, il faut partir. 
Et moi, je suis un voyageur, O vents de toujours ! 
Emportez-moi vers l’étendue où se forment les feuilles ! 
Emportez-moi vers l’enfance salée des eaux ! 
Et alors que le corps du raisin mûrit. 
Remplissez mes chaussures du bel ondoiement de la modestie ! 
Aussi haut que s’envolent les récurrentes colombes, 
Elevez mes instants dans le ciel blanc de l’instinct ! 
Et transformez l’accident de ma présence près de l’arbre, 
En une pure relation perdue ! 
Et dans la respiration de la solitude, 
Fermez les petites fenêtres de mon intelligence ! 
Envoyez-moi vers le cerf-volant de ce jour ! 
Emportez-moi vers la quiétude des dimensions de la vie ! 
Montrez-moi la présence de l’agréable "néant" ! 

L'autre poème qu'il mérite de référer ici, c'est "Où est la 
maison de l’ami ?". En publiant des peintures de Sohrâb Sepehri, 
la traduction française de Hasht Ketâb présente le poète iranien 
au lecteur français. "Où est la maison de l’ami ?" est le titre de la 
traduction d’une partie de ces poèmes traduits par Jalâl Alaviniâ 
en collaboration avec Thérèse Marini. 

Le poème "Où est la maison de l’ami ?" comporte de 
nombreuses références à la spiritualité et au mysticisme. Il traite 
de la recherche de Dieu, en passant par les sept lieux mystiques 
qui ont tous un sens mystique : le peuplier, la venelle, la fleur de 
la solitude, la fontaine éternelle des mythes de la terre, 
l’intimité fluide de l’espace, l’enfant et le nid de lumière. Le 
vert a également une connotation spirituelle particulière en 
Islam. Sepehri commence son poème avec "Où est la maison de 
l’ami ?" et le termine par la même phrase : il évoque ainsi un 
cercle, un aller-retour du moi au moi. Nous sommes donc ici en 
présence d’un mouvement circulaire, évoquant la nécessité de 



Mysticisme dans le monde poétique de Sohrâb Sepehri 

 - 57 -  
 

chercher Dieu en soi(8). 
C'est le poème et sa traduction en français. 

Où est la maison de l’ami ? 
C’était l’aube, lorsque le cavalier demanda : 
"Où est la maison de l’ami ?" 
Le ciel fit une pause. 
Le passant confia le rameau de lumière 
qu’il tenait aux lèvres 
à l’obscurité du sable. 
Il montra du doigt un peuplier et dit : 
Un peu avant l’arbre,  
il y a une venelle 
plus verte que le rêve de Dieu,  
où l’amour est aussi bleu 
que les plumes de la sincérité. 
Tu vas au bout de la ruelle 
qui se trouve derrière la maturité,  
puis tu tournes vers la fleur de la solitude. 
A deux pas de la fleur,  
tu t’arrêtes au pied de la fontaine éternelle 
des mythes de la terre,  
et tu es envahi par une peur transparente. 
Tu entends un froissement 
Dans l’intimité fluide de l’espace :  
Tu vois un enfant 
perché sur un grand pin 
pour attraper un poussin 
dans le nid de la lumière,  
tu lui demandes : 
"Où est la maison de l’ami ?" 

Le poème en langue persane : 
  خانه دوست كجاست؟

 در فلق بود كه پرسيد سوار
  آسمان مكثي كرد



Dr Rozita Ilani 

 - 58 -  
 

  رھگذر شاخه نوري كه به لب داشت
 به تاريكي شبھا بخشيد و به انگشت

 نشان داد سپيداري و گفت
 نرسيده به درخت

 كوچه باغي است كه از خواب خدا
 سبزتر است

 و در آن عشق به اندازه پرھاي صداقت آبي است
 ميروي تا ته آن كوچه

 كه از پشت بلوغ سر به در مي آرد
  پس به سمت گل تنھايي مي پيچي

       دو قدم مانده به گل

 مانيپاي فواره جاويد اساطير زمين مي 
 و تو را ترسي شفاف فرا مي گيرد

 كودكي مي بيني
 رفته از كاج بلندي بالا

  جوجه بر مي دارد از لانه نور
 و از او مي پرسي

 خانه دوست كجاست؟

Notes : 
1 - Rouhollah Hosseini : Une brève histoire de la poésie persane contemporaine 
de Nimâ à nos jours. Revue de Téhéran, N° 55, juin 2010, en ligne, 
http://www.teheran.ir 
2 - Sirous Shamisâ : Negâhi be Sohrâb, Morvârid, Téhéran 1997, p. 96. 
3 - Ibid., p. 91. 
4 - Mahnâz Rezaï : Sohrâb Sepehri et le nouveau regard sur la vie et la mort, 
Revue de Téhéran, N° 33, août 2008. 
5 - Rouhollah Hosseini : Sohrâb Sepehri au jardin des compagnons de voyage, 
Revue de Téhéran, N° 04, mars 2006. 
6 - Mahboubeh Fahimkalâm : La nature dans la poésie de Sohrâb Sepehri, 
Revue de Téhéran, N° 45, août 2009. 
7 - Shekufeh Owlia : Le voyage dans la poésie de Sohrâb, Revue de Téhéran, 
N° 59, octobre 2010. 
8 - Dinâ Kâviâni : Hasht Ketâb, Où est la plume de l’ami ?, Revue de Téhéran, 
N° 55, juin 2010. 



Revue Annales du patrimoine - N° 13 / 2013 

© Université de Mostaganem, Algérie 2013 
 

Pour citer l'article : 
 Dr Rozita Ilani : Mysticisme dans le monde poétique de Sohrâb Sepehri, 
Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 13, 2013, pp. 47 - 
58. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

