
Revue Annales du patrimoine - N° 10 / 2010 

© Université de Mostaganem, Algérie 2010 
 

La noblesse orientale musulmane 
les Chorfas du Maghreb 

Nadjat Mouadih 
Université d’Oran, Algérie 

Résumé : 
Le titre de Chérif est conféré uniquement aux Hassani et aux Housseini. 

Cet évènement, c'est à dire l'établissement de la descendance du prophète au 
Maghreb, avait été déjà prédit par le prophète lui-même. Car selon Fatima-
Zohra qui relate le pouvoir de la descendance de Hassan et Hussein : "J'ai 
entendu le prophète d'Allah dire : J'ai à Médine des partisans. O Fatima, 
Hassan et Hussein seront assassinés et félicite à qui les aura aimés. O Fatima, 
Dieu a mis dans le cœur des berbères, amour et compassion pour mes 
descendants. Il se trouvera des hommes berbères, qui témoigneront en toute 
certitude, pour la religion authentique, jusqu’au jour du jugement dernier". 

Mots-clés : 
Chorfas, noblesse, Hassan, Idrissides, Maghreb. 

*** 
Si pour Peyronnet les Marabouts sont la troisième source de 

noblesse, et qu’ils sont issus de saints personnages. Et c’est ce 
qui pousse Augustin Berque à penser qu’en Algérie, Chorfas et 
Marabouts se confondent pratiquement. Par contre, Bekkara 
Belhachemi(1) distingue bien entre les deux groupes sociaux. Pour 
cet auguste auteur, un merabet peut être d’origine arabe, 
berbère ou autre. Car "Mourabitines" vient du mot "Ribat" qui 
veut dire suivant les dictionnaires arabes : "Attendre la prière 
après la prière". Les "nobles saints", les "oualis" sont connus 
comme étant des marabouts, c’est à dire qu’ils ont renoncé aux 
plaisirs de cette vie. Et ainsi, ils pratiquaient la prière, et une 
fois celle-ci terminée, ils attendaient la suivante et ainsi de 
suite. Les marabouts d’origine noble, s’occupaient à cultiver leur 
savoir et pratiquaient la sunna avec fidélité et dévouement. Et 
grâce à ces nobles occupations, ils ont acquis des privilèges 
auprès de rois musulmans, et ne faisaient aucun travail avilissant. 
C’est là, la raison qui a poussé les arabes non nobles et les 



Nadjat Mouadih 

- 44 - 
 

berbères à copier et à suivre leur conduite afin de leur 
ressembler et ainsi ils ont trompé les gens, puisque ceux-ci 
croyaient en leur "noblesse" pourtant fausse et usurpée. Pour 
cela, ils ont eu les mêmes privilèges. C’est de cette manière, que 
la "noblesse" s’est propagée dans notre pays, ainsi que dans tout 
le Maghreb. 
1 - Les privilèges des nobles saints : 
1. Pouvoirs d’intercession et grâce (Baraka) : Tout le monde sait 
qu’un grand nombre de musulmans de l’Afrique du nord 
reconnaissent un pouvoir illimité aux marabouts enterrés dans 
leur pays. Ce pouvoir est tellement étendu que les saints, d’après 
eux, ont non seulement une grande créance auprès de l’être 
suprême, pour intercéder en faveur de telle ou telle personne, 
mais encore, qu’ils sont doués de la faculté merveilleuse (Baraka) 
de guérir les malades. 

Chaque marabout est ainsi investi du pouvoir de guérir une 
maladie spéciale : son pouvoir sur ce point est personnel. Un 
musulman a t-il de la fièvre ? Un pèlerinage au "ouali" qui possède 
la spécialité de la guérison de cette maladie lui est inévitable. 
Souffre-t-il de la migraine ? Il faut pour faire disparaître son mal 
qu’il se rende sur la tombe de celui qui a de l’influence sur cette 
maladie. 

Cette manière de soigner existe même chez nombre de 
chrétiens. 
2. Pouvoir limiter des nobles marabouts : La religion musulmane 
ne s’oppose pas à ces pratiques tant que le malade croit 
seulement que le marabout, auquel il s’adresse, n’a aucune 
influence sur la maladie qui le mine, et que son rôle ne peut pas 
aller au-delà de celui de l’intercesseur. Si, au contraire, il pense 
que ce marabout est lui même capable de le soulager de la 
maladie dont il est atteint, comme c’est le cas de la majorité de 
ceux qui pratiquement cette espèce de médecine morale, 
l’orthodoxie musulmane le considère comme un simple apostat. 



La noblesse orientale musulmane les Chorfas du Maghreb 

- 45 - 
 

Car ces attributions et ces pouvoirs n’appartiennent qu’à Allah le 
Dieu Unique.  
3. Faculté de Discernement : Hormis, les faveurs providentielles 
de ces deux pouvoirs, ces nobles et saints marabouts avaient une 
prodigieuse force de pénétration et de discernement qui tenaient 
du miracle. 

Nous citons parmi ces saints Sidi Abdallah ould Sidi Mansour 
de Tlemcen qui avait ce don miraculeux. Il fût un enfant prodige. 
Il possédait la sourate sans même l’avoir apprise ; tant la science 
était innée en lui. Dès son bas-âge, il composait des "Khotibates" 
remarquables. 

Vers le milieu de la IXe corne de l’hégire, Sidi Mansour 
mourut en le désignant comme successeur et en manifestant le 
désir que jamais Koubba ne fut élevée sur son sépulcre, "car 
disait-il, mon fils Sidi Abdellah seul doit être l’ouali vénéré !". 

De plus, d’après lui, un saint ne peut avoir vraiment deux 
Koubbas et la sienne était déjà à Al-Djazaïr des Béni-Mezghenna. 
(L’Alger d’alors qui avait tant embellie déjà le premier prince 
ziride Bologhine Ibn Ziri au IVe siècle de l’Hégire. 

En effet à cinq reprises différentes, on entreprit l’élévation 
d’un mausolée sur le tombeau de Sidi Mansour, mais chaque fois 
la construction, bien que fort soignée, s’écroula. 

Dès lors on renonça à cette édification. Cependant le sultan 
des saints, Sidi Abd-el-Kader el Djilani fait exception puisqu’on 
rencontre en tous les pays de l’Islam de nombreuses Koubbas à 
coupoles hexagonales et volutes élevées et entretenues en 
l’honneur de ce personnage. 
4. Force de pénétration et de perspicacité : Dans le "Sahih" de 
Mouslim il est mentionné qu’on demanda à Ali : "L’envoyé de 
Dieu vous-a-t-il privilégiés vous autres gens de la maison (Ahl el 
Beyt), par une science particulière qui n’aurait pas été accordée 
aux autres ?" il répondit : "Non par celui qui fend le germe et crée 
tout être vivant ! À moins que tu ne veuilles parler d’une 



Nadjat Mouadih 

- 46 - 
 

pénétration particulière des significations du livre d’Allah"(2). 
"Ils sont perspicaces en matière de religion et connaissent la 

science de l’interprétation"(3). 
5. Le coran comme privilège des héritiers du prophète : "La 
descente du Coran sur les saints est un privilège attaché à la 
qualité d’Héritier du prophète"(4). 

La volonté divine a consacré à la noblesse Mahométane des 
pouvoirs incommensurables qui relèvent souvent du miracle. 
Aussi que pourrons nous dire de "ces patriciens aux turbans", "ces 
nobles saints", sinon, qu’ils sont par héritage, des "Almadiens" 
dont la noblesse trouve son fondement dans son incomparabilité 
et dans son insaisissabilité. 
2 - Les premiers nobles du Maghreb : 
Depuis la prise du pouvoir, du Khalifat par les fatimides, en 
Egypte, la qualité de Chérif, se limita à la seule descendance de 
Hassan et Hussein, cette règle est le seul critère qui est devenu 
courant dans tous les pays d’orient à l’occident. 

Le titre de Chérif est conféré uniquement aux Hassani et 
aux Husseini et exclue par là même toutes les autres filiations. 

Cette noblesse particulière, s’établit au Maroc quand les 
abbassides prirent le pouvoir, Haroun el Rachid chassa les 
alaouites qui échappèrent à sa tyrannie en émigrant au Maghreb. 
Cet évènement, c’est à dire l’établissement de la descendance 
du prophète au Maghreb, avait été déjà prédit par le prophète lui 
même. Car selon Fatima Zohra qui relate le pouvoir de la 
descendance de Hassan et Hussein : "J’ai entendu le prophète 
d’Allah dire : J’ai à Médine des partisans. O Fatima, Hassan et 
Hussein seront assassinés et félicité, à qui les aura aimés. O 
Fatima, Dieu a mis dans le cœur des berbères, amour et 
compassion pour mes descendants. Il se trouvera des hommes 
berbères, qui témoigneront en toute certitude, pour la religion 
authentique, jusqu’au jour du jugement dernier". 

Cette certitude lui aurait été enseignée par l’ange Gabriel, 



La noblesse orientale musulmane les Chorfas du Maghreb 

- 47 - 
 

à la cour de (l’ascension, le voyage nocturne, "El Isrâ et El Mîradj" 
de l’envoyé de Dieu. Effectivement, le prophète Mohammed vît 
une lumière resplendissante du côté du couchant, et demanda à 
l’ange Gabriel sa signifiance. Et celui-ci lui apprit que c’est le 
lieu de la pratique de la religion de l’Islam jusqu’au jour du 
jugement dernier. 
1. L’imam Idriss I : Parmi les premiers "nobles" qui immigrèrent 
au Maghreb, nous pouvons citer, Idriss, fils d’Abdallah Alkamil Ibn 
Hassan Almouthanna Ibn Hassan Assibt, Ibn Ali, Ibn Abi Taleb fils 
de Fatima Zohra, fille de notre prophète que le salut et la 
bénédiction soient sur lui(5). 

Par une grâce divine, l’Emir des berbères : Ishaq Ben 
Abdelmadjid abdiquera en sa faveur, dès qu’il sût sa filiation 
avec le prophète, et donna l’ordre à toutes les tribus, se trouvant 
sous son autorité de lui faire allégeance. 

Tous ces ansars (partisans) prédis par le prophète, lui firent 
allégeance, à commencer par les tribus européennes, le Vendredi 
4 Ramadhan de l’année 172 de l’hégire, puis les tribus de zénata 
et d’autres tribus. Tous ces alliés furent honorés, par la 
généalogie du seigneur et lui vouèrent attention et obéissance et 
répétèrent souvent : "Grâces soient rendues à Dieu qui nous l’a 
fait venir et nous a fait l’honneur de l’approcher. Nous sommes 
les esclaves et il est le maître. Nous mourrons entre ses mains". 

Cet imam, auguste enfant du prophète anoblit même la ville 
de Zarhoum, "Oulili", construite par les coptes, et connue alors 
sous le nom de "Palais des Pharaons". 

Un poète chantant son privilège dit : "Zarhoum est la plus 
noble contrée de la terre, car s’y trouve le tombeau d’un grand 
homme plein de dignité". 

Constitué en lieu de pèlerinage, son tombeau, lieu sacré 
dégage la grandeur et la majesté souvent attestées par les 
pèlerins. 
2. L’imam Idriss II : Après la mort de Moulay Idriss, sa femme 



Nadjat Mouadih 

- 48 - 
 

Kenza, d’origine berbère, femme d’une grande beauté donna 
naissance à la lune éclatante : Idriss II. Celui-ci qui hérita du 
pouvoir et de la puissance de ses nobles ancêtres, en établissant 
la justice et en prévalant la sainte loi au service de Dieu, du 
Prophète et des croyants. 

Son pouvoir étant à son apogée, il fit remplacer "Oulili" par 
Fès, grande capitale pour lui et pour les grands de son royaume. 

Au moment de sa construction, il fit une prière : "O Dieu, 
fais de cette cité, une cité de science et de droit, où l’on lit ton 
livre et où l’on applique ta loi. Fais de ses habitants des hommes 
respectueux de la sunna et de l’Ijmaâ, tant qu’elle durera". 
3. La Shadjara Cherifa : Il faut ajouter foi à l’origine de ceux qui 
se prétendent chorfas, jusqu’au moment où des preuves 
démontrent la fausseté de leur généalogie(6). 

Toutefois, les nobles saints "Marabouts" les plus réputés se 
trouvent dans l’ouest algérien : Tlemcen, Oran, Mostaganem, 
Mascara, Relizane...(7). 
3 - La Shadjara Echerifa ou familles seigneuriales : 

Toutefois, nous grimperons la Shadjara Echerifa, le noble 
arbre généalogique du prophète jusqu’à Adam, vu, que celle–ci a 
été constaté par les grands généalogistes. 

Il est Mohammed Ibn Abdallah, Ibn Abdoul Mouttallib, Ibn 
Hicham, Ibn Abdoul Manaf, Ibn quocayy, ibn Kilab, Ibn Murra, Ibn 
Kaâb, Ibn Louwaï, Ibn Ghalib, Ibn Fahr, Ibn Malik, Ibn Nadar, Ibn 
Kinana, Ibn Khozama, Ibn Moudrika, Ibn Ilyas, Ibn Modhar, Ibn 
Nizar, Ibn Maâd, Ibn Adnane, Ibn Odd, Ibn Odad, Ibn Homaisa, Ibn 
Ya’rob, Ibn Yachdjob, Ibn Hamaf, Ibn Kaïdar, Ibn Ismaïl, Ibn 
Ibrahim. Nous allons continuer notre ascension comme promis, 
puisque chacun de ses ancêtres avait outre son nom ordinaire, un 
surnom dû à son histoire qui pourrait être une piste idéale pour 
notre quête. 

Abraham est donc fils de Tharé, fils de Na’hor, fils de 
Saroug, fils de Ragour, fils de Plaleg, fils d’heber, fils de Salé, fils 



La noblesse orientale musulmane les Chorfas du Maghreb 

- 49 - 
 

d’Aybasead, fils de Sem, fils de Noé, fils de Lamech, fils de 
Mathusalé, fils d’Enoch, fils de Jared, fils de Malabéel, fils de 
Caïnan, fils d’Enos, fils de Seth, fils d’Adam. 

Est ce que tout ce monde fait partie de la famille de 
Mohammed ? Et est par la même l’élite des hommes vertueux et 
de hautes qualités ? 

Après avoir entendu un hadith (faible) qui dit "tout homme 
pieux fait partie de la famille de Mohammed". Ainsi que certains 
dires qui faisaient croire "que tous les croyants, ayant embrassé 
la foi jusqu’à la mort font partie de la famille du prophète". 

Les grands juristes musulmans se sont penchés sur cette 
question. Et ils ont donné des réponses controversées. 

Les chafeïtes prétendent que ce sont les Beni Hachem et 
Mouttalib qui font partie de la famille seigneuriale, du seigneur 
des hommes, Mohamed prophète d’Allah. Les malékites et 
Hanbalites confortent l’option des "Hachimyynes". Quand aux 
hanafites, ils ont donné la préséance à cinq groupes parmi les 
"Beni hachim" : la famille d’Ali et celle de Jaafar Oquaïl, Abbas, 
Alharith, Ibn Abdelmouttalib. 

Donc le plus généralement admis, comme noblesse générale 
et qui constituent le superbe rameau, sont les branches des Beni 
Hachem Assayouti dans sa "Rissala Zaïnabbia" l’atteste également 
en disant : "Le nom de Sharif est donné en priorité à toutes sa 
famille, tant les Hassanis que les Husseïnis ou encore les Oquaïlis 
alaouites descendants de Mohamed Ibn Hanafia ou d'un autre 
parmi les enfants d’Ali ou bien encore Jaâfarien ou Abbassien". 

Néanmoins, nombre d’arabes non sheriffiens et berbères ont 
usurpé le pouvoir des patriciens à la chachia (turban). Et c’est 
ainsi que la noblesse s’est propagée dans tout le Maghreb sans se 
soucier du noble hadith : "Celui qui prétend à une origine qui 
n’est pas celle de son père, aura la malédiction de Dieu, des 
anges et de tout le monde". 
 



Nadjat Mouadih 

- 50 - 
 

Notes : 
1 - Bekkara Belhachemi : La norme et l’illustration de la noblesse et les 
bienfaits de la littérature et de l’histoire, Alger 1956. 
2 - Sahih Mouslim. 
3 - Abdelkader : Les écrits spirituels. 
4 - Ibn Arabi, cité par l’Emir Abdelkader, les écrits spirituels, p. 94. 
5 - Ali Hachlaf : Les chorfas, les nobles du monde musulman. 
6 - Rapportés par Bekkara Belhachemi. 
7 - Cités par Edmon Gourion. 

Pour citer l'article : 
 Nadjat Mouadih : La noblesse orientale musulmane les Chorfas du Maghreb, 
Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 10, 2010,  
pp. 43 - 50. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

