Revue Annales du patrimoine - N° 09 / 2009

Taha Hussein ou I’exemple d’une rencontre
culturelle entre I’Egypte et la France

Kania Chettouh
Université d'Alger, Algérie
Résumé :

Le parcours intellectuel de Taha Hussein montre a quel point peut étre
harmonieuse la rencontre entre les civilisations arabe et francgaise. Convaincu
de leur fraternité, il mit sa plume au service de leur dialogue. Ainsi, il
présenta a son lectorat arabophone des études comparatistes mettant en
évidence leurs affinités profondes, traduisit en arabe plusieurs joyaux de
littérature et de pensée francaises, écrivit sur l'histoire de ces derniéres,
convoqua certaines de leurs idées ou méthodes novatrices pour redynamiser ou
réformer la littérature et la pensée arabes de son époque.

Mots-clés :
altérité, Taha Hussein, traduction, littérature, dialogue.

*k*k

La fascination que [I’Egypte avait exercée sur les
intellectuels francais a inspiré plusieurs travaux de recherche
dont chacun s’est intéressé a un aspect ou un siécle particulier®.
Mais rares sont les études consacrées a I’attrait de la France et
son impact sur [I’intelligentsia égyptienne'®. Pourtant, la
francophilie a bel et bien une tradition tres ancrée dans sa
culture, révélant une ouverture d’esprit telle qu’il semble
opportun d’en donner ne serait-ce qu’un apercu suggestif a
travers I’exemple révélateur de Taha Hussein (1889-1973).

Cet écrivain particulierement attaché a la France attire
I’attention a plus d’un titre. Aveugle dés I’age de trois ans a
cause d’une ophtalmie mal soignée, il a mémorisé la totalité du
Coran a neuf ans et a pu obtenir deux doctorats dés sa
jeunesse®, aprés avoir recu une solide formation arabo-islamique
a la célebre université d’Al Azhar. Il s’est distingué, tout au long
de sa vie, par un courage et un dynamisme remarquables : malgré
ses lourdes charges professionnelles®”, malgré les problémes
d’ordre privé que son tempérament frondeur et ses écrits

© Université de Mostaganem, Algérie 2009



Kania Chettouh

réformateurs lui avaient causés, il avait pu publier prés de
soixante-dix livres dans divers domaines intellectuels tels que le
roman, la critique littéraire, I’histoire, [I’autobiographie,
I’essai..., leur liste ayant été établie par ses amis et disciples
en 1967, c’est-a-dire six ans avant sa mort®. Sa premiére
découverte de la culture francaise a commencé relativement
tard, a I’age de dix-neuf ans, quand il choisit le francais comme
langue étrangere et entreprit de suivre avec assiduité les cours
que Louis Massignon dispensait a I’Université du Caire. Mais c’est
surtout son séjour d’études en France qui inaugura sa fidélité
indéfectible a ce pays, a sa civilisation et sa culture. Boursier du
gouvernement égyptien, il fut envoyé en novembre 1914 a
Montpellier car cette ville était alors épargnée par les
affrontements de la premiere guerre mondiale. Il n’y resta que
onze mois puis fut rapatrié avec ses camarades €gyptiens a cause
de la crise financiere que traversait en 1915 I’Université du
Caire. Cependant, cela ne I’empécha pas d’en revenir fort
admiratif de la pédagogie de ses professeurs francais. Il en parla
dans des termes laudatifs auxquels il mélait une critique acerbe
de I’enseignement universitaire égyptien dont il souhaitait la
réforme rapide. Son ex-professeur en ayant pris ombrage,
I’affaire eut des suites disproportionnées qui faillirent le priver
de la reprise de sa formation en France, mais des hommes de
bonne volonté, comme Aloui Pacha, surent intercéder en sa
faveur, aussi put-il bénéficier a nouveau d’une bourse égyptienne
lui permettant d’étudier cette fois-ci a Paris ou il prépara un
doctorat sous la direction d’Emile Durkheim® et ou son destin
prit un tournant décisif.

En effet, c’est dans cette capitale qu’il découvrit, aima,
puis maitrisa, les langues, littératures et civilisations francaise,
romaine et grecque auxquelles il resta fidéle tout au long de son
existence, les considérant méme comme d’indispensables
éléments de la civilisation méditerranéenne a laquelle il

- 32 -



Taha Hussein ou I'exemple d'une rencontre culturelle

rattachait la civilisation égyptienne. C’est aussi dans cette ville
qgu’il connut son épouse, Suzanne, qui était la camarade puis
I’amie dévouée dont la sollicitude lui fut d’un immense secours
depuis leur premiére rencontre a I’Université jusqu’a la fin de sa
vie. Cette Francaise au grand cceur lui inspira des pages
immortelles ou I’expression de sa tendresse n’a d’égal que celle
de sa reconnaissance et de son respect. En outre, elle le gagna
définitivement a la France, ou il passait toujours ses vacances
d’été et ou il avait de solides relations amicales avec de célebres
écrivains et penseurs comme Paul Valéry, André Gide, Louis
Massignon, Jean Cocteau, Jean-Paul Sartre... et des artistes
comme la peintre Marguerite Bordet, par exemple.

C’est donc tout a fait normal que sa disposition si favorable
a la France motive I’accueil enthousiaste qu’il réservait a ses
intellectuels visitant I’Egypte et marque du sceau de francophilie
I’ensemble de son ceuvre dont il consacra une partie importante
a la diffusion de la culture francaise. Ainsi, il entreprit de
résumer, commenter, et parfois critiquer d’une maniere
constructive les ceuvres francaises, notamment littéraires, des
leur parution, afin que ses lecteurs arabophones soient informés
de I’évolution culturelle en France, pays selon lui indispensable a
I’humanité tout entiére!”, qu’il soit vainqueur ou vaincu. D’autre
part, il s’attela, de 1920 a 1959, a la traduction vers |’arabe
d’ceuvres littéraires francgaises dont il fut particulierement
impressionné® et qu’il présenta & ses lecteurs arabophones
comme modeles a suivre, apres avoir relevé leurs qualités sur le
plan du fond et celui de la forme.

Notons que plusieurs particularités distinguent ces
traductions. Elles concernent le but qu’il vise a travers elles et la
méthode qu’il invente pour le réaliser. Généralement, il
sélectionne les livres a traduire en fonction de I’équilibre qu’il y
trouve entre la satisfaction de la raison du lecteur et celle de ses
sentiments ou "entre la philosophie et I’art", comme il le dit en

- 33 -



Kania Chettouh

traduisant les ceuvres de Paul Hervieu, par exemple.

De plus, grace a son ouverture sur les littératures
méditerranéennes, notamment gréco-latine et francaise, il avait
découvert la nécessité de combler les lacunes de la littérature
arabe en matiére de production théatrale et parfois méme
romanesque. En outre, son désir permanent de réformer la
société égyptienne, et arabe en général, I’incitait a intégrer dans
le choix des ceuvres a traduire les critéres d’émancipation sociale
et/ou politigue qu’on pourrait en escompter comme, par
exemple, celui de I’égalité entre I’homme et la femme, qu’il
avait pris en considération en traduisant "La Loi de I’homme" de
Paul Hervieu, celui de la justice sociale, etc.

On peut méme dire que ses traductions ont une triple
finalité :

- L’enrichissement de la littérature arabe sur le plan technique et
esthétique.

- L’engagement pour le progrés social et politique.

- Et enfin I’apport idéel, philosophique ou idéologique.

Ces buts sont parfois explicitement formulés dans les
commentaires ou les notes accompagnant les textes qu’il traduit
en arabe comme c’est le cas, par exemple, des "Piéces de
théatre écrites par des dramaturges francais" qu’il avait traduites
en arabe et dont il avait commenté et justifié la traduction. Mais
parfois, ces objectifs sont tellement manifestes que le lecteur les
comprend spontanément ou les déduit par analogie, s’il avait lu
auparavant d’autres traductions commentées de Taha Hussein.

Quant aux autres traits particuliers qui caractérisent la
maniére dont il présente ses traductions, ils concernent tantot
une, tantot plusieurs démarche (s) intellectuelle (s) comme, par
exemple : I’analyse minutieuse qu’il fait du sujet principal de
I’ceuvre traduite, I’avis personnel circonstancié et motivé qu’il
donne a son propos, I’étude des personnages les plus importants,
la recherche puis la désignation de leurs origines grecques ou

- 34 -



Taha Hussein ou I'exemple d'une rencontre culturelle

latines... car en fait c’est surtout a la littérature et la civilisation
francaises qu’il avait consacré le plus gros de ses efforts de
traduction.

Cette fidélité a la culture francaise, qu’il tenait
constamment a faire connaitre dans le Monde arabe et la
représentation trés élogieuse qu’il donnait de la France, eurent
de favorables échos chez certains de ses ressortissants célébres,
ainsi André Gide et Georges Duhamel écrivirent sur lui, les
universités de Lyon et de Montpellier lui décernerent chacune le
titre de docteur honoris causa® et le Gouvernement francais la
Grand Croix de la Légion d’Honneur.

Ces distinctions francaises, largement méritées,
compensérent ses premiers déboires en Egypte ou il provoqua un
tollé dés qu’il tenta d’y bousculer quelques valeurs bien établies
en y publiant son livre "De la littérature préislamique”. Cette
ceuvre ou il appliqua le doute méthodique de Descartes a
I’examen du patrimoine littéraire arabe dit antéislamique fut
jugée trop subversive, saisie et interdite de vente. Le fait est que
les conservateurs furent particulierement offusqués par la phrase
ou il dit : "Pour prouver scientifiguement [|’existence dans
I’histoire d’Abraham et de son fils, il ne suffit pas que leurs noms
soient cités dans la Bible et le Coran". L’accusant d’hérésie, ils
publierent une multitude d’ouvrages pour réfuter ses dires ;
d’ailleurs, I’affaire fut méme débattue a I’Assemblée nationale
qui le condamna. Beaucoup plus tard, quand la tempéte se
calma, qu’il supprima ladite phrase trouvée provocante, en
rééditant son livre sous un nouveau titre, "De la poésie
préislamique”, ses compatriotes surent découvrir et apprécier a
leur juste valeur I’innovation et la réforme qu’il visait en
respectant le doute méthodique dans I’étude du corpus dit
préislamique et en diffusant, d’autre part, les idées
révolutionnaires des représentants des Lumiéres, ce qui
constituait alors une importante contribution a I’ceuvre de la

- 35 -



Kania Chettouh

Renaissance arabe (Nahdha). Avec le recul, certains intellectuels
ont trouvé que le défi caractérisant ses réformes était un peu
trop prononcé. André Miquel exprima cette idée sans en relever
les retombées négatives™®; Rabia Mimoune déplora I’échec qui
en avait résulté dans la réception du "Discours de la méthode"
dans le Monde arabe, ce dernier n’ayant réellement apprécié
cette ceuvre de Descartes que grace a la traduction de Mahmoud
al-Khodeiri®™. Quant aux Lumiéres, Abdelwahab Meddeb dit?
que les Arabo-musulmans n’avaient pas su en tirer profit ; comme
il avait cité le travail de médiation accompli par Taha Hussein
sans en évoquer les fruits, on peut en déduire qu’il ne trouve pas
significatifs les résultats de I’effort consenti par ce dernier pour
les présenter au lectorat arabophone.

Mais puisque ces critiqgues ont été faites plusieurs années
aprés la mort de Taha Hussein, et qu’elles intégrent par
conséquent les facteurs temps, évolution et résultats qui lui
échappaient totalement au moment ou il rédigeait et publiait ses
écrits rénovateurs, il ne serait pas exagéré de dire que dans les
conjonctures particuliéres de I’époque, il avait su tirer parti de la
pensée francaise en en sélectionnant les théories et méthodes
qgu’il jugeait aptes a servir d’une part sa volonté de libérer la
littérature arabe de I’emprise de la religion et celle de la
politique et d’autre part son désir d’encourager ses lecteurs a
I’ouverture sur les civilisations étrangeres, parmi lesquelles il
préférait la francaise.

En réalité, cette préférence, due a une connaissance
approfondie, se manifeste a travers ses différentes activités
intellectuelles et s’exprime de diverses maniéres. Ainsi sa
production littéraire, riche et variée, recele des déclarations
clairement laudatives mettant en valeur des aspects de la culture
francaise dignes d’admiration et de respect. A ce sujet, trois
exemples nous semblent ici tres probants, I’exhaustivité n’étant
point notre propos :

- 36 -



Taha Hussein ou I'exemple d'une rencontre culturelle

1 - Son livre "De loin" (Min Baid) ou il multiplie les arguments de
tous ordres pour prouver que I’Hexagone (ou Paris) représente la
quintessence des mérites civilisationnels réalisés par I’humanité
tout au long de son histoire.

2 - Son "Voyage du printemps" (Rihlat Arrabie) ou il plaide en
faveur du pouvoir qu’a la France d’épanouir ses visiteurs sur tous
les plans.

3 - Ses "Chapitres de littérature et de critique" (Foussoul Fil Adabi
Wannaqd) ou il fait I’apologie des droits civiques obtenus par les
Francais et leur ambition permanente de les améliorer,
parallelement aux éloges qu’il fait de certaines ceuvres francaises
comme celles de Jean Giraudoux, Jules Romain, Marcel Thibault,
Robert Cami, etc.

En outre, plusieurs autres écrits de Taha Hussein montrent,
d’autre part, sa contribution active a I’échange constructif et
fructueux entre les deux cultures : arabe et francaise. A cet
égard, il serait tres intéressant et tres instructif d’étudier, par
exemple, sa correspondance avec André Gide a qui il avait
exprimé au départ son intention de traduire en arabe "La porte
étroite". L’étonnement de Gide au sujet d’un possible intérét que
son ceuvre pourrait susciter chez le lectorat arabe et les poncifs
dévoilant son incompréhension de I’lslam appelerent une réponse
magistrale ou Taha Hussein avait détruit les stéréotypes et
désigné les affinités profondes entre les Arabo-musulmans et les
Francais™. La franchise et la sincérité de ses paroles avaient le
mérite de consolider les sentiments amicaux qu’il inspirait a son
interlocuteur francais qui dit, par exemple, de son voyage en
Egypte que sa "rencontre avec Taha Hussein reste le souvenir de
beaucoup le plus important, le plus beau", ajoutant, entre
autres : "quel charme et quelle sagesse dans ses propos !".

Les témoignages de considération que Taha Hussein avait
inspirés a de célébres écrivains et penseurs francais comme Jean
Cocteau, André Miquel, Jacques Berque..., et le succés remporté

- 37 -



Kania Chettouh

par ses ceuvres traduites en francais comme, par exemple, "Le
livre des Jours" (préfacé par André Gide) et "La Traversée
Intérieure" (préfacée par René Etiemble), sont d’une importance
telle qu’ils devraient étre décrits dans une étude exhaustive ou
du moins des articles détaillés dépassant largement le cadre de la
présente esquisse. lls expliqueraient, ne serait-ce qu’en partie, la
tendance des Francais frappés par la notoriété de ses réformes, a
I’appeler "le Voltaire arabe" ou "le Martin Luther de I’Islam".
D’autre part, le bénéfice qu’il obtint de la pensée francaise est
aussi considérable, ce qui explique son engagement, tout au long
de sa vie, a en montrer les affinités avec la pensée arabe puis, en
cas de besoin, la nécessité d’en tirer avantage pour redynamiser
cette derniere.

Taha Hussein était convaincu que la fidélité a la tradition
musulmane signifie que I’on regarde vers les autres, qu’on les
comprenne. Il n’épargnait donc aucun effort pour promouvoir le
dialogue des cultures et illustrait savamment et avec lucidité la
parenté culturelle arabo-francaise a laquelle il croyait
fermement et dont il cherchait a convaincre ses pairs dans le
Monde arabe et en France.

Ainsi, il consacra plusieurs articles a relever la fraternité
d’esprit due aux ressemblances, et parfois méme aux similitudes
particulierement frappantes, qu’il avait constatées entre des
auteurs arabes et des auteurs francais comme Omar Ben Abi
Rabia et Pierre Loti?, Ibn Hazm el Andaloussi et Stendhal™, Ibn
Khaldoun et Montesquieu™®, Mansour Fahmi et Ernest
Renan...®". Maitrisant les lettres arabes, francaises et grecques,
il dévoilait souvent avec brio la concordance ou les
ressemblances entre certains de leurs textes comme il le fit, par
exemple, en étudiant la littérature engagée en France, dans le
Monde arabe et dans la Gréce antique®.

Parallelement a cela, il avait présenté a ses lecteurs
arabophones I’histoire de la littérature francaise, les

- 38 -



Taha Hussein ou I'exemple d'une rencontre culturelle

bibliographies des penseurs et écrivains francais qu’il préférait,
comme, par exemple, Auguste Comte®, Charles Baudelaire®,
Madame Du Deffand®?, André Gide®, Paul Valéry...®, ces deux
derniers lui ayant inspiré de trés admirables pages dictées par
I’amitié indéfectible qui le liait a eux, par les relations trés
riches qu’ils avaient su établir grace a leurs affinités réelles et
aux sentiments d’admiration et de respect mutuels qui les
unissaient les uns aux autres. Aussi n’est-il pas étonnant de voir
son dévouement a la France rejaillir sur I’hommage qu’il rend a
ses gens célebres dans toutes les circonstances. Il arrive méme
que la disparition de certains d’entre eux suscite en lui une vive
douleur, qu’il la considéere comme une perte pour toute
I’lhumanité, comme il le fit, par exemple avec Sarah Bernard et
Paul Valéry®®, la tombe de ce dernier ayant fait I’objet de sa
visite et de son recueillement, ce qui prouve son affection et sa
fidélité, méme par-dela la mort.

En réalité, Taha Hussein espérait inciter ses compatriotes a
lire les célébrités qu’il leur présentait ou méme a les étudier
pour s’enrichir de leurs idées, s’instruire de leurs expériences ou
méditer sur leur parcours. Toutefois, les convictions qu’il avait
du cousinage spirituel et intellectuel entre les auteurs arabes et
francais I’autorisait a les traiter sur le méme pied d’égalité, aussi
ne trouvait-il aucune géne, en cas de nécessité, a critiquer ces
derniers ou a émettre des réserves sur certaines caractéristiques
de leur pensée ou de leurs ceuvres dont il parlait & son lectorat
arabophone, comme il le fit, par exemple, avec Albert Camus en
critiquant, d’une part, "La peste" pour son aspect littéraire, et
d’autre part, "Le mythe de Sisyphe" pour son aspect
philosophique®.

Le fait est qu’il tenait a greffer la littérature et la pensée
arabes des aspects les plus positifs de la culture francaise. Pour
cela, il n’avait pas hésité a donner lui-méme un exemple tres
probant. Dans sa production, I’influence de la pensée francgaise,

-39 -



Kania Chettouh

qguand elle existe, s’apparente plutét aux réminiscences d’idées
ou de méthodes novatrices et constructives qu’il avait bien
digérées, assimilées et acclimatées pour les mettre au service de
la culture arabe. Aussi est-il particulierement laborieux de
déceler les échos d’une quelconque source francaise dans sa
création littéraire, sa critique, ses plaidoyers ou ses
commentaires. Ses déclarations au sujet des ceuvres francaises
qu’il avait lues constituent parfois le point de départ a partir
duquel peut démarrer la recherche de ressemblances plus ou
moins importantes entre son écrit et celui de tel auteur francais
ou tel autre comme c’est le cas, par exemple, entre ses
"Causeries du mercredi” et les "Causeries du lundi" de Sainte-
Beuve ou entre sa croyance® et celle de Taine®” au
déterminisme historique ou entre ses idées philosophiques®® et
celles de Voltaire® et d’Auguste Comte ou enfin entre ses
créations littéraires d’inspiration religieuse®? et celles de
Francois-René de Chateaubriand®?.

Des études détaillées de littérature comparée peuvent étre
consacrées aux sources francaises de la culture de Taha Hussein
qui, loin d’étre un récepteur passif, a fondu dans le creuset de sa
pensée ses selections intellectuelles arabes et francaises, les a
enrichies de ses idées personnelles et en a obtenu une synthese
originale prouvant a quel point le métissage intellectuel franco-
arabe peut étre intéressant et constructif pour les deux parties.

Notre écrivain était tellement convaincu de I’intérét d’un
tel métissage qu’il argumenta en faveur d’une unité
civilisationnelle méditerranéenne, indépendamment de toute
unité politique. Ce projet lui paraissait réalisable grace aux
efforts des intellectuels des deux rives de la Méditerranée, aussi
souhaitait-il la création en Egypte d’un Centre d’Etudes et de
Recherches Méditerranéennes, a I’instar du Centre Méditerranéen
de Nice dont I’administrateur était, des 1933, son ami Paul
Valéry. Taha Hussein publia donc en 1938 son livre "L’avenir de la

- 40 -



Taha Hussein ou I'exemple d'une rencontre culturelle

culture en Egypte" ou il encouragea ses compatriotes a
I’ouverture sur les pays de la rive occidentale de la Méditerranée,
leur rappelant le rattachement de la civilisation de I’Egypte a
cette aire géographique tout au long de I’histoire et en concluant
que I’avenir de sa culture serait bien prospére si elle se tournait
vers I’Europe méditerranéenne, non vers I’Orient (ou du moins
beaucoup plus que vers celui-ci), dans ses choix de coopération
culturelle. Cette thése - d’ou découle "le pharaonisme" reproché
aux articles qu’il publiait dans sa revue "L’Ecrivain égyptien" -
provogua une levée de boucliers parmi les tenants de I’arabisme

comme Satee al Houssary®?, les nationalistes comme Ahmed

Lotfi Essayyed® et les intellectuels appartenant a d’autres
courants existant alors en Egypte comme Zaki Moubarak, Ahmed
Amin, etc.

Le "méditerranisme" de Taha Hussein est en fait
I’aboutissement d’un long parcours durant lequel il concilia avec
bonheur les qualités des deux civilisations, arabe et francaise, et
recut une solide formation en langues et cultures latine et
hellénique. S’adressant le plus souvent a un public arabophone,
avec le souci de servir en priorité ses compatriotes, il sut
s’inspirer de la culture et la civilisation frangaises dans la
démarche de réforme intellectuelle qu’il entreprit de réaliser
dans son pays et fut ainsi un modele de réussite dans la rencontre
entre I’Orient et I’Occident.

Notes :

1 - Citons, par exemple, classés par ordre alphabétique : Aubaude, Camille :
Le voyage en Egypte de Gérard de Nerval ; Carré, Jean-Marie : Voyageurs et
écrivains francais en Egypte ; Prisse d’Avennes, Emile : Petits mémoires
secrets sur la cour d’Egypte suivis d’une Etude sur les almées ; Siméon, Jean-
Claude : Le voyage en Egypte : les grands voyageurs du XIX® siecle.

2 - On ne cite en général que celle de Louca, Anouar : Voyageurs et écrivains
égyptiens, Didier, Paris 1970.

3 - Il avait soutenu sa premiere thése, consacrée au poete syrien aveugle Abou
al Ala' al Ma'arri, en 1914 & I’Université du Caire et sa deuxiéme thése,

- 41 -



Kania Chettouh

consacrée a lbn Khaldoun en 1918, a la Sorbonne. Il avait intitulé la premiére :
"Le ressouvenir d’Abil Ala" (Tajdid Dhikra Abil Ala) et la seconde : "Etude
analytique et critique de la philosophie sociale d’lbn Khaldoun".

4 - Dés son retour de France, il était journaliste de presse politico-littéraire,
professeur d’histoire gréco-romaine puis de littérature arabe a la faculté de
lettres du Caire dont il devint doyen. Il était le premier président de
I’université d’Alexandrie (qu’il avait créée en 1942), contréleur général de la
culture, représentant de I’Egypte a I’'UNESCO, conseiller technique et sous-
secrétaire d’Etat au Ministéere de [I’Instruction Publique, Ministre de
I’Education (nommé en 1950) et le premier a avoir aboli les frais d’inscription
et instauré la gratuité de I’enseignement dans son pays.

5 - "A Taha Hussein a I’occasion de son soixante-dixiéme anniversaire", sous la
direction d’Abderrahmane Badawi, Le Caire, Dar al Maérif, 1968.

6 - Mort de chagrin en 1917, quand son fils fut tué a la guerre. Taha Hussein
acheva donc sa these sous la direction d’un autre professeur, formé, lui aussi
par Durkheim.

7 - Taha Hussein : "Chapitres de littérature et de critique", (Foussoul Fil Adab
wan Naqd). Ed. Dar al Ma'arif, Le Caire, p. 305.

8 - Les plus importantes parmi ces traductions sont énumérées dans les
intéressantes études intitulées : "A Taha Hussein a I’occasion de son soixante-
dixiéme anniversaire". Nous pouvons en citer, a titre d’exemple, pour le
théatre : Andromaque de Racine (1935), Zaire de Voltaire (1947), Piéces de
théatre écrites par un groupe de célébres dramaturges francais (1924) ; et en
poésie : des poémes de Baudelaire et de Sully Prudhomme. Notons, toutefois,
qu’il s’était abstenu de traduire "Le cimetiére marin" de Paul Valéry et avait
justifié son refus par le fait que d’une part, il n’avait pas trés bien compris ce
poeme (comme ce fut d’ailleurs le cas des critiques francais) et que d’autre
part, Paul Valéry lui-méme désapprouvait la traduction de la poésie en
général, de crainte qu’elle ne soit ainsi enlaidie. (Chapitres de littérature et
de critique, p. 199).

9 - Comme le firent, par ailleurs, les universités de Madrid, de Rome, d’Oxford
et d’autres encore... Le charisme qu’il acquit et la notoriété mondiale dont il
bénéficia de son vivant et méme apres sa mort ne se sont jamais démentis, ce
qui incita I’UNESCO et d’autres organisations culturelles internationales a
célébrer son centenaire.

10 - André Miquel : Taha Hussein rénovateur de la littérature arabe, Canal
Académie, émission proposée par Hélene Renard, référence PAG 214, mise en
ligne le 16/11/2006.

11 - Rabia Mimoune : "Le discours de la méthode dans le Monde Arabe". Actes
du Colloque "Problématique et réception du Discours de la méthode et des

- 42 -



Taha Hussein ou I'exemple d'une rencontre culturelle

Essais". Textes réunis par Henry Mechoulan, p. 179.

12 - Abdelwahab Meddeb : Islam et Lumiéres : le rendez-vous manqué, Le
Nouvel Observateur, 2/3/06 (Les débats de 1’0Obs.).

13 - Les lettres sont éditées par le bulletin des amis d’André Gide,
vol 114/115, avril-juillet 1997. On les trouve en arabe dans "Al Bab Edhayyaq"
(La porte étroite), Editions Al Hilal, N° 229, janvier 1968, pp. 7 - 8 sqg., sous
le titre : "La lettre et la réponse".

14 - Taha Hussein : Causeries du mercredi, (Hadith al Arbi‘a). Editions Dar al
Maaaérif, Le Caire, pp. 311 - 313.

15 - Voir, Taha Hussein : Mélanges (Alwan), Ed. Dar al Maéarif, Le Caire 1958,
p. 102.

16 - Taha Hussein : Etude analytique et critique de la philosophie sociale d’lbn
Khaldoun, Faculté des lettres, Paris, Ed. A. Pedone, 1918. (Thése de doctorat
soutenue a la Sorbonne en 1918), pp. 35 - 44.

17 - Taha Hussein : De loin (Min Baid), Ed. Al Matba& Arrahmania, 1935, p. 275.
18 - Taha Hussein : Mélanges, p. 189.

19 - Ibid., pp. 149 - 153.

20 - Taha Hussein : Hafez et Chaouqi, (Hafez Wa Chawaqi), Matbaat al Itimad,
Le Caire 1933, pp. 50 - 62.

21 - Taha Hussein : Mélanges, pp. 144 - 157.

22 - Taha Hussein : Chapitres de littérature et de critique, pp. 140 - 150.

23 - Ibid., p. 197 - 198. Mélanges, pp. 51 - 75.

24 - Taha Hussein : Mélanges, p. 51.

25 - Ibid., p. 365.

26 - Taha Hussein : Le ressouvenir d’Abil Ala, (Tajdid Dhikra Abil Ala), Ed. Dar
al Maarif, Le Caire 1937. (Thése de doctorat soutenue a I’Université
égyptienne en 1914), p. 282 - 283.

27 - Taine : Les origines de la France contemporaine. - De I’intelligence.

28 - Taha Hussein : Mélanges, pp. 148 et 365 ; De loin, pp. 17 et 232.

29 - Lettres philosophiques.

30 - En marge de la prophétie (Ala Hamech as Sira). La promesse tenue (Al
WAad al Haq).

31 - Le génie du Christianisme.

32 - Mohamed Afifi et Edouard al Kharrat : La Méditerranée égyptienne, Ed.
Maisonneuve et Larose, Collection : représentations méditerranée, 24
mai 2000, p. 39.

33 - Ibid., p. 36.

- 43 -






Revue Annales du patrimoine - N° 09 / 2009

Pour citer l'article :

* Kania Chettouh : Taha Hussein ou I'exemple d'une rencontre culturelle entre
I’Egypte et la France, Revue Annales du patrimoine, Université de
Mostaganem, N° 09, 2009, pp. 31 - 43.

http://annales.univ-mosta.dz

© Université de Mostaganem, Algérie 2009


http://annales.univ-mosta.dz

