
Revue Annales du patrimoine - N° 09 / 2009 

© Université de Mostaganem, Algérie 2009 
 

Taha Hussein ou l’exemple d’une rencontre 
culturelle entre l’Egypte et la France 

Kania Chettouh 
Université d'Alger, Algérie 

Résumé : 
Le parcours intellectuel de Taha Hussein montre à quel point peut être 

harmonieuse la rencontre entre les civilisations arabe et française. Convaincu 
de leur fraternité, il mit sa plume au service de leur dialogue. Ainsi, il 
présenta à son lectorat arabophone des études comparatistes mettant en 
évidence leurs affinités profondes, traduisit en arabe plusieurs joyaux de 
littérature et de pensée françaises, écrivit sur l'histoire de ces dernières, 
convoqua certaines de leurs idées ou méthodes novatrices pour redynamiser ou 
réformer la littérature et la pensée arabes de son époque. 

Mots-clés : 
altérité, Taha Hussein, traduction, littérature, dialogue. 

*** 
La fascination que l’Egypte avait exercée sur les 

intellectuels français a inspiré plusieurs travaux de recherche 
dont chacun s’est intéressé à un aspect ou un siècle particulier(1). 
Mais rares sont les études consacrées à l’attrait de la France et 
son impact sur l’intelligentsia égyptienne(2). Pourtant, la 
francophilie a bel et bien une tradition très ancrée dans sa 
culture, révélant une ouverture d’esprit telle qu’il semble 
opportun d’en donner ne serait-ce qu’un aperçu suggestif à 
travers l’exemple révélateur de Taha Hussein (1889-1973). 

Cet écrivain particulièrement attaché à la France attire 
l’attention à plus d’un titre. Aveugle dès l’âge de trois ans à 
cause d’une ophtalmie mal soignée, il a mémorisé la totalité du 
Coran à neuf ans et a pu obtenir deux doctorats dès sa 
jeunesse(3), après avoir reçu une solide formation arabo-islamique 
à la célèbre université d’Al Azhar. Il s’est distingué, tout au long 
de sa vie, par un courage et un dynamisme remarquables : malgré 
ses lourdes charges professionnelles(4), malgré les problèmes 
d’ordre privé que son tempérament frondeur et ses écrits 



Kania Chettouh 

- 32 - 
 

réformateurs lui avaient causés, il avait pu publier près de 
soixante-dix livres dans divers domaines intellectuels tels que le 
roman, la critique littéraire, l’histoire, l’autobiographie, 
l’essai..., leur liste ayant été établie par ses amis et disciples 
en 1967, c’est-à-dire six ans avant sa mort(5). Sa première 
découverte de la culture française a commencé relativement 
tard, à l’âge de dix-neuf ans, quand il choisit le français comme 
langue étrangère et entreprit de suivre avec assiduité les cours 
que Louis Massignon dispensait à l’Université du Caire. Mais c’est 
surtout son séjour d’études en France qui inaugura sa fidélité 
indéfectible à ce pays, à sa civilisation et sa culture. Boursier du 
gouvernement égyptien, il fut envoyé en novembre 1914 à 
Montpellier car cette ville était alors épargnée par les 
affrontements de la première guerre mondiale. Il n’y resta que 
onze mois puis fut rapatrié avec ses camarades égyptiens à cause 
de la crise financière que traversait en 1915 l’Université du 
Caire. Cependant, cela ne l’empêcha pas d’en revenir fort 
admiratif de la pédagogie de ses professeurs français. Il en parla 
dans des termes laudatifs auxquels il mêlait une critique acerbe 
de l’enseignement universitaire égyptien dont il souhaitait la 
réforme rapide. Son ex-professeur en ayant pris ombrage, 
l’affaire eut des suites disproportionnées qui faillirent le priver 
de la reprise de sa formation en France, mais des hommes de 
bonne volonté, comme Aloui Pacha, surent intercéder en sa 
faveur, aussi put-il bénéficier à nouveau d’une bourse égyptienne 
lui permettant d’étudier cette fois-ci à Paris où il prépara un 
doctorat sous la direction d’Emile Durkheim(6) et où son destin 
prit un tournant décisif. 

En effet, c’est dans cette capitale qu’il découvrit, aima, 
puis maîtrisa, les langues, littératures et civilisations française, 
romaine et grecque auxquelles il resta fidèle tout au long de son 
existence, les considérant même comme d’indispensables 
éléments de la civilisation méditerranéenne à laquelle il 



Taha Hussein ou l'exemple d'une rencontre culturelle 

- 33 - 
 

rattachait la civilisation égyptienne. C’est aussi dans cette ville 
qu’il connut son épouse, Suzanne, qui était la camarade puis 
l’amie dévouée dont la sollicitude lui fut d’un immense secours 
depuis leur première rencontre à l’Université jusqu’à la fin de sa 
vie. Cette Française au grand cœur lui inspira des pages 
immortelles où l’expression de sa tendresse n’a d’égal que celle 
de sa reconnaissance et de son respect. En outre, elle le gagna 
définitivement à la France, où il passait toujours ses vacances 
d’été et où il avait de solides relations amicales avec de célèbres 
écrivains et penseurs comme Paul Valéry, André Gide, Louis 
Massignon, Jean Cocteau, Jean-Paul Sartre... et des artistes 
comme la peintre Marguerite Bordet, par exemple. 

C’est donc tout à fait normal que sa disposition si favorable 
à la France motive l’accueil enthousiaste qu’il réservait à ses 
intellectuels visitant l’Egypte et marque du sceau de francophilie 
l’ensemble de son œuvre dont il consacra une partie importante 
à la diffusion de la culture française. Ainsi, il entreprit de 
résumer, commenter, et parfois critiquer d’une manière 
constructive les œuvres françaises, notamment littéraires, dès 
leur parution, afin que ses lecteurs arabophones soient informés 
de l’évolution culturelle en France, pays selon lui indispensable à 
l’humanité tout entière(7), qu’il soit vainqueur ou vaincu. D’autre 
part, il s’attela, de 1920 à 1959, à la traduction vers l’arabe 
d’œuvres littéraires françaises dont il fut particulièrement 
impressionné(8) et qu’il présenta à ses lecteurs arabophones 
comme modèles à suivre, après avoir relevé leurs qualités sur le 
plan du fond et celui de la forme. 

Notons que plusieurs particularités distinguent ces 
traductions. Elles concernent le but qu’il vise à travers elles et la 
méthode qu’il invente pour le réaliser. Généralement, il 
sélectionne les livres à traduire en fonction de l’équilibre qu’il y 
trouve entre la satisfaction de la raison du lecteur et celle de ses 
sentiments ou "entre la philosophie et l’art", comme il le dit en 



Kania Chettouh 

- 34 - 
 

traduisant les œuvres de Paul Hervieu, par exemple. 
De plus, grâce à son ouverture sur les littératures 

méditerranéennes, notamment gréco-latine et française, il avait 
découvert la nécessité de combler les lacunes de la littérature 
arabe en matière de production théâtrale et parfois même 
romanesque. En outre, son désir permanent de réformer la 
société égyptienne, et arabe en général, l’incitait à intégrer dans 
le choix des œuvres à traduire les critères d’émancipation sociale 
et/ou politique qu’on pourrait en escompter comme, par 
exemple, celui de l’égalité entre l’homme et la femme, qu’il 
avait pris en considération en traduisant "La Loi de l’homme" de 
Paul Hervieu, celui de la justice sociale, etc. 

On peut même dire que ses traductions ont une triple 
finalité : 
- L’enrichissement de la littérature arabe sur le plan technique et 
esthétique. 
- L’engagement pour le progrès social et politique. 
- Et enfin l’apport idéel, philosophique ou idéologique. 

Ces buts sont parfois explicitement formulés dans les 
commentaires ou les notes accompagnant les textes qu’il traduit 
en arabe comme c’est le cas, par exemple, des "Pièces de 
théâtre écrites par des dramaturges français" qu’il avait traduites 
en arabe et dont il avait commenté et justifié la traduction. Mais 
parfois, ces objectifs sont tellement manifestes que le lecteur les 
comprend spontanément ou les déduit par analogie, s’il avait lu 
auparavant d’autres traductions commentées de Taha Hussein. 

Quant aux autres traits particuliers qui caractérisent la 
manière dont il présente ses traductions, ils concernent tantôt 
une, tantôt plusieurs démarche (s) intellectuelle (s) comme, par 
exemple : l’analyse minutieuse qu’il fait du sujet principal de 
l’œuvre traduite, l’avis personnel circonstancié et motivé qu’il 
donne à son propos, l’étude des personnages les plus importants, 
la recherche puis la désignation de leurs origines grecques ou 



Taha Hussein ou l'exemple d'une rencontre culturelle 

- 35 - 
 

latines... car en fait c’est surtout à la littérature et la civilisation 
françaises qu’il avait consacré le plus gros de ses efforts de 
traduction. 

Cette fidélité à la culture française, qu’il tenait 
constamment à faire connaître dans le Monde arabe et la 
représentation très élogieuse qu’il donnait de la France, eurent 
de favorables échos chez certains de ses ressortissants célèbres, 
ainsi André Gide et Georges Duhamel écrivirent sur lui, les 
universités de Lyon et de Montpellier lui décernèrent chacune le 
titre de docteur honoris causa(9) et le Gouvernement français la 
Grand Croix de la Légion d’Honneur. 

 Ces distinctions françaises, largement méritées, 
compensèrent ses premiers déboires en Egypte où il provoqua un 
tollé dès qu’il tenta d’y bousculer quelques valeurs bien établies 
en y publiant son livre "De la littérature préislamique". Cette 
œuvre où il appliqua le doute méthodique de Descartes à 
l’examen du patrimoine littéraire arabe dit antéislamique fut 
jugée trop subversive, saisie et interdite de vente. Le fait est que 
les conservateurs furent particulièrement offusqués par la phrase 
où il dit : "Pour prouver scientifiquement l’existence dans 
l’histoire d’Abraham et de son fils, il ne suffit pas que leurs noms 
soient cités dans la Bible et le Coran". L’accusant d’hérésie, ils 
publièrent une multitude d’ouvrages pour réfuter ses dires ; 
d’ailleurs, l’affaire fut même débattue à l’Assemblée nationale 
qui le condamna. Beaucoup plus tard, quand la tempête se 
calma, qu’il supprima ladite phrase trouvée provocante, en 
rééditant son livre sous un nouveau titre, "De la poésie 
préislamique", ses compatriotes surent découvrir et apprécier à 
leur juste valeur l’innovation et la réforme qu’il visait en 
respectant le doute méthodique dans l’étude du corpus dit 
préislamique et en diffusant, d’autre part, les idées 
révolutionnaires des représentants des Lumières, ce qui 
constituait alors une importante contribution à l’œuvre de la 



Kania Chettouh 

- 36 - 
 

Renaissance arabe (Nahdha). Avec le recul, certains intellectuels 
ont trouvé que le défi caractérisant ses réformes était un peu 
trop prononcé. André Miquel exprima cette idée sans en relever 
les retombées négatives(10); Rabia Mimoune déplora l’échec qui 
en avait résulté dans la réception du "Discours de la méthode" 
dans le Monde arabe, ce dernier n’ayant réellement apprécié 
cette œuvre de Descartes que grâce à la traduction de Mahmoud 
al-Khodeiri(11). Quant aux Lumières, Abdelwahab Meddeb dit(12) 
que les Arabo-musulmans n’avaient pas su en tirer profit ; comme 
il avait cité le travail de médiation accompli par Taha Hussein 
sans en évoquer les fruits, on peut en déduire qu’il ne trouve pas 
significatifs les résultats de l’effort consenti par ce dernier pour 
les présenter au lectorat arabophone. 

Mais puisque ces critiques ont été faites plusieurs années 
après la mort de Taha Hussein, et qu’elles intègrent par 
conséquent les facteurs temps, évolution et résultats qui lui 
échappaient totalement au moment où il rédigeait et publiait ses 
écrits rénovateurs, il ne serait pas exagéré de dire que dans les 
conjonctures particulières de l’époque, il avait su tirer parti de la 
pensée française en en sélectionnant les théories et méthodes 
qu’il jugeait aptes à servir d’une part sa volonté de libérer la 
littérature arabe de l’emprise de la religion et celle de la 
politique et d’autre part son désir d’encourager ses lecteurs à 
l’ouverture sur les civilisations étrangères, parmi lesquelles il 
préférait la française. 

En réalité, cette préférence, due à une connaissance 
approfondie, se manifeste à travers ses différentes activités 
intellectuelles et s’exprime de diverses manières. Ainsi sa 
production littéraire, riche et variée, recèle des déclarations 
clairement laudatives mettant en valeur des aspects de la culture 
française dignes d’admiration et de respect. A ce sujet, trois 
exemples nous semblent ici très probants, l’exhaustivité n’étant 
point notre propos : 



Taha Hussein ou l'exemple d'une rencontre culturelle 

- 37 - 
 

1 - Son livre "De loin" (Min Baîd) où il multiplie les arguments de 
tous ordres pour prouver que l’Hexagone (ou Paris) représente la 
quintessence des mérites civilisationnels réalisés par l’humanité 
tout au long de son histoire. 
2 - Son "Voyage du printemps" (Rihlat Arrabîe) où il plaide en 
faveur du pouvoir qu’à la France d’épanouir ses visiteurs sur tous 
les plans. 
3 - Ses "Chapitres de littérature et de critique" (Foussoul Fil Adabi 
Wannaqd) où il fait l’apologie des droits civiques obtenus par les 
Français et leur ambition permanente de les améliorer, 
parallèlement aux éloges qu’il fait de certaines œuvres françaises 
comme celles de Jean Giraudoux, Jules Romain, Marcel Thibault, 
Robert Cami, etc. 

En outre, plusieurs autres écrits de Taha Hussein montrent, 
d’autre part, sa contribution active à l’échange constructif et 
fructueux entre les deux cultures : arabe et française. A cet 
égard, il serait très intéressant et très instructif d’étudier, par 
exemple, sa correspondance avec André Gide à qui il avait 
exprimé au départ son intention de traduire en arabe "La porte 
étroite". L’étonnement de Gide au sujet d’un possible intérêt que 
son œuvre pourrait susciter chez le lectorat arabe et les poncifs 
dévoilant son incompréhension de l’Islam appelèrent une réponse 
magistrale où Taha Hussein avait détruit les stéréotypes et 
désigné les affinités profondes entre les Arabo-musulmans et les 
Français(13). La franchise et la sincérité de ses paroles avaient le 
mérite de consolider les sentiments amicaux qu’il inspirait à son 
interlocuteur français qui dit, par exemple, de son voyage en 
Egypte que sa "rencontre avec Taha Hussein reste le souvenir de 
beaucoup le plus important, le plus beau", ajoutant, entre 
autres : "quel charme et quelle sagesse dans ses propos !". 

Les témoignages de considération que Taha Hussein avait 
inspirés à de célèbres écrivains et penseurs français comme Jean 
Cocteau, André Miquel, Jacques Berque..., et le succès remporté 



Kania Chettouh 

- 38 - 
 

par ses œuvres traduites en français comme, par exemple, "Le 
livre des Jours" (préfacé par André Gide) et "La Traversée 
Intérieure" (préfacée par René Etiemble), sont d’une importance 
telle qu’ils devraient être décrits dans une étude exhaustive ou 
du moins des articles détaillés dépassant largement le cadre de la 
présente esquisse. Ils expliqueraient, ne serait-ce qu’en partie, la 
tendance des Français frappés par la notoriété de ses réformes, à 
l’appeler "le Voltaire arabe" ou "le Martin Luther de l’Islam". 
D’autre part, le bénéfice qu’il obtint de la pensée française est 
aussi considérable, ce qui explique son engagement, tout au long 
de sa vie, à en montrer les affinités avec la pensée arabe puis, en 
cas de besoin, la nécessité d’en tirer avantage pour redynamiser 
cette dernière. 

Taha Hussein était convaincu que la fidélité à la tradition 
musulmane signifie que l’on regarde vers les autres, qu’on les 
comprenne. Il n’épargnait donc aucun effort pour promouvoir le 
dialogue des cultures et illustrait savamment et avec lucidité la 
parenté culturelle arabo-française à laquelle il croyait 
fermement et dont il cherchait à convaincre ses pairs dans le 
Monde arabe et en France. 

Ainsi, il consacra plusieurs articles à relever la fraternité 
d’esprit due aux ressemblances, et parfois même aux similitudes 
particulièrement frappantes, qu’il avait constatées entre des 
auteurs arabes et des auteurs français comme Omar Ben Abi 
Rabiâ et Pierre Loti(14), Ibn Hazm el Andaloussi et Stendhal(15), Ibn 
Khaldoun et Montesquieu(16), Mansour Fahmi et Ernest 
Renan...(17). Maîtrisant les lettres arabes, françaises et grecques, 
il dévoilait souvent avec brio la concordance ou les 
ressemblances entre certains de leurs textes comme il le fit, par 
exemple, en étudiant la littérature engagée en France, dans le 
Monde arabe et dans la Grèce antique(18). 

Parallèlement à cela, il avait présenté à ses lecteurs 
arabophones l’histoire de la littérature française, les 



Taha Hussein ou l'exemple d'une rencontre culturelle 

- 39 - 
 

bibliographies des penseurs et écrivains français qu’il préférait, 
comme, par exemple, Auguste Comte(19), Charles Baudelaire(20), 
Madame Du Deffand(21), André Gide(22), Paul Valéry...(23), ces deux 
derniers lui ayant inspiré de très admirables pages dictées par 
l’amitié indéfectible qui le liait à eux, par les relations très 
riches qu’ils avaient su établir grâce à leurs affinités réelles et 
aux sentiments d’admiration et de respect mutuels qui les 
unissaient les uns aux autres. Aussi n’est-il pas étonnant de voir 
son dévouement à la France rejaillir sur l’hommage qu’il rend à 
ses gens célèbres dans toutes les circonstances. Il arrive même 
que la disparition de certains d’entre eux suscite en lui une vive 
douleur, qu’il la considère comme une perte pour toute 
l’humanité, comme il le fit, par exemple avec Sarah Bernard et 
Paul Valéry(24), la tombe de ce dernier ayant fait l’objet de sa 
visite et de son recueillement, ce qui prouve son affection et sa 
fidélité, même par-delà la mort. 

En réalité, Taha Hussein espérait inciter ses compatriotes à 
lire les célébrités qu’il leur présentait ou même à les étudier 
pour s’enrichir de leurs idées, s’instruire de leurs expériences ou 
méditer sur leur parcours. Toutefois, les convictions qu’il avait 
du cousinage spirituel et intellectuel entre les auteurs arabes et 
français l’autorisait à les traiter sur le même pied d’égalité, aussi 
ne trouvait-il aucune gêne, en cas de nécessité, à critiquer ces 
derniers ou à émettre des réserves sur certaines caractéristiques 
de leur pensée ou de leurs œuvres dont il parlait à son lectorat 
arabophone, comme il le fit, par exemple, avec Albert Camus en 
critiquant, d’une part, "La peste" pour son aspect littéraire, et 
d’autre part, "Le mythe de Sisyphe" pour son aspect 
philosophique(25). 

Le fait est qu’il tenait à greffer la littérature et la pensée 
arabes des aspects les plus positifs de la culture française. Pour 
cela, il n’avait pas hésité à donner lui-même un exemple très 
probant. Dans sa production, l’influence de la pensée française, 



Kania Chettouh 

- 40 - 
 

quand elle existe, s’apparente plutôt aux réminiscences d’idées 
ou de méthodes novatrices et constructives qu’il avait bien 
digérées, assimilées et acclimatées pour les mettre au service de 
la culture arabe. Aussi est-il particulièrement laborieux de 
déceler les échos d’une quelconque source française dans sa 
création littéraire, sa critique, ses plaidoyers ou ses 
commentaires. Ses déclarations au sujet des œuvres françaises 
qu’il avait lues constituent parfois le point de départ à partir 
duquel peut démarrer la recherche de ressemblances plus ou 
moins importantes entre son écrit et celui de tel auteur français 
ou tel autre comme c’est le cas, par exemple, entre ses 
"Causeries du mercredi" et les "Causeries du lundi" de Sainte-
Beuve ou entre sa croyance(26) et celle de Taine(27) au 
déterminisme historique ou entre ses idées philosophiques(28) et 
celles de Voltaire(29) et d’Auguste Comte ou enfin entre ses 
créations littéraires d’inspiration religieuse(30) et celles de 
François-René de Chateaubriand(31). 

Des études détaillées de littérature comparée peuvent être 
consacrées aux sources françaises de la culture de Taha Hussein 
qui, loin d’être un récepteur passif, a fondu dans le creuset de sa 
pensée ses sélections intellectuelles arabes et françaises, les a 
enrichies de ses idées personnelles et en a obtenu une synthèse 
originale prouvant à quel point le métissage intellectuel franco-
arabe peut être intéressant et constructif pour les deux parties. 

Notre écrivain était tellement convaincu de l’intérêt d’un 
tel métissage qu’il argumenta en faveur d’une unité 
civilisationnelle méditerranéenne, indépendamment de toute 
unité politique. Ce projet lui paraissait réalisable grâce aux 
efforts des intellectuels des deux rives de la Méditerranée, aussi 
souhaitait-il la création en Egypte d’un Centre d’Etudes et de 
Recherches Méditerranéennes, à l’instar du Centre Méditerranéen 
de Nice dont l’administrateur était, dès 1933, son ami Paul 
Valéry. Taha Hussein publia donc en 1938 son livre "L’avenir de la 



Taha Hussein ou l'exemple d'une rencontre culturelle 

- 41 - 
 

culture en Egypte" où il encouragea ses compatriotes à 
l’ouverture sur les pays de la rive occidentale de la Méditerranée, 
leur rappelant le rattachement de la civilisation de l’Egypte à 
cette aire géographique tout au long de l’histoire et en concluant 
que l’avenir de sa culture serait bien prospère si elle se tournait 
vers l’Europe méditerranéenne, non vers l’Orient (ou du moins 
beaucoup plus que vers celui-ci), dans ses choix de coopération 
culturelle. Cette thèse - d’où découle "le pharaonisme" reproché 
aux articles qu’il publiait dans sa revue "L’Ecrivain égyptien" - 
provoqua une levée de boucliers parmi les tenants de l’arabisme 
comme Satee al Houssary(32), les nationalistes comme Ahmed 
Lotfi Essayyed(33) et les intellectuels appartenant à d’autres 
courants existant alors en Egypte comme Zaki Moubarak, Ahmed 
Amin, etc. 

Le "méditerranisme" de Taha Hussein est en fait 
l’aboutissement d’un long parcours durant lequel il concilia avec 
bonheur les qualités des deux civilisations, arabe et française, et 
reçut une solide formation en langues et cultures latine et 
hellénique. S’adressant le plus souvent à un public arabophone, 
avec le souci de servir en priorité ses compatriotes, il sut 
s’inspirer de la culture et la civilisation françaises dans la 
démarche de réforme intellectuelle qu’il entreprit de réaliser 
dans son pays et fut ainsi un modèle de réussite dans la rencontre 
entre l’Orient et l’Occident. 

Notes : 
1 - Citons, par exemple, classés par ordre alphabétique : Aubaude, Camille : 
Le voyage en Egypte de Gérard de Nerval ; Carré, Jean-Marie : Voyageurs et 
écrivains français en Egypte ; Prisse d’Avennes, Emile : Petits mémoires 
secrets sur la cour d’Egypte suivis d’une Etude sur les almées ; Siméon, Jean-
Claude : Le voyage en Egypte : les grands voyageurs du XIXe siècle. 
2 - On ne cite en général que celle de Louca, Anouar : Voyageurs et écrivains 
égyptiens, Didier, Paris 1970. 
3 - Il avait soutenu sa première thèse, consacrée au poète syrien aveugle Abou 
al Ala' al Ma'arri, en 1914 à l’Université du Caire et sa deuxième thèse, 



Kania Chettouh 

- 42 - 
 

consacrée à Ibn Khaldoun en 1918, à la Sorbonne. Il avait intitulé la première : 
"Le ressouvenir d’Abil Ala" (Tajdid Dhikra Abil Ala) et la seconde : "Etude 
analytique et critique de la philosophie sociale d’Ibn Khaldoun". 
4 - Dès son retour de France, il était journaliste de presse politico-littéraire, 
professeur d’histoire gréco-romaine puis de littérature arabe à la faculté de 
lettres du Caire dont il devint doyen. Il était le premier président de 
l’université d’Alexandrie (qu’il avait créée en 1942), contrôleur général de la 
culture, représentant de l’Egypte à l’UNESCO, conseiller technique et sous-
secrétaire d’Etat au Ministère de l’Instruction Publique, Ministre de 
l’Education (nommé en 1950) et le premier à avoir aboli les frais d’inscription 
et instauré la gratuité de l’enseignement dans son pays. 
5 - "A Taha Hussein à l’occasion de son soixante-dixième anniversaire", sous la 
direction d’Abderrahmane Badawi, Le Caire, Dar al Maârif, 1968. 
6 - Mort de chagrin en 1917, quand son fils fut tué à la guerre. Taha Hussein 
acheva donc sa thèse sous la direction d’un autre professeur, formé, lui aussi 
par Durkheim. 
7 - Taha Hussein : "Chapitres de littérature et de critique", (Foussoul Fil Adab 
wan Naqd). Ed. Dar al Ma'arif, Le Caire, p. 305. 
8 - Les plus importantes parmi ces traductions sont énumérées dans les 
intéressantes études intitulées : "A Taha Hussein à l’occasion de son soixante-
dixième anniversaire". Nous pouvons en citer, à titre d’exemple, pour le 
théâtre : Andromaque de Racine (1935), Zaïre de Voltaire (1947), Pièces de 
théâtre écrites par un groupe de célèbres dramaturges français (1924) ; et en 
poésie : des poèmes de Baudelaire et de Sully Prudhomme. Notons, toutefois, 
qu’il s’était abstenu de traduire "Le cimetière marin" de Paul Valéry et avait 
justifié son refus par le fait que d’une part, il n’avait pas très bien compris ce 
poème (comme ce fut d’ailleurs le cas des critiques français) et que d’autre 
part, Paul Valéry lui-même désapprouvait la traduction de la poésie en 
général, de crainte qu’elle ne soit ainsi enlaidie. (Chapitres de littérature et 
de critique, p. 199). 
9 - Comme le firent, par ailleurs, les universités de Madrid, de Rome, d’Oxford 
et d’autres encore... Le charisme qu’il acquit et la notoriété mondiale dont il 
bénéficia de son vivant et même après sa mort ne se sont jamais démentis, ce 
qui incita l’UNESCO et d’autres organisations culturelles internationales à 
célébrer son centenaire. 
10 - André Miquel : Taha Hussein rénovateur de la littérature arabe, Canal 
Académie, émission proposée par Hélène Renard, référence PAG 214, mise en 
ligne le 16/11/2006. 
11 - Rabia Mimoune : "Le discours de la méthode dans le Monde Arabe". Actes 
du Colloque "Problématique et réception du Discours de la méthode et des 



Taha Hussein ou l'exemple d'une rencontre culturelle 

- 43 - 
 

Essais". Textes réunis par Henry Mechoulan, p. 179. 
12 - Abdelwahab Meddeb : Islam et Lumières : le rendez-vous manqué, Le 
Nouvel Observateur, 2/3/06 (Les débats de l’Obs.). 
13 - Les lettres sont éditées par le bulletin des amis d’André Gide, 
vol 114/115, avril-juillet 1997. On les trouve en arabe dans "Al Bab Edhayyaq" 
(La porte étroite), Editions Al Hilal, N° 229, janvier 1968, pp. 7 - 8 sqq., sous 
le titre : "La lettre et la réponse". 
14 - Taha Hussein : Causeries du mercredi, (Hadith al Arbi'a). Editions Dar al 
Maaârif, Le Caire, pp. 311 - 313. 
15 - Voir, Taha Hussein : Mélanges (Alwan), Ed. Dar al Maârif, Le Caire 1958, 
p. 102. 
16 - Taha Hussein : Etude analytique et critique de la philosophie sociale d’Ibn 
Khaldoun, Faculté des lettres, Paris, Ed. A. Pedone, 1918. (Thèse de doctorat 
soutenue à la Sorbonne en 1918), pp. 35 - 44. 
17 - Taha Hussein : De loin (Min Baîd), Ed. Al Matbaâ Arrahmania, 1935, p. 275. 
18 - Taha Hussein : Mélanges, p. 189. 
19 - Ibid., pp. 149 - 153. 
20 - Taha Hussein : Hafez et Chaouqi, (Hafez Wa Chawqi), Matbaât al Itimad, 
Le Caire 1933, pp. 50 - 62. 
21 - Taha Hussein : Mélanges, pp. 144 - 157. 
22 - Taha Hussein : Chapitres de littérature et de critique, pp. 140 - 150. 
23 - Ibid., p. 197 - 198. Mélanges, pp. 51 - 75. 
24 - Taha Hussein : Mélanges, p. 51. 
25 - Ibid., p. 365. 
26 - Taha Hussein : Le ressouvenir d’Abil Ala, (Tajdid Dhikra Abil Ala), Ed. Dar 
al Maârif, Le Caire 1937. (Thèse de doctorat soutenue à l’Université 
égyptienne en 1914), p. 282 - 283. 
27 - Taine : Les origines de la France contemporaine. - De l’intelligence. 
28 - Taha Hussein : Mélanges, pp. 148 et 365 ; De loin, pp. 17 et 232. 
29 - Lettres philosophiques. 
30 - En marge de la prophétie (Ala Hamech as Sira). La promesse tenue (Al 
Wâd al Haq). 
31 - Le génie du Christianisme. 
32 - Mohamed Afifi et Edouard al Kharrat : La Méditerranée égyptienne, Ed. 
Maisonneuve et Larose, Collection : représentations méditerranée, 24 
mai 2000, p. 39. 
33 - Ibid., p. 36. 





Revue Annales du patrimoine - N° 09 / 2009 

© Université de Mostaganem, Algérie 2009 
 

Pour citer l'article : 
 Kania Chettouh : Taha Hussein ou l'exemple d'une rencontre culturelle entre 
l’Egypte et la France, Revue Annales du patrimoine, Université de 
Mostaganem, N° 09, 2009, pp. 31 - 43. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

