
Revue Annales du patrimoine - N° 08 / 2008 

© Université de Mostaganem, Algérie 2008 
 

Louis Massignon 
l’amour mystique ou l’extase dans l’abandon 

Jacques Keryell 
Toulouse, France 

Résumé : 
Parler de Massignon et de son Amour de Dieu n'est pas chose aisée. En 

effet, si les mystiques musulmans des premiers siècles de l'hégire ont été les 
hérauts de cet Amour : Al-Hallâj, Râbia al-Adawiyya, Al-Niffâri, Ibn Arabi, 
Ansâri, Al-Ghazâli, l'Amour de Dieu comme tel, n'est pas au cœur du "ilm al 
kalâm", de la théologie musulmane traditionnelle. Pour Massignon, langue et 
spiritualité étaient intimement liées. Si je devais me placer dans une 
perspective musulmane, je dirais que Louis Massignon se situe dans la ligne de 
la "wahdat al shuhûd", celle de "l'unicité du témoignage" ou Dieu se témoigne 
Lui-même en son mystère dans le cœur du soufi. 

Mots-clés : 
amour de dieu, mysticisme, Massignon, Islam, extase. 

*** 
La démarche scientifique et universitaire de Louis Massignon 

tout comme sa vie spirituelle a été fondamentalement marquée 
par l’expérience mystique d’Al-Hallaj et par la sienne, en Irak 
en 1908. C’est pourquoi je me permettrais tout d’abord, 
quelques remarques préliminaires destinées au lecteur 
musulman, s’il en est, d’une autre culture que la mienne, afin 
d’éviter toute confusion possible. Un même mot ne désigne pas 
nécessairement la même réalité en des contextes différents, et 
donc en milieux musulmans et en milieux chrétiens. Ce qui est 
déjà vrai entre chrétiens arabes et musulmans arabes au Proche 
Orient, l’est d’autant plus, quand on passe d’une langue à l’autre 
et d’une religion à une autre. 

Il est en effet capital de bien saisir le sens des mots en 
français comme dans n’importe quelle langue que ce soit. Pour 
expliciter mon propos, je prendrai un exemple tiré de deux 
termes coraniques attribués à Dieu et mentionnés dans toutes les 
sourates du Coran : Al Rahman, Al Rahim, traduits habituellement 



Jacques Keryell 

- 52 - 
 

en français par : Le Clément, Le Miséricordieux, selon l’acception 
commune que leur donne la Tradition musulmane officielle en 
français. Et pourtant, ces deux termes proviennent de la même 
racine trilitère arabe : RHM, dont le substantif Rahim signifie 
l’utérus, la matrice maternelle. Par ailleurs, la Clémence, du 
latin clementia, est une vertu qui consiste à pardonner. La 
Miséricorde, qui vient du latin miseria (malheur) et de cor, cordis 
(cœur), exprime la compassion de celui qui éprouve et souffre 
avec l’autre. Clémence et Miséricorde ne sont, à mon sens, que 
des attributs de l’Amour. L’Amour de Dieu pour l’Homme est un 
amour qui pardonne. Dieu est bien nommé dans le Coran 
(71 fois), le Ghafur, Celui qui pardonne. En contexte chrétien, 
j’exprimerais cette Clémence et cette Miséricorde comme étant 
la Tendresse matricielle de Dieu à l’égard de l’Homme, auquel 
celui-ci répondra par une adoration, une louange et une action de 
grâce de tous les instants, expression d’un amour filial, amour 
dont Dieu seul est le principe et la fin. 

La notion de Tendresse matricielle me semble donc mieux 
correspondre à la racine arabe RHM. Ici encore, gardons nous de 
conserver à nos mots humains le sens commun inhérent à leur 
origine, mais, bien au contraire, sachons leur donner cette 
dimension analogique et transcendante qui leur revient. En tout 
état de cause, Dieu n’est rien de ce qu’on croit connaître et 
nommer de Lui. Il n’est pas un seul être et il n’est pas leur 
ensemble. Il a toutes les perfections mais n’est défini par aucune 
d’elles. Il est ce Dieu que nul œil de créature n’a jamais vu, que 
nulle pensée humaine n’a jamais conçu, que nulle parole ne peut 
dire, Lui le seul qu’on ne peut nommer. Il est le Tout Autre, 
l’Inconnaissable Tous nos mots humains ne sont que des images 
quant ils parlent de Lui. "Tout ce qui te vient à l’esprit au sujet 
d’Allah, de Son essence et de Ses attributs, sache qu’Il est cela et 
qu’Il est autre que cela" (Emir Abd el Kader). 

Le Coran lui-même utilise fréquemment des termes 



Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans l'abandon 

- 53 - 
 

anthropomorphiques pour parler de Dieu : de Son visage par 
exemple ; (Coran, 2/109) ; de sa main (Coran, 5/69 ; 18/55) ; de 
son trône (Coran, 11/9) etc... Dans la tradition chrétienne, la 
paternité divine doit s’entendre symboliquement, au sens 
premier du terme quand il s’agit de Dieu et au sens dérivé quand 
il s’agit des hommes : paternité biologique, spirituelle, 
nourricière, d’adoption, car c’est de Dieu que toute paternité 
tire son nom. Le terme Karim, cité 21 fois dans le Coran, veut 
exprimer la douce et bienfaisante Générosité de Dieu pour ses 
créatures. Mais pourquoi tant de commentateurs du Coran ont-ils 
étonnamment dévié le sens de certains mots comme ceux de : 
hubb, mahabba : amour, Ishq  et shawq : désir ardent, : wadd : 
tendresse, quand ces termes concernent l’amour de réciprocité 
entre Dieu et l’Homme ? "Dieu va faire venir un peuple, qu’Il 
aimera et eux aussi L’aimeront ; yuhibbuhum wa yuhibbunahu" ; 
(Coran, 5/59). "Mon Seigneur est miséricordieux et aimant : 
wadud" ; (Coran, 11/92) ; "Il est celui qui pardonne, celui qui 
aime les hommes : al wadûd" ; (Coran, 85/14). S’agit-il d’un réel 
amour comme le professaient Al-Ghazâlî et beaucoup des 
mystiques précédemment cités ? Un hadith nous rapporte : "Mon 
serviteur ne cessera de se rapprocher de moi par des prières 
surérogatoires jusqu’à ce que Je l’aime, Je serai son oreille avec 
laquelle il entendra, son œil avec lequel il verra, sa main avec 
laquelle il frappera, son pied avec lequel il marchera. Quand il 
Me demandera une chose, Je la lui accorderai" (Rapporté par Al- 
Bokhari). 

Al -Hallaj n’a-t-il pas dit : "Nous sommes deux esprits 
infondus en un seul corps. Aussi me voir c’est Le voir et Le voir 
c’est nous voir". (Tawasin). Il est admirable de voir comment Al-
Hallaj a vécu ce rêve originaire de l’Homme, de son unification à 
Dieu ! Cette unification n’est pas celle du monisme existentiel : 
wahdat al wujud, de l’annihilation de l’homme en Dieu : fana, 
mais, bien au contraire, comme l’écrit Benoît XVI, "elle est une 



Jacques Keryell 

- 54 - 
 

unité qui crée l’amour, dans laquelle les deux, Dieu et l’Homme, 
restent eux-mêmes et pourtant deviennent totalement un". 
Concernant cet amour, trop de juristes musulmans ne 
parleraient-ils pas plutôt d’une crainte révérencielle, d’une 
obéissance respectueuse à la Loi de Dieu et par ailleurs d’une 
condescendance bienveillante de Dieu à l’égard des Hommes ? 
L’islam officiel a toujours hésité devant cet absolu de l’amour. Il 
lui est difficile d’envisager l’union intentionnelle d’amour, qui 
unirait en esprit et volonté, - mais non selon la substance -, la 
créature si parfaite soit-elle à son Créateur. Selon Roger 
Arnaldez, Ibn Hazm lui-même, n’a jamais hésité à opposer le 
Coran et la Tradition, à l’œuvre des juristes dans laquelle il ne 
voit qu’une construction humaine. Ainsi la spiritualité musulmane 
s’enracine dans la méditation du Coran et de la Sunna, mais trop 
souvent et de façon générale, à travers les commentaires 
réservés et sourcilleux des juristes. Elle est heureusement et 
authentiquement vécue dans un esprit de totale confiance et 
d’abandon (tawakkul et istislam) par les humbles, les sans voix, 
les femmes ; j’en suis un témoin admiratif depuis plus de 
cinquante années. La spiritualité chrétienne, elle, s’inspire à 
travers les Evangiles, de la vie du Christ, - le sceau de la 
sainteté -, ainsi que de la vie de nombreux saints et saintes qui 
ont recherché la voie de la perfection à la suite de leur Modèle 
Unique, Jésus de Nazareth, fils de Marie, Kalimat Allah, qui nous 
a manifesté ce que sont les mœurs de Dieu envers ses créatures. 
L’amour qui a sa source en DIEU qui est AMOUR Absolu, est en 
français, un terme bien dévoyé ! Mais pour un chrétien, l’amour 
au sens noble du terme, implique un minimum de connaissance 
de l’aimé (qu’il soit Dieu ou les autres) ; il exige le respect, 
l’écoute amicale, la confiance, l’abandon mais encore la 
compassion, la miséricorde et le pardon .Il est un chemin de 
partage et de communion. L’amour consiste non à sentir qu’on 
aime mais à vouloir aimer. Vouloir aimer c’est déjà aimer. Il n’y 



Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans l'abandon 

- 55 - 
 

a pas d’authentique amour sans déprise de soi-même, sans se 
décentrer de soi-même pour laisser toute la place à l’autre pour 
"se mettre, disait Massignon, dans l’axe de sa naissance". L’amour 
n’est pas émotion ni illumination, il est désir et don incessant de 
lui-même. Il doit être don de soi à Dieu et aux autres. "Quiconque 
aime est né de Dieu et connaît Dieu, car Dieu est amour" (1Jn, 4, 
1-8). Cette connaissance de Dieu n’est pas rationnelle mais 
expérimentale, fruitive, pâtie. Comment Louis Massignon a-t-il 
vécu toutes ces exigences de l’amour ? C’est ce qu’il nous faut 
essayer de découvrir à partir de ses écrits. 
1 - L’écrivain et le mystique : 

A quelque sphère religieuse, politique ou sociale que nous 
appartenions, Louis Massignon nous attire, nous séduit, nous 
entraîne aujourd’hui comme hier. Et cela à plus d’un titre, 
comme par l’exemple qu’il nous donne dans l’engagement de 
toute sa vie au service de la justice et de la vérité pour ses frères 
et sœurs humains, avec quelle lucidité, quelle passion et toujours 
en fidélité à la "Parole donnée". Après sa conversion, Louis 
Massignon va renoncer aux fruits frelatés de l’arbre du Paradis 
perdu, l’arbre des littérateurs primés et des académiciens. Il va 
rechercher les fruits de la religion pour s’en nourrir et s’abreuver 
au bois fleuri du sang versé, coulant des stigmates glorieux et du 
coté percé : blason de sa compassion universelle. C’est au Jardin 
de l’agonie et à celui des deux rives, du christianisme et d’un 
islam intérioriste, qu’il va désormais cultiver les fleurs de son 
expression orale et écrite : une parole extasiée. Je ne pense pas 
qu’on puisse rester insensible à l’intensité lumineuse de son 
écriture, à la perpétuelle vibration lyrique de son style. C’est 
pourquoi, de, j’ai cru bon de souligner deux traits de sa 
personnalité : l’écrivain et le mystique. 

L’écrivain de génie a su mettre son immense talent au 
service de la science dont il était porteur, mais encore à celui de 
l’expression de sa vie spirituelle et de son expérience mystique. 



Jacques Keryell 

- 56 - 
 

 Cette écriture, tout à fait originale, remarquable par bien 
des aspects, peut nous introduire à sa façon, à l’intime, au secret 
de sa personnalité. Et c’est au cœur de son "abandon extatique" 
commencé en Irak (visitation de l’Étranger) et qui se renouvellera 
tout au long de sa vie, que s’est concrétisée cette alchimie 
humano-divine, dans une vie chrétienne au quotidien, dans un 
long et combien douloureux cheminement, qui allait le conduire 
vers ce qu’il appelait une extase : "La mort est une brûlure 
suprême, une extase terrible". Louis Massignon écrivit encore : 
"c’est sur le seuil de la mort que langage et musique se 
rejoignent dans des mots de plus en plus brefs ; la locution 
théophatique se réduit au cri d’un seul Nom adoré". 

Certes, il parle bien de la mort ultime, et de cet "au-delà de 
la mort" qui pour lui est "l’Essentiel Désir", mais pensons 
également et surtout à la mort à soi-même, celle de tous les 
jours, dans cet abandon total de chacune et de chacun aux 
desseins de Dieu sur eux. Comme il le confie dans une lettre à un 
ami : "l’Amour est fort comme la mort" en s’élevant sur trois plan 
successifs : 1) la mort de nos satisfactions personnelles, que 
l’usure de nos sens et de nos membres facilite, Dieu merci ; 2) la 
mort de nos jouissances spirituelles, car il est dur de renoncer à 
pleurer "de ne pouvoir pleurer" de désir de Dieu ; 3) la mort de 
nos avant-goûts des béatitudes éternelles, des mérites que nous 
voudrions acquérir en promouvant des œuvres saintes, (...) et 
plus profondément la mort de tout profit particulier, de tout 
"trésor" personnel dans le ciel des cieux . (inédit) 

Pour Massignon, "le mystique essaie ainsi de nous faire 
retrouver la commotion initiale que son cœur a enregistrée ; on 
sait en effet qu’elle est l’importance, pour les mystiques, du 
cœur aux oscillations régulières ; le continuel rebroussement sur 
place des pulsations, l’incessant retour au temps fournit la seule 
base constructrice pour l’unité mentale de la personne, le rythme 
pour son temps, la trame historique pour sa vie. C’est dans le 



Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans l'abandon 

- 57 - 
 

cœur que s’insère la commotion, comme une blessure où le 
mystique croit trouver une intervention de l’être transcendant ; 
ces commotions de plus en plus intelligibles peuvent se grouper 
en séries croissantes : allant jusqu’au "déplacement" de la 
conscience" (O.M. II. p. 364). 

Toute la vie de Louis Massignon semble déjà comme 
condensée dans cette première expérience, dans cette 
"commotion" vécue au jardin de nos premiers parents, le pays de 
"Babel (étymologiquement : porte de la divinité), où Dieu 
confondit le langage de ses habitants" (Genèse XI-9), mais où 
Massignon réapprit à parler le langage de la Foi au Dieu d’Amour, 
langage qui devint au cours des ans, cette parole extasiée. 
2 - Langue et spiritualité : 

Mais que nous dit Louis Massignon du langage ? Je retiendrai 
trois passages bien connus. "Car le langage est doublement un 
"pèlerinage", un "déplacement spirituel", puisqu’on n’élabore un 
langage que pour sortir de soi vers un autre : pour évoquer avec 
lui un Absent, la troisième personne". (O.M. II. p. 581). 
"Maintenons que le langage est essentiel à l’expression de tout 
mysticisme authentique, que le langage donne à la pensée son 
"mordant", qu’il est l’acte militant par excellence, l’épée que ne 
souille la boue d’aucun péché quand elle le traverse en sifflant, 
en témoignant la vérité". (O.M. II. p. 479). 

Louis Massignon se pose la question des fins dernières du 
langage "qui peut faire accéder au Réel, car il recèle un sens 
"anagogique", un harpon destiné à tirer l’âme à Dieu : pour sa 
liesse ou pour son dam". (O.M. II. p. 479). Pour lui "la raison 
d’être et de survivre d’une langue, réside dans son mode original 
d’expression des faits sociaux et humains". 

Louis Massignon considérait la spiritualité comme 
intimement liée à la langue qu’on parle ; c’était là un des 
éléments fondamentaux de sa conception du caractère concret 
de la méditation. Et il voyait dans les langues sémitiques une 



Jacques Keryell 

- 58 - 
 

"certaine disposition à la vision intérieure", du fait du caractère 
"germinatif" de ces langues. La langue de Massignon est centrée 
autour de la notion essentielle du "tadmin" arabe, ce qu’il appelle 
"l’involution sémantique du concept". "D’elle-même, la langue 
arabe coagule et condense, avec un certain durcissement 
métallique, et parfois une réfulgence hyaline de cristal, l’idée 
qu’elle veut exprimer, sans céder sous la prise du sujet parlant 
qui l’énonce. C’est une langue sémitique, occupant donc une 
position intermédiaire entre les langues aryennes et les 
agglutinantes. En arabe, la seule qui subsiste comme langue de 
civilisation, (...) l’idée jaillit de la langue, de la phrase comme 
l’étincelle du silex". (L.M. Les trois prières d’Abraham, Le 
Cerf, 1997, p. 93). 

Poésie et mystique n’ont-ils pas en commun de tendre vers 
un dépassement et d’atteindre l’ineffable, quant il s’agit d’une 
expérience fruitive de Dieu qui est le Tout Autre. Le langage qui 
caractérise Massignon est, en ce qu’il a de plus accompli, le 
langage de la vision intérieure ; en cela il passe au-delà de tout 
discours rationnel, c’est un langage de certitude, celui du témoin 
fidèle. 

L’important pour Massignon était disait-il, d’instaurer un 
nouveau langage entre Dieu et l’Homme. Dans ce langage il est 
donné à l’Homme de devenir le visage de Dieu, grâce à ce que 
Massignon appelait "l’inversion amoureuse des rôles" par 
l’échange essentiel de la Parole entre "Toi et moi", un "Toi et un 
moi" humano divin (voir J. Keryell ; Jardin Donné, p. 136). C’était 
une façon pour lui, de dépasser l’univers créé : "l’enceinte 
infrangible de notre prison spatiale et temporelle" (L.M.). 

Et si l’Homme peut déchiffrer ce nouveau langage, c’est 
qu’il est devenu lui-même le sens de l’univers, le sens par 
excellence de l’épiphanie de Dieu par le Christ. 

Ainsi, par la grâce de son écriture poétique, Louis Massignon 
arrive à suggérer l’indicible, l’ineffable, à nous donner le 



Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans l'abandon 

- 59 - 
 

sentiment du divin, si bien que le lecteur que nous sommes, 
participe d’une certaine façon à son expérience mystique et 
devient en quelque sorte Témoin de la présence de Dieu. 

Par ce que nous connaissons de la vie de Louis Massignon, de 
ce que nous en savons par les témoignages recueillis auprès de 
ceux qui, plus que moi l’ont fréquenté, nous pouvons le 
considérer comme un authentique mystique chrétien, bien 
incarné dans son temps. Sa perception du mystère divin, 
intermittente, fugitive, a atteint sa conscience comme une 
"commotion", un choc douloureux, crucifiant. Et c’est là dans ce 
désert intérieur que la Parole surgit. Car seul le silence doit 
rendre ce qui dépasse la parole. C’est dans le silence que Dieu se 
fait connaître dans cet au-delà du langage, par sa signification 
même. "Si tu demeures en vrai silence, tu entendras le chant 
secret de ma Présence". 

Dans l’étude de sa conversion publiée par son fils Daniel, on 
peut lire ces lignes "Choc soudain, le 3e après les 3 et 7 mai, d’un 
surnaturel que je reconnaissais maintenant : heurt d’un seuil, 
entrée dans l’irrésistible, l’inéluctable... Je me ressaisis, coi, 
humble, attentif, soumis pour la confrontation. Alors, intuition, à 
l’horizon mental, d’un effort de traction coordonné, à travers le 
monde entier, vers Dieu... La clarté surnaturelle persiste, insiste, 
solennelle, laissant libre, mais pesant un peu, interrogatrice, sur 
mon anxiété". (L.M.) ; (Daniel Massignon, Islamochristiana n° 14, 
p. 192). 

Comme pour tout mystique authentique qui a réellement 
fait l’expérience douloureuse des profondeurs de Dieu et de son 
Amour jaloux, je pense que la "langue" de Massignon, son écriture 
dans sa maturité, est née d’une crucifiante expérience de vie. 
C’est dans une vision spirituelle reçue par voie de nescience, 
vision purement intérieure, communiquée à son insu, que cette 
langue dépasse et la parole et le silence, ou plutôt se situe dans 
un silence habité par une parole intérieure extasiée. Celui-là qui, 



Jacques Keryell 

- 60 - 
 

comme lui, a fait l’expérience de l’altérité absolue du Dieu 
d’amour auquel il croyait et duquel il vivait, celui-là peut parler 
de façon allusive, symbolique, de cette éprouvante expérience 
pâtie dans une grande solitude de cœur. 

Chez Louis Massignon, son écriture, si souvent énigmatique, 
anagogique, est comme un voile qui tout à la fois dissimule et 
révèle. La vérité qu’il veut exprimer est pour lui "perspective 
prégnante d’absolu" parce que Massignon est avant tout un 
maître de vie et de pensée, sans dogmatisme aucun. Sa parole 
est comme un psaume, une prière arrachée hors de lui-même, un 
cri, oui un cri de parturition. 

L’écriture de Massignon est centrée sur la Présence du 
Christ dans nos vies. Enracinée dans la douloureuse expérience 
des profondeurs de Dieu et de sa vie au quotidien, l’authenticité 
du message de Massignon prend toute sa force, grâce à la 
puissance, à la rigueur, à la lucidité de son verbe, qui frappe 
comme l’éclair, qui illumine comme la flamme, mais aussi qui 
caresse comme l’eau lustrale, celle de l’intensité poétique de sa 
phrase. Dans son expérience poético-mystique son "Je" est 
devenu un "Autre". Homme de désir il voyait par l’œil du cœur. 
Tiré hors de lui par la Beauté, il fit la découverte de Dieu qui, 
comme le dit un "hadith" est beau et aime la Beauté. 

Je crois qu’on peut parler de sa vocation comme de celle 
d’un être blessé d’un traumatisme en beauté. Khalil Gibran, le 
poète libanais, écrit très justement dans le Prophète : "La beauté 
n’est pas un désir mais une extase". La langue de Massignon en 
est, du même coup, transfigurée, sublimée ; elle est porteuse de 
cette beauté, tout autant dans son fond que dans sa forme, c’est 
comme une épiphanie de la Beauté. "C’est une beauté de 
l’éparpillement, de l’incendie, du corps décomposé : la coupe 
profonde et inépuisable qu’il ne cesse de porter à ses lèvres" 
(Laure Meesemaecker thèse non publiée). 

Sachant que l’Esprit parle à notre esprit dans le silence, 



Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans l'abandon 

- 61 - 
 

c’est aussi ce qui a amené L. Massignon à cultiver la spiritualité 
du silence et du désert. Seul le silence peut rendre ce qui 
dépasse la parole. "Le silence humain n’est d’ailleurs pas pur 
néant, mais ambivalence positive" et : "La Parole est perçue dans 
le silence" (L.M. Parole donnée, p. 258). "C’est parce qu’il est du 
côté du silence que Massignon élabore une poétique de 
l’Incarnation ; si le seul objet du langage est de parler de Dieu et 
si, comme le pensait également Bloy, c’est toujours Dieu qui 
parle par notre bouche, la défaillance des mots humains doit 
ouvrir l’espace d’une autre représentation : signes muets du sang 
et des larmes" (Passion I, p. 30 ; dans : Laure Meesemaecker). 
3 - L’Abandon est plus que l’Extase : 

Je voudrais souligner fortement ce que Louis Massignon 
affirme dans ses écrits concernant les mystiques et qu’il me 
semble légitime de lui attribuer. Nous touchons ici à l’essentiel 
de notre propos. La spiritualité de Massignon se manifeste comme 
une spiritualité non de "l’extase" prise au sens habituel du terme 
en spiritualité chrétienne, mais de "l’abandon". "Il est évident 
qu’on ne peut trouver Dieu ici-bas que disparaissant dans les 
larmes". (L.M. O.M. II, p. 578), "car les larmes qui nous penchent 
sur le puits de l’éternelle consolation, y rejoignent le reflet des 
étoiles et nous font relever les yeux vers le ciel, pour les y 
trouver" (O.M. II, p. 850). "Le sang des larmes est le breuvage de 
Dieu même" disait Al -Hallaj. 

Massignon écrit ailleurs : "L’abandon est plus que l’extase, 
c’est lui qui rend, dès maintenant, le devenir que nous sommes, 
immortel" (Lettre à Mary Kahil, N° 111 ; 04 - 01 -1947). 

Comment ne pas mentionner ici cette phrase de Hallaj : 
"Nos cœurs sont une seule vierge, où seule la présence du 
Seigneur pénètre pour y être conçue". Après Al-Hallaj, Louis 
Massignon nous parle du point vierge, ce point qui dans l’homme, 
serait le lieu inviolable de la présence divine. C’est sur ce point 
que s’articule le fiat, le kun humano - divin de l’homme 



Jacques Keryell 

- 62 - 
 

totalement abandonné à son Seigneur. 
Par l’abandon, Massignon semble ainsi, avoir été introduit 

dans les profondeurs du redoutable Amour de Dieu. 
L’esseulement d’amour : "infirad, répond étroitement à l’amour, 
désir essentiel de Dieu même, en arabe : ishq dhati". 

Dans son état parfait, l’amour est extase, non pas comme 
moment d’ivresse, mais comme sortie de soi, exode vers un 
ailleurs, pèlerinage, et surtout comme abandon à la volonté 
divine, allant du "je" enfermé sur lui-même, vers le don et la 
découverte de soi-même et celle de Dieu qui est Amour. La 
volonté de Dieu à ce moment, n’est plus une volonté étrangère 
qui s’impose de l’extérieur, mais la propre volonté du mystique. 
Dieu n’est-Il pas plus intime à nous-mêmes que nous ne le 
sommes nous-mêmes ? L’Amour est "divin" parce qu’il vient de 
Dieu pour nous unir à Lui et nous faire devenir "un" avec tous les 
humains, nos sœurs, nos frères. 

Il y aurait des centaines de lettres à citer, mais j’insiste sur 
ce point : pareille expérience n’a rien à voir avec le "dolorisme 
de l’époque", comme certains aiment à le souligner ou voudraient 
nous le faire croire. Non, il n’en est rien. Et faire l’impasse sur 
l’aspect intérieur de la vie de Louis Massignon nous condamnerait 
à en donner une image très partielle. Dieu était au cœur de toute 
sa vie. Il en est le fil conducteur. 
4 - Un témoignage en forme de martyre : 

Avant sa conversion, Louis Massignon avait écrit : 
"l’intelligibilité de la souffrance est notre problème central qu’il 
faut à tout prix déchiffrer". Toute sa vie de croyant lui a permis 
d’appréhender ce mystère, de le vivre. 

Relevons qu’en arabe le terme "chahada" : témoignage et 
profession de foi musulmane est de la même racine que "chahid" 
qui signifie martyr, celui qui témoigne non seulement par ses 
paroles mais par l’offrande de sa vie, par son sang. Le mystique 
est un témoin qui témoigne de Dieu .On notera qu’en grec 



Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans l'abandon 

- 63 - 
 

chrétien, les termes : témoignage et martyre sont rendus par le 
même mot : martus. Cette descente dans l’agonie au quotidien 
lui rappelait avec St. Jean "qu’il faut renaître de l’Esprit" quand 
l’évangéliste relate le discours de Jésus à Nicodème. 
5 - Une vie, une œuvre : 

Les écrits de Massignon fulgurent comme autant d’éclairs 
prophétiques dans l’aurore radieuse, striée de sang et de larmes 
de notre éternité en marche. Ils nous arrachent à la pesanteur 
ontologique du soi humain, à sa médiocrité viscérale. Dans 
l’épaisseur du réel ou nous sommes immergés, ou nous sommes 
assoupis, sa parole nous éveille à un monde nouveau. Signes et 
symboles deviennent un authentique langage,- écho déjà divin 
d’un au-delà des choses-, qui nous font signe, peut-être, dans le 
"friselis des vagues ensoleillées comme dans le roucoulement des 
colombes", ou bien "quand l’océan monte avec sa marée et sa 
clameur..., et que la dernière vague va tout submerger". C’est 
aussi dans la "beauté éminemment persuasive du désert" et même 
dans "le voile impalpablement féminin du silence". Mais c’est 
aussi et surtout dans l’abandon, le mépris, le doute de soi-même 
avec "toutes les amertumes de l’amour", en "partageant le pain 
de la douleur des abandonnés" ou encore dans le visage qui nous 
sourit à travers "l’ablution non sanglante des larmes, les siennes 
et les notre". 

Louis Massignon nous a laissé son témoignage qu’il a conçu 
comme une femme dans la douleur. Il faut noter chez lui 
l’importance du "cri de parturition" qui revient dans ses textes de 
façon incessante. Ainsi nous transmet-il son message dans une 
langue qui est tout à la fois "science et poésie", "prudence et 
confidence", "force et douceur" (Bernard Guyon), pour manifester 
une vérité rayonnante, celle qu’il a reçue, celle dont il a vécu : 
que l’Amour de Dieu nous a été manifesté par son Fils jusqu’à 
offrir sa vie humaine pour nous. Il nous reste à nous associer à 
cette œuvre de salut. Pour Patrick Laude, "il ne serait guère 



Jacques Keryell 

- 64 - 
 

exagéré d’écrire que, sous le rapport spirituel le monde intérieur 
de Massignon est un monde essentiellement féminin, en ce sens 
qu’il révèle toujours la primauté et la liberté toute intérieure de 
la grâce par rapport aux formes qui en sont les véhicules 
provisoire dans le monde" (Massignon intérieur, p. 65). 

Au début de cette présentation nous avions noté ce qu’avait 
écrit Jacques Maritain de Louis Massignon : "Toute sa vie a été 
sous le signe du sacrifice". Témoin de la transcendance divine et 
de l’Amour de Dieu manifesté en Jésus pour tous les Hommes, 
c’est donc dans l’abandon, la souffrance, la solitude, les larmes, 
une certaine déréliction, que Louis Massignon a trouvé la source 
d’une langue incomparable. Celle ci, bien que de chez nous, très 
humaine, a déjà l’accent, le goût, le parfum d’un au-delà 
indicible, auquel elle nous introduit, "car le langage est 
doublement un pèlerinage, un déplacement spirituel, puisqu’on 
n’élabore un langage que pour sortir de soi vers un autre pour 
évoquer avec lui un Absent", "pour tout dépasser vers l’Amour" 
(L.M.). C’est bien là tout le mystère du Verbe qui nous introduit 
au monde du divin, mystère de l’Incarnation rédemptrice, "route 
royale" sur laquelle chacun de nous est appelé à marcher. Et 
c’est dans la souffrance et la pauvreté angoissante de la créature 
que "la Présence divine se précipite avec toute sa gloire" pour s’y 
dévoiler au Jardin de la Parole. 

Concevoir dans "l’extase de l’abandon" la Parole de Vérité, 
cette parole extasiée, celle qui donne la vie, tout en restant à 
l’écoute de cette même Parole à l’œuvre dans l’Histoire et chez 
tous les autres, à commencer par les plus petits, dans une 
attitude d’Hospitalité sacrée face à l’inattendu, telle est, me 
semble-t-il, une part du "Dépôt" et non des moindres, que nous a 
légué Louis Massignon. Puissent ses écrits nous aider à en saisir 
aujourd’hui encore tout le sens et toute la portée, pour nous 
ouvrir aux autres et au Tout Autre et nous faire passer nous aussi, 
de notre Babel fondé sur le particularisme, la confusion et la 



Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans l'abandon 

- 65 - 
 

puissance, au jardin d’une parole d’abandon, d’une parole 
extasiée, expression de notre amour pour Dieu et de notre amour 
pour tous les hommes nos frères. 

Notes et références : 
1 - L. Gardet : Mystique musulmane, Vrin, Paris 1968, p. 83. 
2 - Roger Arnaldez : Mélanges Louis Massignon, Damas 1956. 
3 - Louis Massignon : Essai sur les origines du lexique technique de la mystique 
musulmane, Vrin, Paris 1954. 
4 – L. Massignon : La Passion d’Al Hallaj, 2e éd., Gallimard, Paris, 1975. 
5 – L. Massignon : Divan d’Al Hallaj, 4e éd., Le Seuil, Paris, 1981. 
6 – L. Massignon : Akhbar Al Hallaj, Vrin, Paris 1936 - 1956. 
7 – L. Massignon : Parole donnée, 3e édition, Le Seuil, Paris 1983. 
8 - Al Ghazali : Livre de l’Amour, Trad. M. L. Siauve, Vrin, Paris 1986. 
9 - Jacques Keryell : Louis Massignon : L’Hospitalité sacrée. Ed. Nouvelle 
cité, 1987. (Correspondance L. Massignon - Mary Kahil). 
10 - Jacques Keryell : Jardin donné, Louis Massignon à la recherche de 
l’Absolu, Ed. St Paul, 1993. 
11 - Jacques Keryell : Louis Massignon et ses contemporains (collectif), Ed. 
Karthala, 1997. 
12 - Jacques Keryell : Louis Massignon : Au cœur de notre temps (collectif). 
Ed. Karthala, 1999. 

Pour citer l'article : 
 Jacques Keryell : Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans 
l'abandon, Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 08, 
2008,  pp. 51 - 65. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

