Revue Annales du patrimoine - N° 08 / 2008

Louis Massignon
I’amour mystique ou I’extase dans I’abandon

Jacques Keryell
Toulouse, France
Résumé :

Parler de Massignon et de son Amour de Dieu n'est pas chose aisée. En
effet, si les mystiques musulmans des premiers siecles de I'hégire ont été les
hérauts de cet Amour : Al-Hallaj, Rabia al-Adawiyya, Al-Niffari, Ibn Arabi,
Anséri, Al-Ghazali, 'Amour de Dieu comme tel, n'est pas au cceur du "ilm al
kalam", de la théologie musulmane traditionnelle. Pour Massignon, langue et
spiritualité étaient intimement liées. Si je devais me placer dans une
perspective musulmane, je dirais que Louis Massignon se situe dans la ligne de
la "wahdat al shuhdd", celle de "l'unicité du témoignage" ou Dieu se témoigne
Lui-méme en son mystére dans le cceur du soufi.

Mots-clés :
amour de dieu, mysticisme, Massignon, Islam, extase.

*k*k

La démarche scientifique et universitaire de Louis Massignon
tout comme sa vie spirituelle a été fondamentalement marquée
par I’expérience mystique d’Al-Hallaj et par la sienne, en Irak
en 1908. C’est pourguoi je me permettrais tout d’abord,
quelques remarques préliminaires destinées au lecteur
musulman, s’il en est, d’une autre culture que la mienne, afin
d’éviter toute confusion possible. Un méme mot ne désigne pas
nécessairement la méme réalité en des contextes différents, et
donc en milieux musulmans et en milieux chrétiens. Ce qui est
déja vrai entre chrétiens arabes et musulmans arabes au Proche
Orient, I’est d’autant plus, quand on passe d’une langue a I’autre
et d’une religion a une autre.

Il est en effet capital de bien saisir le sens des mots en
francais comme dans n’importe quelle langue que ce soit. Pour
expliciter mon propos, je prendrai un exemple tiré de deux
termes coraniques attribués a Dieu et mentionnés dans toutes les
sourates du Coran : Al Rahman, Al Rahim, traduits habituellement

© Université de Mostaganem, Algérie 2008



Jacques Keryell

en francais par : Le Clément, Le Miséricordieux, selon I’acception
commune que leur donne la Tradition musulmane officielle en
francais. Et pourtant, ces deux termes proviennent de la méme
racine trilitere arabe : RHM, dont le substantif Rahim signifie
I’utérus, la matrice maternelle. Par ailleurs, la Clémence, du
latin clementia, est une vertu qui consiste a pardonner. La
Miséricorde, qui vient du latin miseria (malheur) et de cor, cordis
(cceur), exprime la compassion de celui qui éprouve et souffre
avec l’autre. Clémence et Miséricorde ne sont, a mon sens, que
des attributs de I’Amour. L’Amour de Dieu pour I’Homme est un
amour qui pardonne. Dieu est bien nommé dans le Coran
(71 fois), le Ghafur, Celui qui pardonne. En contexte chrétien,
j’exprimerais cette Clémence et cette Miséricorde comme étant
la Tendresse matricielle de Dieu a I’égard de I’Homme, auquel
celui-ci répondra par une adoration, une louange et une action de
grace de tous les instants, expression d’un amour filial, amour
dont Dieu seul est le principe et la fin.

La notion de Tendresse matricielle me semble donc mieux
correspondre a la racine arabe RHM. Ici encore, gardons nous de
conserver a nos mots humains le sens commun inhérent a leur
origine, mais, bien au contraire, sachons leur donner cette
dimension analogique et transcendante qui leur revient. En tout
état de cause, Dieu n’est rien de ce qu’on croit connaitre et
nommer de Lui. Il n’est pas un seul étre et il n’est pas leur
ensemble. Il a toutes les perfections mais n’est défini par aucune
d’elles. Il est ce Dieu que nul ceil de créature n’a jamais vu, que
nulle pensée humaine n’a jamais congu, que nulle parole ne peut
dire, Lui le seul qu’on ne peut nommer. Il est le Tout Autre,
I’Inconnaissable Tous nos mots humains ne sont que des images
quant ils parlent de Lui. "Tout ce qui te vient a I’esprit au sujet
d’Allah, de Son essence et de Ses attributs, sache qu’ll est cela et
qu’ll est autre que cela" (Emir Abd el Kader).

Le Coran Ilui-méme utilise fréquemment des termes

- 52 -



Louis Massignon 1'amour mystique ou l'extase dans I'abandon

anthropomorphiques pour parler de Dieu : de Son visage par
exemple ; (Coran, 2/109) ; de sa main (Coran, 5/69 ; 18/55) ; de
son trone (Coran, 11/9) etc... Dans la tradition chrétienne, la
paternité divine doit s’entendre symboliquement, au sens
premier du terme quand il s’agit de Dieu et au sens dérivé quand
il s’agit des hommes : paternité biologique, spirituelle,
nourriciere, d’adoption, car c’est de Dieu que toute paternité
tire son nom. Le terme Karim, cité 21 fois dans le Coran, veut
exprimer la douce et bienfaisante Générosité de Dieu pour ses
créatures. Mais pourquoi tant de commentateurs du Coran ont-ils
étonnamment dévié le sens de certains mots comme ceux de :
hubb, mahabba : amour, Ishq et shawq : désir ardent, : wadd :
tendresse, quand ces termes concernent I’amour de réciprocité
entre Dieu et I’Homme ? "Dieu va faire venir un peuple, qu’ll
aimera et eux aussi L’aimeront ; yuhibbuhum wa yuhibbunahu” ;
(Coran, 5/59). "Mon Seigneur est miséricordieux et aimant :
wadud" ; (Coran, 11/92) ; "Il est celui qui pardonne, celui qui
aime les hommes : al waddd" ; (Coran, 85/14). S’agit-il d’un réel
amour comme le professaient Al-Ghazali et beaucoup des
mystiques précédemment cités ? Un hadith nous rapporte : "Mon
serviteur ne cessera de se rapprocher de moi par des prieres
surérogatoires jusqu’a ce que Je I’aime, Je serai son oreille avec
laquelle il entendra, son ceil avec lequel il verra, sa main avec
laquelle il frappera, son pied avec lequel il marchera. Quand il
Me demandera une chose, Je la lui accorderai" (Rapporté par Al-
Bokhari).

Al -Hallaj n’a-t-il pas dit : "Nous sommes deux esprits
infondus en un seul corps. Aussi me voir c’est Le voir et Le voir
c’est nous voir". (Tawasin). Il est admirable de voir comment Al-
Hallaj a vécu ce réve originaire de I’Homme, de son unification a
Dieu ! Cette unification n’est pas celle du monisme existentiel :
wahdat al wujud, de I’annihilation de I’homme en Dieu : fana,
mais, bien au contraire, comme I’écrit Benoit XVI, "elle est une

- 53



Jacques Keryell

unité qui crée I’amour, dans laquelle les deux, Dieu et I’Homme,
restent eux-mémes et pourtant deviennent totalement un".
Concernant cet amour, trop de juristes musulmans ne
parleraient-ils pas plutét d’une crainte révérencielle, d’une
obéissance respectueuse a la Loi de Dieu et par ailleurs d’une
condescendance bienveillante de Dieu a I’égard des Hommes ?
L’islam officiel a toujours hésité devant cet absolu de I’amour. Il
lui est difficile d’envisager I’union intentionnelle d’amour, qui
unirait en esprit et volonté, - mais non selon la substance -, la
créature si parfaite soit-elle a son Créateur. Selon Roger
Arnaldez, lbn Hazm lui-méme, n’a jamais hésité a opposer le
Coran et la Tradition, a I’ceuvre des juristes dans laquelle il ne
voit qu’une construction humaine. Ainsi la spiritualité musulmane
s’enracine dans la méditation du Coran et de la Sunna, mais trop
souvent et de facon générale, a travers les commentaires
réservés et sourcilleux des juristes. Elle est heureusement et
authentiquement vécue dans un esprit de totale confiance et
d’abandon (tawakkul et istislam) par les humbles, les sans voix,
les femmes ; j’en suis un témoin admiratif depuis plus de
cinquante années. La spiritualité chrétienne, elle, s’inspire a
travers les Evangiles, de la vie du Christ, - le sceau de la
sainteté -, ainsi que de la vie de nombreux saints et saintes qui
ont recherché la voie de la perfection a la suite de leur Modele
Unique, Jésus de Nazareth, fils de Marie, Kalimat Allah, qui nous
a manifesté ce que sont les moeurs de Dieu envers ses créatures.
L’amour qui a sa source en DIEU qui est AMOUR Absolu, est en
francais, un terme bien dévoyé ! Mais pour un chrétien, I’amour
au sens noble du terme, impligue un minimum de connaissance
de I’'aimé (qu’il soit Dieu ou les autres) ; il exige le respect,
I’écoute amicale, la confiance, I’abandon mais encore la
compassion, la miséricorde et le pardon .ll est un chemin de
partage et de communion. L’amour consiste non a sentir qu’on
aime mais a vouloir aimer. Vouloir aimer c’est déja aimer. Il n’y

- 54 -



Louis Massignon 1'amour mystique ou l'extase dans I'abandon

a pas d’authentiqgue amour sans déprise de soi-méme, sans se
décentrer de soi-méme pour laisser toute la place a I’autre pour
"se mettre, disait Massignon, dans I’axe de sa naissance". L’amour
n’est pas émotion ni illumination, il est désir et don incessant de
lui-méme. Il doit étre don de soi a Dieu et aux autres. "Quiconque
aime est né de Dieu et connait Dieu, car Dieu est amour" (1Jn, 4,
1-8). Cette connaissance de Dieu n’est pas rationnelle mais
expérimentale, fruitive, patie. Comment Louis Massignon a-t-il
vécu toutes ces exigences de I’amour ? C’est ce qu’il nous faut
essayer de découvrir a partir de ses écrits.

1 - L’écrivain et le mystique :

A quelque sphere religieuse, politique ou sociale que nous
appartenions, Louis Massignon nous attire, nous séduit, nous
entraine aujourd’hui comme hier. Et cela a plus d’un titre,
comme par I’exemple qu’il nous donne dans I’engagement de
toute sa vie au service de la justice et de la vérité pour ses freres
et sceurs humains, avec quelle lucidité, quelle passion et toujours
en fidélité a la "Parole donnée". Apres sa conversion, Louis
Massignon va renoncer aux fruits frelatés de I’arbre du Paradis
perdu, I’arbre des littérateurs primés et des académiciens. Il va
rechercher les fruits de la religion pour s’en nourrir et s’abreuver
au bois fleuri du sang versé, coulant des stigmates glorieux et du
coté percé : blason de sa compassion universelle. C’est au Jardin
de I’agonie et a celui des deux rives, du christianisme et d’un
islam intérioriste, qu’il va désormais cultiver les fleurs de son
expression orale et écrite : une parole extasiée. Je ne pense pas
qu’on puisse rester insensible a I’intensité lumineuse de son
écriture, a la perpétuelle vibration lyriqgue de son style. C’est
pourquoi, de, j’ai cru bon de souligner deux traits de sa
personnalité : I’écrivain et le mystique.

L’écrivain de génie a su mettre son immense talent au
service de la science dont il était porteur, mais encore a celui de
I’expression de sa vie spirituelle et de son expérience mystique.

- 55



Jacques Keryell

Cette écriture, tout a fait originale, remarquable par bien
des aspects, peut nous introduire a sa facon, a I’intime, au secret
de sa personnalité. Et c’est au cceur de son "abandon extatique"
commencé en Irak (visitation de I’Etranger) et qui se renouvellera
tout au long de sa vie, que s’est concrétisee cette alchimie
humano-divine, dans une vie chrétienne au quotidien, dans un
long et combien douloureux cheminement, qui allait le conduire
vers ce qu’il appelait une extase : "La mort est une brdlure
supréme, une extase terrible". Louis Massignon écrivit encore :
"c’est sur le seuil de la mort que langage et musique se
rejoignent dans des mots de plus en plus brefs ; la locution
théophatique se réduit au cri d’un seul Nom adoré".

Certes, il parle bien de la mort ultime, et de cet "au-dela de
la mort" qui pour Ilui est "I’Essentiel Désir", mais pensons
également et surtout a la mort a soi-méme, celle de tous les
jours, dans cet abandon total de chacune et de chacun aux
desseins de Dieu sur eux. Comme il le confie dans une lettre a un
ami : "I’Amour est fort comme la mort" en s’élevant sur trois plan
successifs : 1) la mort de nos satisfactions personnelles, que
I’usure de nos sens et de nos membres facilite, Dieu merci ; 2) la
mort de nos jouissances spirituelles, car il est dur de renoncer a
pleurer "de ne pouvoir pleurer" de désir de Dieu ; 3) la mort de
nos avant-godts des béatitudes éternelles, des mérites que nous
voudrions acquérir en promouvant des ceuvres saintes, (...) et
plus profondément la mort de tout profit particulier, de tout
"trésor" personnel dans le ciel des cieux . (inédit)

Pour Massignon, "le mystique essaie ainsi de nous faire
retrouver la commotion initiale que son cceur a enregistrée ; on
sait en effet qu’elle est I'importance, pour les mystiques, du
cceur aux oscillations régulieres ; le continuel rebroussement sur
place des pulsations, I’incessant retour au temps fournit la seule
base constructrice pour I’unité mentale de la personne, le rythme
pour son temps, la trame historique pour sa vie. C’est dans le

- 56 -



Louis Massignon 1'amour mystique ou l'extase dans I'abandon

coeur que s’insére la commotion, comme une blessure ou le
mystique croit trouver une intervention de I’étre transcendant ;
ces commotions de plus en plus intelligibles peuvent se grouper
en séries croissantes : allant jusqu’au "déplacement” de la
conscience" (O.M. II. p. 364).

Toute la vie de Louis Massignon semble déja comme
condensée dans cette premiere expérience, dans cette
"commotion” vécue au jardin de nos premiers parents, le pays de
"Babel (étymologiquement : porte de la divinité), ou Dieu
confondit le langage de ses habitants" (Genése XI-9), mais ou
Massignon réapprit a parler le langage de la Foi au Dieu d’Amour,
langage qui devint au cours des ans, cette parole extasiée.

2 - Langue et spiritualité :

Mais que nous dit Louis Massignon du langage ? Je retiendrai
trois passages bien connus. "Car le langage est doublement un
"pélerinage"”, un "déplacement spirituel”, puisqu’on n’élabore un
langage que pour sortir de soi vers un autre : pour évoquer avec
lui un Absent, la troisieme personne". (O.M. Il. p. 581).
"Maintenons que le langage est essentiel a I’expression de tout
mysticisme authentique, que le langage donne a la pensée son
"mordant”, qu’il est I’acte militant par excellence, I’épée que ne
souille la boue d’aucun péché quand elle le traverse en sifflant,
en témoignant la vérité". (0.M. Il. p. 479).

Louis Massignon se pose la question des fins derniéres du
langage "qui peut faire accéder au Réel, car il recele un sens
"anagogique”, un harpon destiné a tirer I’ame a Dieu : pour sa
liesse ou pour son dam". (O.M. Il. p. 479). Pour lui "la raison
d’étre et de survivre d’une langue, réside dans son mode original
d’expression des faits sociaux et humains".

Louis Massignon considérait la spiritualité comme
intimement liée a la langue qu’on parle ; c’était la un des
éelements fondamentaux de sa conception du caractére concret
de la méditation. Et il voyait dans les langues sémitiques une

- 57 -



Jacques Keryell

"certaine disposition a la vision intérieure", du fait du caractére
"germinatif" de ces langues. La langue de Massignon est centrée
autour de la notion essentielle du "tadmin" arabe, ce qu’il appelle
“I’involution sémantique du concept". "D’elle-méme, la langue
arabe coagule et condense, avec un certain durcissement
meétallique, et parfois une réfulgence hyaline de cristal, I’idée
gu’elle veut exprimer, sans céder sous la prise du sujet parlant
qui I’énonce. C’est une langue sémitique, occupant donc une
position intermédiaire entre les langues aryennes et les
agglutinantes. En arabe, la seule qui subsiste comme langue de
civilisation, (...) I’idée jaillit de la langue, de la phrase comme
I’étincelle du silex". (L.M. Les trois prieres d’Abraham, Le
Cerf, 1997, p. 93).

Poésie et mystique n’ont-ils pas en commun de tendre vers
un dépassement et d’atteindre I’ineffable, quant il s’agit d’une
expérience fruitive de Dieu qui est le Tout Autre. Le langage qui
caractérise Massignon est, en ce qu’il a de plus accompli, le
langage de la vision intérieure ; en cela il passe au-dela de tout
discours rationnel, c’est un langage de certitude, celui du témoin
fidele.

L’important pour Massignon était disait-il, d’instaurer un
nouveau langage entre Dieu et I’Homme. Dans ce langage il est
donné a I’Homme de devenir le visage de Dieu, grace a ce que
Massignon appelait "I’inversion amoureuse des roles" par
I’échange essentiel de la Parole entre "Toi et moi", un "Toi et un
moi" humano divin (voir J. Keryell ; Jardin Donné, p. 136). C’était
une fagon pour lui, de dépasser I’univers créé : "I’enceinte
infrangible de notre prison spatiale et temporelle" (L.M.).

Et si ’Homme peut déchiffrer ce nouveau langage, c’est
gu’il est devenu lui-méme le sens de I’univers, le sens par
excellence de I’épiphanie de Dieu par le Christ.

Ainsi, par la grace de son écriture poétique, Louis Massignon
arrive a suggerer I’indicible, I’ineffable, a nous donner le

-58 -



Louis Massignon 1'amour mystique ou l'extase dans I'abandon

sentiment du divin, si bien que le lecteur que nous sommes,
participe d’une certaine facon a son expérience mystique et
devient en quelque sorte Témoin de la présence de Dieu.

Par ce que nous connaissons de la vie de Louis Massignon, de
ce que nous en savons par les témoignages recueillis aupres de
ceux qui, plus que moi I’ont fréquenté, nous pouvons le
considérer comme un authentique mystique chrétien, bien
incarné dans son temps. Sa perception du mystere divin,
intermittente, fugitive, a atteint sa conscience comme une
"commotion”, un choc douloureux, crucifiant. Et c’est 14 dans ce
désert intérieur que la Parole surgit. Car seul le silence doit
rendre ce qui dépasse la parole. C’est dans le silence que Dieu se
fait connaitre dans cet au-dela du langage, par sa signification
méme. "Si tu demeures en vrai silence, tu entendras le chant
secret de ma Présence".

Dans I’étude de sa conversion publiée par son fils Daniel, on
peut lire ces lignes "Choc soudain, le 3° apres les 3 et 7 mai, d’un
surnaturel que je reconnaissais maintenant : heurt d’un seuil,
entrée dans I’irrésistible, I’inéluctable... Je me ressaisis, coi,
humble, attentif, soumis pour la confrontation. Alors, intuition, a
I’horizon mental, d’un effort de traction coordonné, a travers le
monde entier, vers Dieu... La clarté surnaturelle persiste, insiste,
solennelle, laissant libre, mais pesant un peu, interrogatrice, sur
mon anxiété". (L.M.) ; (Daniel Massignon, Islamochristiana n° 14,
p. 192).

Comme pour tout mystique authentique qui a réellement
fait I’expérience douloureuse des profondeurs de Dieu et de son
Amour jaloux, je pense que la "langue" de Massignon, son écriture
dans sa maturité, est née d’une crucifiante expérience de vie.
C’est dans une vision spirituelle recue par voie de nescience,
vision purement intérieure, communiquée a son insu, que cette
langue dépasse et la parole et le silence, ou plutét se situe dans
un silence habité par une parole intérieure extasiée. Celui-la qui,

- 59 -



Jacques Keryell

comme lui, a fait I’expérience de I’altérité absolue du Dieu
d’amour auquel il croyait et duquel il vivait, celui-la peut parler
de facon allusive, symbolique, de cette éprouvante expérience
patie dans une grande solitude de cceur.

Chez Louis Massignon, son écriture, si souvent énigmatique,
anagogique, est comme un voile qui tout a la fois dissimule et
révele. La vérité qu’il veut exprimer est pour lui "perspective
prégnante d’absolu” parce que Massignon est avant tout un
maitre de vie et de pensée, sans dogmatisme aucun. Sa parole
est comme un psaume, une priere arrachée hors de lui-méme, un
cri, oui un cri de parturition.

L’écriture de Massignon est centrée sur la Présence du
Christ dans nos vies. Enracinée dans la douloureuse expérience
des profondeurs de Dieu et de sa vie au quotidien, I’authenticité
du message de Massignon prend toute sa force, grace a la
puissance, a la rigueur, a la lucidité de son verbe, qui frappe
comme I’éclair, qui illumine comme la flamme, mais aussi qui
caresse comme I’eau lustrale, celle de I’intensité poétique de sa
phrase. Dans son expérience poético-mystique son "Je" est
devenu un "Autre". Homme de désir il voyait par I’ceil du cceur.
Tiré hors de lui par la Beauté, il fit la découverte de Dieu qui,
comme le dit un "hadith" est beau et aime la Beauté.

Je crois qu’on peut parler de sa vocation comme de celle
d’un étre blessé d’un traumatisme en beauté. Khalil Gibran, le
poéte libanais, écrit trés justement dans le Prophéte : "La beauté
n’est pas un désir mais une extase". La langue de Massignon en
est, du méme coup, transfigurée, sublimée ; elle est porteuse de
cette beauté, tout autant dans son fond que dans sa forme, c’est
comme une épiphanie de la Beauté. "C’est une beauté de
I’éparpillement, de I’incendie, du corps décomposé : la coupe
profonde et inépuisable qu’il ne cesse de porter a ses lévres"
(Laure Meesemaecker thése non publiée).

Sachant que I’Esprit parle a notre esprit dans le silence,

- 60 -



Louis Massignon 1'amour mystique ou l'extase dans I'abandon

c’est aussi ce qui a amené L. Massignon a cultiver la spiritualité
du silence et du désert. Seul le silence peut rendre ce qui
dépasse la parole. "Le silence humain n’est d’ailleurs pas pur
néant, mais ambivalence positive" et : "La Parole est percue dans
le silence" (L.M. Parole donnée, p. 258). "C’est parce qu’il est du
coté du silence que Massignon élabore une poétique de
I’Incarnation ; si le seul objet du langage est de parler de Dieu et
si, comme le pensait également Bloy, c’est toujours Dieu qui
parle par notre bouche, la défaillance des mots humains doit
ouvrir I’espace d’une autre représentation : signes muets du sang
et des larmes" (Passion I, p. 30 ; dans : Laure Meesemaecker).

3 - L’Abandon est plus que I’Extase :

Je voudrais souligner fortement ce que Louis Massignon
affirme dans ses écrits concernant les mystiques et qu’il me
semble légitime de lui attribuer. Nous touchons ici a I’essentiel
de notre propos. La spiritualité de Massignon se manifeste comme
une spiritualité non de "I’extase" prise au sens habituel du terme
en spiritualité chrétienne, mais de "I’abandon”. "Il est évident
gu’on ne peut trouver Dieu ici-bas que disparaissant dans les
larmes”. (L.M. O.M. II, p. 578), "car les larmes qui nous penchent
sur le puits de I’éternelle consolation, y rejoignent le reflet des
étoiles et nous font relever les yeux vers le ciel, pour les vy
trouver" (O.M. II, p. 850). "Le sang des larmes est le breuvage de
Dieu méme" disait Al -Hallaj.

Massignon écrit ailleurs : "L’abandon est plus que I’extase,
c’est lui qui rend, des maintenant, le devenir que nous sommes,
immortel" (Lettre a Mary Kahil, N° 111 ; 04 - 01 -1947).

Comment ne pas mentionner ici cette phrase de Hallaj :
"Nos cceurs sont une seule vierge, ou seule la présence du
Seigneur pénétre pour y étre congue". Aprés Al-Hallaj, Louis
Massignon nous parle du point vierge, ce point qui dans I’homme,
serait le lieu inviolable de la présence divine. C’est sur ce point
que s’articule le fiat, le kun humano - divin de I’lhomme

-61 -



Jacques Keryell

totalement abandonné a son Seigneur.

Par I’abandon, Massignon semble ainsi, avoir été introduit
dans les profondeurs du redoutable Amour de Dieu.
L’esseulement d’amour : "infirad, répond étroitement a I’amour,
désir essentiel de Dieu méme, en arabe : ishq dhati".

Dans son état parfait, I’amour est extase, non pas comme
moment d’ivresse, mais comme sortie de soi, exode vers un
ailleurs, pelerinage, et surtout comme abandon a la volonté
divine, allant du "je" enfermé sur lui-méme, vers le don et la
découverte de soi-méme et celle de Dieu qui est Amour. La
volonté de Dieu a ce moment, n’est plus une volonté étrangére
qui s’impose de I’extérieur, mais la propre volonté du mystique.
Dieu n’est-ll pas plus intime a nous-mémes que nous ne le
sommes nous-mémes ? L’Amour est "divin" parce qu’il vient de
Dieu pour nous unir a Lui et nous faire devenir "un" avec tous les
humains, nos sceurs, nos freres.

Il y aurait des centaines de lettres a citer, mais j’insiste sur
ce point : pareille expérience n’a rien a voir avec le "dolorisme
de I’époque"”, comme certains aiment a le souligner ou voudraient
nous le faire croire. Non, il n’en est rien. Et faire I’impasse sur
I’aspect intérieur de la vie de Louis Massignon nous condamnerait
a en donner une image tres partielle. Dieu était au coeur de toute
sa vie. Il en est le fil conducteur.

4 - Un témoignage en forme de martyre :

Avant sa conversion, Louis Massignon avait écrit
“I’intelligibilité de la souffrance est notre probleme central qu’il
faut a tout prix déchiffrer". Toute sa vie de croyant lui a permis
d’appréhender ce mystere, de le vivre.

Relevons qu’en arabe le terme "chahada" : témoignage et
profession de foi musulmane est de la méme racine que "chahid"
qui signifie martyr, celui qui témoigne non seulement par ses
paroles mais par I’offrande de sa vie, par son sang. Le mystique
est un témoin qui témoigne de Dieu .On notera qu’en grec

- 62 -



Louis Massignon 1'amour mystique ou l'extase dans I'abandon

chrétien, les termes : témoignage et martyre sont rendus par le
méme mot : martus. Cette descente dans I’agonie au quotidien
lui rappelait avec St. Jean "qu’il faut renaitre de I’Esprit" quand
I’évangéliste relate le discours de Jésus a Nicodeme.

5 - Une vie, une ceuvre :

Les écrits de Massignon fulgurent comme autant d’éclairs
prophétiques dans I’aurore radieuse, striée de sang et de larmes
de notre éternité en marche. Ils nous arrachent a la pesanteur
ontologique du soi humain, a sa médiocrité viscérale. Dans
I’épaisseur du réel ou nous sommes immergés, ou nous sommes
assoupis, sa parole nous éveille a un monde nouveau. Signes et
symboles deviennent un authentique langage,- écho déja divin
d’un au-dela des choses-, qui nous font signe, peut-étre, dans le
"friselis des vagues ensoleillées comme dans le roucoulement des
colombes”, ou bien "quand I’océan monte avec sa marée et sa
clameur..., et que la derniére vague va tout submerger". C’est
aussi dans la "beauté éminemment persuasive du désert" et méme
dans "le voile impalpablement féminin du silence". Mais c’est
aussi et surtout dans I’abandon, le mépris, le doute de soi-méme
avec "toutes les amertumes de I’amour”, en "partageant le pain
de la douleur des abandonnés" ou encore dans le visage qui nous
sourit a travers "I’ablution non sanglante des larmes, les siennes
et les notre".

Louis Massignon nous a laissé son témoignage qu’il a congu
comme une femme dans la douleur. Il faut noter chez lui
I’importance du "cri de parturition” qui revient dans ses textes de
facon incessante. Ainsi nous transmet-il son message dans une
langue qui est tout a la fois "science et poésie", "prudence et
confidence", "force et douceur” (Bernard Guyon), pour manifester
une vérité rayonnante, celle qu’il a recue, celle dont il a vécu :
que I’Amour de Dieu nous a été manifesté par son Fils jusqu’a
offrir sa vie humaine pour nous. Il nous reste a nous associer a
cette ceuvre de salut. Pour Patrick Laude, "il ne serait guere

- 63 -



Jacques Keryell

exagéré d’écrire que, sous le rapport spirituel le monde intérieur
de Massignon est un monde essentiellement féminin, en ce sens
qu’il révéle toujours la primauté et la liberté toute intérieure de
la grace par rapport aux formes qui en sont les véhicules
provisoire dans le monde" (Massignon intérieur, p. 65).

Au début de cette présentation nous avions noté ce qu’avait
écrit Jacques Maritain de Louis Massignon : "Toute sa vie a été
sous le signe du sacrifice". Témoin de la transcendance divine et
de I’Amour de Dieu manifesté en Jésus pour tous les Hommes,
c’est donc dans I’abandon, la souffrance, la solitude, les larmes,
une certaine déréliction, que Louis Massignon a trouvé la source
d’une langue incomparable. Celle ci, bien que de chez nous, tres
humaine, a déja I’accent, le godt, le parfum d’un au-dela
indicible, auquel elle nous introduit, "car le langage est
doublement un pélerinage, un déplacement spirituel, puisqu’on
n’élabore un langage que pour sortir de soi vers un autre pour
évoquer avec lui un Absent”, "pour tout dépasser vers I’Amour"
(L.M.). C’est bien la tout le mystere du Verbe qui nous introduit
au monde du divin, mystere de I’Incarnation rédemptrice, "route
royale" sur laquelle chacun de nous est appelé a marcher. Et
c’est dans la souffrance et la pauvreté angoissante de la créature
gue "la Présence divine se précipite avec toute sa gloire" pour s’y
dévoiler au Jardin de la Parole.

Concevoir dans "I’extase de I’abandon” la Parole de Vérité,
cette parole extasiée, celle qui donne la vie, tout en restant a
I’écoute de cette méme Parole a I’ceuvre dans I’Histoire et chez
tous les autres, a commencer par les plus petits, dans une
attitude d’Hospitalité sacrée face a I’inattendu, telle est, me
semble-t-il, une part du "Dépot" et non des moindres, que nous a
Iégué Louis Massignon. Puissent ses écrits nous aider a en saisir
aujourd’hui encore tout le sens et toute la portée, pour nous
ouvrir aux autres et au Tout Autre et nous faire passer nous aussi,
de notre Babel fondé sur le particularisme, la confusion et la

- 64 -



Louis Massignon 1'amour mystique ou l'extase dans I'abandon

puissance, au jardin d’une parole d’abandon, d’une parole
extasiée, expression de notre amour pour Dieu et de notre amour
pour tous les hommes nos fréres.

Notes et références :

1 - L. Gardet : Mystique musulmane, Vrin, Paris 1968, p. 83.

2 - Roger Arnaldez : Mélanges Louis Massignon, Damas 1956.

3 - Louis Massignon : Essai sur les origines du lexique technique de la mystique
musulmane, Vrin, Paris 1954.

4 - L. Massignon : La Passion d’Al Hallaj, 2° éd., Gallimard, Paris, 1975.

5 - L. Massignon : Divan d’Al Hallaj, 4° éd., Le Seuil, Paris, 1981.

6 - L. Massignon : Akhbar Al Hallaj, Vrin, Paris 1936 - 1956.

7 - L. Massignon : Parole donnée, 3° édition, Le Seuil, Paris 1983.

8 - Al Ghazali : Livre de I’Amour, Trad. M. L. Siauve, Vrin, Paris 1986.

9 - Jacques Keryell : Louis Massignon : L’Hospitalité sacrée. Ed. Nouvelle
cité, 1987. (Correspondance L. Massignon - Mary Kahil).

10 - Jacques Keryell : Jardin donné, Louis Massignon a la recherche de
I’Absolu, Ed. St Paul, 1993.

11 - Jacques Keryell : Louis Massignon et ses contemporains (collectif), Ed.
Karthala, 1997.

12 - Jacques Keryell : Louis Massignon : Au cceur de notre temps (collectif).
Ed. Karthala, 1999.

Pour citer l'article :

* Jacques Keryell : Louis Massignon l'amour mystique ou l'extase dans
I'abandon, Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 08,
2008, pp. 51 - 65.

http://annales.univ-mosta.dz

- 65 -


http://annales.univ-mosta.dz

