Revue Annales du patrimoine - N° 08 / 2008

Le théatre algérien ou I’expression plurielle

Dr Hadj Dahmane
Université de Haute Alsace, France
Résume :

L’art théatral algérien, depuis son apparition n'a cessé d'imposer a la
scéne nationale de nouveaux concepts d'enrichissement culturel et ce sur deux
plans au moins : les langues utilisées et les thémes abordés. Le théatre en
Algérie peut étre considéré comme un art d'importation adopté, toutefois,
dans un contexte précis : Occupation, colonisation et conflit. Autrement dit, il
est né sous des augures peu heureux. En effet, c'était dans une Algérie
colonisée que le théatre, au sens moderne, vit le jour. Cette naissance
intervient donc au sein dun contexte de confrontation linguistique et
culturelle surtout.

Mots-clés :
théatre, littérature, langue arabe, dialecte, Algérie.

*kk

L’Algérie n’a connu I’art théatral au sens aristotélicien du
terme que tardivement suite au contact avec I’occident
notamment. Ce genre littéraire, depuis son apparition n’a cessé
d’imposer a la scéne algérienne de nouveaux concepts
d’enrichissement culturel et ce sur deux plans au moins : les
langues utilisées et les themes abordés.

Le théatre en Algérie peut étre considéré comme un art
d’importation adopté, toutefois, dans un contexte précis :
Occupation, colonisation et conflit. Autrement dit, il est né sous
des augures peu heureux. En effet, c'était dans une Algérie
colonisée que le théatre, au sens moderne, vit le jour. Cette
naissance intervient donc au sein d’un contexte de confrontation
linguistique et culturelle surtout.

On sait que dés le début de la colonisation, la langue
francaise est devenue langue officielle du pays. L’introduction de
la langue francaise en Algérie est a I’origine de courants
littéraires d’expression francaise et donc de piéces théatrales
écrites et jouées en francais. L’usage de la langue francaise était

© Université de Mostaganem, Algérie 2008



Dr Hadj Dahmane

tellement répandu- comme il I’est toujours d’ailleurs- qu’il était
parfaitement normal que des Algériens écrivent dans cette
langue ou encore en langue populaire. Lors de son passage a
Alger, en 1895, le poéte égyptien, Ahmed Chaouki®, surnommé
le prince des poetes, s’étonnait de I’usage de la langue
francaise : "Je me suis apercu, dit-il, que "méme" le cireur de
chaussures (...) dédaigne de parler arabe. Quand, je lui adressais
la parole en cette langue, il ne me répondait qu’en francais"®.

Le francais a été imposé selon des objectifs politiques et
pédagogiques bien ciblés. A ce propos, on peut lire dans le BEIA
(Bulletin de I’Enseignement des Indigenes de I’Académie d’Alger,
en 1893, suite a un débat entre partisans de I’instruction des
Indigénes et ceux qui ne I’étaient pas. "Nous nous voulons faire ni
des fonctionnaires, ni des ouvriers d’arts, mais nous croyons que
I’indigene sans instruction est un instrument déplorable de
production"®. Les partisans de cet enseignement insistaient sur
le réle que peut jouer la langue francaise dans la transmission de
valeurs. Cependant, d’autres refusaient aux indigénes
I’enseignement du francais, car, pour eux, il s’agit avant tout de
langue de la liberté et de I’égalité : "Supposer, les populations de
nos colonies ayant enfin appris le francais et par le canal de
notre langue, s’étend toutes pénétrées des idées francaises.
Qu’est-ce donc que ces idées ? N’est-ce pas que I’homme doit
étre libre ? Que les individus sont égaux entre eux ? Qu’il n’y pas
de gouvernement légitime en dehors de la volonté de la
majorité ? Que les nationalités ont un droit imprescriptible a
I’existence ? N’est- ce pas la, ce qu’est I’originalité et I’honneur
des idées dont notre langue est le véhicule ? (...) Notre langue
n’est pas un instrument a mettre entre les mains de populations
que I’on veut gouverner sans leur consentement"®.

C’est dire que le débat ne concernait que la langue
francaise. La langue arabe semblait étre déja sortie de
I’échiquier. Dans ce cadre Jacques Berque®, attribue le salut de

-16 -



Le théatre algérien ou l'expression plurielle

la langue arabe et le regain de I’arabité en Algérie au réle des
Zaouias.

Les rares piéces algériennes en langue arabe littéraire n’ont
pas reussi a attirer le public escompté. En effet, aprés le
passage, a Alger du dramaturge libanais, Georges Abiad®,
en 1921, des jeunes algériens ont mené quelques tentatives
théatrales en langue littéraire. Mais ce théatre a eu une carriére
éphémere ou presque, il cédera en fait la place a un théatre
d’expression dialectale. Comme on vient de le voir, la langue
arabe classique ou littéraire était loin d’étre comprise par la plus
part des Algériens, I’analphabétisme régnait et sévissait, a noter
a ce sujet une enquéte de I’UNESCO en 1948, qui précise que 94
% des enfants algériens agés de 6 ans n’étaient pas scolarisés”.
Toutefois, ce théatre d’expression littéraire renaitra plus tard.
En 1931, I’association des oulémas musulmans, s’était assignée
comme mission d’entreprendre des réformes en Algérie. Ces
membres luttaient, entre autres, pour la généralisation de la
langue arabe. Dans ce cadre, ils ont crée des écoles, en une
année la fédération avait construit 73 écoles®, des cercles de
conférences, des journaux et bien sdr, ils ont écrit et mis en
scene des pieces de théatre toujours en arabe littéraire.

Dans ce contexte de présence de la langue francaise,
d’absence de la langue arabe considérée comme langue
étrangere, selon une loi de 1938, jusqu’a ce que De Gaulle rende
son enseignement obligatoire par décret le 25 juillet 1961, les
Algériens s’exprimaient dans le dialectal, et c'était chose
normale que le thééatre utilise la langue populaire dés sa
naissance. Dailleurs, méme dans sa forme pré-théatrale, l'art
dramatique algérien était bel et bien joué en dialectal et
s'orientait essentiellement vers des thémes du terroir. Le théatre
au sens aristotélicien du terme est né donc en 1926 a la méme
période que I’Etoile Nord Africaine, parti politique né en France
réclamant I’indépendance des pays du Maghreb, parti qui a cessé

-17 -



Dr Hadj Dahmane

d’étre maghrébin pour étre exclusivement algérien ensuite. La
premiere piece écrite en 1926 s’intitule Djoha, de Allalou (1902 -
1992). Hormis le burlesque et le comique, il faudrait prendre en
considération le fait remarquable que Djoha critique les meeurs,
les traditions et attribue les problemes de la société algérienne a
des facteurs étrangers (implicitement le colonialisme). Il faut
signaler qu’il y avait un lien étroit entre le thééatre et le
mouvement national illustré par la tournée de Bachetarzi (1897 -
1986) dans plusieurs villes francgaises, tournée dont les recettes
étaient destinées a financer les caisses de I’ENA. La réaction de
I’administration coloniale, évidemment ne s’est pas fait
attendre : autorisation préalable a toute représentation
théatrale, traduction obligatoire en francais, présence obligatoire
d’un membre de la police lors de chaque représentation etc.
Donc, cette conjoncture et cette situation ont imposé au théatre
algérien un caractére bilingue : piéces écrites en arabe dialectal,
jouées en arabe populaire et traduites, pour les besoins de
I’administration coloniale, en francais.

Rachid Ksentini (1887 - 1944) Bachetarzi (1897 - 1986) et
Allalou (1902 - 1992) sont les pionniers de ce théatre ou les
themes populaires tirés de I’imaginaire algérien (conte et poésie
notamment) s’introduisaient dans un univers nouveau. Les pieces
obéissaient d’abord, sur le plan de I’agencement, a la structure
théatrale de type européen, certes, mais se caractérisaient
souvent par un fonctionnement circulaire du conte populaire : le
comédien incarnait souvent le conteur avec les mémes
accessoires ; Burnous, canne etc. Ainsi, lors de chaque
représentation, tradition et modernité se trouvaient conjuguées.

La volonté de redonner a la langue arabe la place qui lui
convient faisait partie des aspirations du FLN confirmée
officiellement par le congres de Tripoli en 1961. Ainsi, deés le
recouvrement de I’indépendance les différents gouvernements se
sont attelés a promouvoir une politique d’arabisation. Le

- 18 -



Le théatre algérien ou l'expression plurielle

président Ahmed Benbella a rendu, dés 1962, I’enseignement de
I’arabe obligatoire, Boumediene I’a acceélérée, ainsi elle finit par
toucher tous les ministéres, les secteurs de I’enseignement etc.
L’année 1971 est considérée année de I’arabisation, le 20
janvier 1971 parait I’ordonnance portant extension 68-92 rendant
obligatoire, pour les fonctionnaires, la connaissance de la langue
nationale. Le 25 juin de la méme année, la justice fut arabisée.
Sous Chadli, il a y eu arabisation de I’administration (formulaires
et imprimés).

Cette situation est a I’origine de I’éclosion d’un théatre
d'expression plurielle : dialectale, arabe littéraire et francaise.
"Ce plurilinguisme" est, aujourd’hui une spécificité et un
caractére du théatre algérien, ce qui lui procure un statut
universel notamment a travers des piéces comme celle de
Slimane Benaissa qui s’interroge sur le dialogue et I’interculturel.

Ce tumultueux parcours historique de I’Algérie, depuis
I’occupation coloniale, jusqu’a nos jours, et tel que le donnent a
constater I’histoire de son théatre et les autres formes littéraires
et artistiques d’hier et d’aujourd’hui, témoignent pratiguement
dans leur ensemble, d’un pluralisme linguistique et culturel.
D’ailleurs ; la, réside I’'une des caractéristigues du théatre
algérien, forgée bien évidemment progressivement, dans le
temps.

Langue arabe, I’'unique nationale, telle était le discours
politique depuis I’indépendance et jusqu’au 2004. Le dialectal
n’avait jamais, ou pas assez, bénéficié d’attention de la part des
différents gouvernements successifs, ce qui est fort dommage car
tout un patrimoine de poésie populaire, parfois de grande
qualité, mérite d’étre étudié, exploité et de retrouver la place et
le statut qui lui revient de droit dans le paysage culturel algérien.
Le théatre algérien n’a cessé, comme on le remarque, pour peu
qu’on s’intéresse a lui, d’appeler a la nécessite de mettre en
valeur cet enrichissement du pluralisme linguistique. Ainsi,

- 19 -



Dr Hadj Dahmane

I’arabe dialectal, le francais et le berbere, I’ont caractérisé
depuis sa naissance. L’humoriste Fellag a bien déclaré : "j’ai été
nourri de trois langues, trois cultures, trois dimensions culturelles
magnifiques qui sont la culture francaise, la culture arabe et la
culture berbére"®.

Le théatre a toujours parlé le dialectal car il s’agit de la
langue accessible au peuple. Kateb Yacine, pour se faire, a dd
mettre fin a son périple et regagner le pays pour se consacrer a
un théatre de langue populaire et ce dés 1971.

Vu les changements opérés récemment au niveau du
paysage politique algérien notamment la reconnaissance de la
langue tamazight, ne pouvons-nous pas considérer le théatre
algérien comme précurseur dans son domaine ? Il a su parler au
peuple, non seulement, la langue qui lui est accessible, mais
surtout il a su le faire profiter de la situation linguistique du pays
comme élément enrichissant dans le paysage du pluralisme.

S’agissant du théatre d’expression tamazight, il semble
étre né grace a I’émigration kabyle en France. L’année 1991 peut
étre retenue comme I’année de naissance du théatre
d’expression kabyle grace a Fellag avec la piece Sin-nni (ces
deux-12)™® au théatre régional de Bejaia. En 1999, toujours au
théatre de Bejaia, la troupe Akal de Ahmed Khoudi avait joué une
piece intitulée Amwin yetra jun Rabi (Comme celui qui attend
Dieu). Cette piéce a été présentée d’abord en berbére, en
francais et en arabe ensuite. La troupe en question a présenté
cette piéce au festival international de Besancon. En 2002, Fatah
Hedjal a traduit et fait jouer Roméo et Juliette. Le théatre
d’expression tamazight tient, en Algérie, un festival annuel.
Ahderahmane Lounes, précise a propos de ce théatre, dans la
revue UBU, que "les thémes sont souvent contestataires axés sur
la revendication identitaire et culturelle berbére, la liberté
d’expression, la condition de la femme, la démocratie, etc."®V.
Bouziane Ben Achour, dans le théatre en mouvement, page 43

- 20 -



Le théatre algérien ou l'expression plurielle

nous dit "ce n’est plus I’accent qui fait le kabyle sur scene
comme dans le théatre de Kaci Tizi-Ouzou, mais son univers
social et culturel"®?.

Le théatre de langue francgaise, quant a lui, continue a étre
publié depuis Kateb Yacine, en passant par Mohamed Dib ou
encore Noureddine Abba, mais il a été que rarement porté, dans
cette langue, sur la scéne algérienne. Certes des étudiants ont
monté quelques fois des pieces en francais, notamment en 1994,
suite a la mise en scéne de la colline oubliée de Mouloud
Mammeri, mais cela reste une exception.

Le théatre rappelle, donc, que I’Algérie, porte en effet,
dans ses parlers et dans son patrimoine culturel, la marque de
toutes ces diversités qui constitue aujourd’hui les traits de la
spécificité algérienne de |’arabité, de la berbérité et de la
méditerranéité. Autrement dit, le théatre algérien est,
aujourd’hui, d’expression plurielle est naturellement imprégné
de multiples caractéristiques culturelles.

Ces caractéristiques culturelles se manifestent notamment a
travers les thémes abordés. En effet, aprés une période de lutte
et de combat représentée par des themes souvent laudatifs, le
théatre algérien s’est peu a peu orienté vers une phase
d’interrogation et plus tard de contestation.

En fait, a partir de 1969 ce théatre va porter sur scene des
themes dont le public n’avait pas I’habitude de voir remis en
cause. Des thémes qui défient les traditions, les tabous voire le
systeme politique. Avec une piece de théatre comme "La
femme"™® piece écrite collectivement par (GAC) le théatre
algérien opére des bréches qui constitueront la forme générale
de la contestation qui est la sienne encore aujourd’hui.: La
plupart des thémes ne sont pas nouveaux : on critique |’ordre
social ancien que I’Algérie nouvelle n’a pas éradiqué : "il était
plus facile de faire la révolution que de vivre aujourd’hui"™®, dit
Mohamed Dib. L’ancien répudie le nouveau et I’étouffe, ainsi est

21 -



Dr Hadj Dahmane

le constat de Kateb Yacine.

Le théme contestataire sous-entendu en Algérie se détache
en filigrane dans la piéce "La Femme", révélant dans la société
algérienne les contraintes morales envers les femmes Cette
critigue ne peut que renforcer ce que "La Femme" souhaite
dénoncer : I’intolérance envers toute tentative pour dénoncer la
condition féminine algérienne. Rappelons que nous sommes
en 1969, bien avant la naissance du code de la famille voire sa
réforme. La représentation de cette piéce évoque, la réalité de
la condition féminine algérienne étant montrée dans toute
I’indécence de son injustice, En effet, un certain nombre de
scenes représente a travers la vie quotidienne, I’infériorité de la
femme dans la société algérienne. La femme est présentée
comme étant une marchandise, qu’on peut acheter et revendre.
Cet acte est traduit par I’intervention méme d’un professeur
d’économie qui va dans ce sens.

Cing scenes sont interprétées. Un des tableaux présente la
mere obligeant sa fille & devenir I’épouse traditionnelle, ses
fréres lui défendent I’acceés aux études au contraire du pére qui
I’encourage a aller a I’école. Chacun des trois freres représente
emblématiquement des membres de la société algérienne : le
croyant, le machiste et le bourgeois émancipé Le pere quant a lui
représente les valeurs morales traditionnelles de [I’homme
algérien, alors que celles de ses fils sont en pleine mutation.

Une autre piece tout autant novatrice aussi bien par son
contenu et son théme que par sa structure et sa mise en scéene :
Mohammed prend ta valise® de Kateb Yacine qui a pour théme
I’Algérie et I’émigration et a, comme noyau, I’exploitation de
I’lhomme par I’homme.

La dynamique de I’action tient tout au long de la piéce a la
rencontre oppresseur / opprimé, colonisateur / colonisé.

Un aspect de cette piéce, dont le public algérien voire tout
public musulman n’est guére habitué : la prise a parti de la

-22 -



Le théatre algérien ou l'expression plurielle

religion. Le christianisme est maltraité par Yacine, car il se
trouve a I’origine de la colonisation. L’Islam a son tour, n’est
point épargné. L’auteur se moque, comme dans la poudre
d’intelligence, de I’lslam et attaque d’emblée quatre interdits :
la femme et la sexualité, I’alcool, la figuration.

Ainsi, durant cette nouvelle phase du pays, I'art dramatique
algérien, semble participer a sa maniere a habituer le public a
une autre approche culturelle plutét plurielle.

En fin, Slimane Benaissa né en 1934 va porter le débat et la
réflexion critique et contestataire sur le patrimoine, I’identité et
les contradictions des individus, de la société et des concepts
dans ces piéces et notamment dans Boualem Zid el Goudamm®®,
Boualem va de I’avant, le fils de I’amertume, et prophéte sans
Dieu.

Il semble nécessaire, avant d’aborder le théatre de Slimane
Benaissa, de rappeler I’esprit dans lequel se trouve I’Algérie au
début des années soixante-dix, esprit d’ou découle la
contestation.

Au seuil des années soixante-dix, I’Algérie était en pleine
gestation : les nationalisations. Déja, en 1966, les assurances et
les banques avaient été nationalisées, tandis qu’en 1969, la
derniére base militaire francaise, celle de Mers el Kébir, était
évacuée. La nationalisation des hydrocarbures a eu lieu en 1971
et I’arabisation, comme on la signalé précédemment, a été mise
en place a la méme année.

Si pour Abdelkader Alloula (1939 - 1994), grande figure et
penseur du théatre algérien de cette période, "La situation du
théatre ne peut étre valablement abordée qu’en rapport avec les
tendances générales des transformations que connait le pays",
Slimane Benaissa voyait les choses autrement. Comme Kateb
Yacine, il se montrait méfiant a I’égard d’un certain discours.
Aussi, dans ses pieces, il n’hésitait pas a mettre en scéene le
tabou. Dans Boualem Zid el Gouddam, deux voyageurs, Boualem

- 23 -



Dr Hadj Dahmane

et Si Qfali, poussent une charrette qui symbolise I’Algérie,
voulant a tout prix aller au "pays du Boualem", terre de justice.
Evidemment, Si Qfali n’est pas trés enthousiaste, car la
destination n’arrange pas les affaires de celui qui symbolise, la
classe rétrograde, résidu de bourgeoisie et d’aristocratie.

Les deux compéres sont confrontés, tout au long du voyage,
a des impondérables et mémes a des situations tres critiques. Si
Qfali fait toujours appel a sa pédanterie et a sa haute naissance,
au lieu de chercher des solutions pragmatiques aux problemes, en
revanche, Boualem, de souche paysanne et représentant le petit
peuple, est prét a tout faire, méme a supporter son compagnon
rétrograde, afin d’arriver a son éden socialiste.

Boualam ne nourrit aucun grief a I’encontre de la religion ;
il s’oppose, simplement, a ceux qui créent des obstacles au
progrés des masses laborieuses, en usant de préceptes religieux,
interprétés selon le goGt du jour. Si Qfali (le pére de la
fermeture) représente la tradition, le conservatisme, le passe,
son langage est académique, il ne s’exprime qu’en arabe
littéraire. C’est un argument, une arme envers Boualem (porte
flambeau) qui, lui, incarne I’avenir du monde, révolutionnaire
dans ses idées jusque dans sa facon de s’exprimer, I’emploi du
vocabulaire et méme la grammaire.

La dichotomie Si Qfali / Boualem caractérise cette piece
novatrice dans sa facon de représenter une certaine réalité.
Benaissa énoncait, a travers cette piece, le débat que I’Algérie
allait quelques années plus tard.

En effet, la recrudescence de I’opposition islamiste allait
étre le tournant décisif dans la vie publique algérienne.
L’islamisme greffé depuis toujours a la question nationale va
devenir un péle politique face a la classe politique traditionnelle.
Aussi, de nouveaux rapports vont s’établir entre le théatre
algérien et la nouvelle question culturelle. Des écrivains et
dramaturges vont s’interroger quant a cette donne. En 1991,

- 24 -



Le théatre algérien ou l'expression plurielle

Slimane Benaissa, va s’interroger sur les nouvelles orientations du
discours religieux, de son instrumentalisation a travers la piece
"au-dela du voile". En 1996, dans "les fils de I’amertume"” il
propose une analyse de I’acte barbare et terroriste, et en 1999, il
pose clairement le probleme de la représentation du prophete de
I’Islam dans sa piéce "Prophete sans Dieu".

Ainsi, qu’on le veuille ou non, il y une différence
substantielle entre les themes du théatre algérien sous
I’occupation et ceux voyant le jour sous [I’Etat algérien
indépendant et notamment a partir des années 90. Ainsi, les
pieces de Slimane Benaissa sont autant d’appel a une remise en
cause d’un ordre établi en s’interrogeant : Qui sommes-nous ? Ou
allons-nous ?

Le théatre, miroir de la société, reflete la reéalité
socioculturelle, économique et politique de celle-ci, cela, dans
plusieurs styles et genres (dramatique, comique, burlesque...).
Celui de Slimane Benaissa, présenté selon differents genres,
s’inscrit dans le "théatre contestataire" allant jusqu’a son degré
extréme.

A travers ses piéces théatrales, cet auteur révolté, dénonce
et condamne un systéeme politique figé en perte de crédibilité ou
les carences et échecs sont évidents a tous les niveaux. Dans "Au-
dela du voile", I’auteur décrit le contexte socioculturel et
politique d’une Algérie qui vit un tournant sombre et tragique
(Fannée 1990 - 1991). L’intégrisme religieux, le fanatisme, la
crise économique aidant, assombrissent le paysage social d’un
pays qui compte 70% de jeunes. La femme, a toujours été la
premiére personne ciblée, subissant le poids des traditions, les
vicissitudes d’une vie familiale puis conjugale imprégnée d’un
systeme de valeurs dépassé. C’est surtout, la génération des
femmes analphabétes, soumises, "écrasées" par le poids des
traditions ancestrales, vivant dans I’ombre du spectre du "pere",
du frére et plus tard celui du conjoint.

- 25 -



Dr Hadj Dahmane

Les deux rbles joués par les personnages (deux femmes),
illustrent véritablement ce conflit de générations de femmes
(traditionnelles - modernes). Slimane Benaissa utilise le discours
populaire, spontané, celui du citoyen moyen, celui des régions
rurales, afin de mettre en évidence les contradictions, conflits et
mondes opposés de ces deux générations de femmes.

Tous les themes évoqués, I’intégrisme religieux, le poids des
traditions, I’exil, le statut de la femme dans la société sont
traités de facon directe, forte, quasi-agressive. Cela exprime en
fait la révolte de I’auteur qui fait une sorte d’exorcisme du non-
sens, des contradictions, des non-dits, du déchirement d’une
société en mutation entravée par un mouvement obscurantiste,
imposant des modeéles étrangers a la société algérienne. Ainsi, au
sujet du "Hidjab, le voile", la jeune femme (la cadette) dira : "Si
je devais porter un voile, ce serait selon notre tradition. Ma mére
n’a jamais connu cet habit".

L’auteur mettant en évidence la soumission et la résignation
de la génération ainée fera répondre son personnage de la
maniére suivante : "maintenant que nous le connaissons, on le
porte. Il est arrivé presque & domicile et tu veux le rejeter..."".

Dans une autre piéce théatrale intitulée "les fils de
I’amertume"®® Slimane Benaissa s’interroge, et donne I’occasion
au public de le faire, sur des themes actuels de la réalité
algérienne : Le terrorisme aveugle. La République, la
démocratie, le progrés tant scientifique, économique que
socioculturel, en péril en Algérie, font I’objet de la révolte de
I’auteur dans cette piéece.

Slimane Benaissa dénonce et condamne non seulement la
barbarie des terroristes, mais fustige avec rage le non-sens, les
aberrations et les graves dérives du systeme défaillant et
responsable de la situation dramatique dans laquelle a sombré
I’Algérie.

En conséquence, Slimane Benaissa se révolte contre le

-26 -



Le théatre algérien ou l'expression plurielle

préjudice porté a la Mémoire, a I’Histoire et a la Religion de tout
un peuple. Mémoire que I’on veut occulter, une Histoire trahie,
falsifice et wune religion modifiée, réadaptée aux fins
machiavéliques d’hommes voulant le monopole du pouvoir.

Dénoncant cela dans sa piéce theatrale "les fils de
I’amertume”, Slimane Benaissa traduit la dure et amere réalité
en faisant jouer des personnages symbole: Youcef 'le
journaliste”, Farid "le terroriste", devenant des "freres ennemis"
dans une guerre fratricide. Celle ou les démocrates, intellectuels,
artistes, éléments des services de sécurité et femmes émancipées
sont menaceés de mort.

Slimane Benaissa crie sa rage contre I’absurde, exprime sa
déchirure face a un peuple meurtri, tout au long de sa piéce a
travers ses personnages.

De méme, I’auteur parle d’une ancestralité devenue en
prismes, a plusieurs facettes, incarnée par I’"ancétre-mémoire",
I’"ancétre-histoire”, I’"ancétre-futur" et wune ancestralité
exclusivement religieuse, imposée, désignée par le terme "émir".

La contestation de Slimane Benaissa est portée sur la "scéne
internationale” pour "élargir I’auditoire et tendre ainsi vers
I’universel”, comme il I’affirme.

Il le fera par ce qui est inhérent a I’étre humain : I’émotion.
En effet, par le rire, les larmes, le public pénétre cette réalite,
en symbiose avec les personnages, il la vit méme. De cette
maniére, Slimane Benaissa n’effectue pas seulement son propre
"psychodrame” mais aussi celui du peuple algérien. L’utilisation
du discours a I’aide de "narrateurs" est une fagon, chez I’auteur,
d’"accrocher" le public dans un moment solennel pour la prise de
conscience d’une réalité grave et sa sensibilisation aux notions de
I’absurde et de la remise en cause de situations et valeurs figées
et sclérosantes.

Le théme de la religion est I’objet d’une interrogation
quasi-permanente chez I’auteur. Il est présent, comme on vient

27 -



Dr Hadj Dahmane

de le voir, dans les pieces "au-dela du voile" et "les fils de
I’amertume” ou Slimane Benaissa établit en grande partie un état
de faits, la maniére ou la religion est assimilée, concue et vécue
par différentes catégories sociales. Cependant, a travers certains
passages, I’auteur exprime sa propre vision de la religion, ses
interrogations, dévoilant un état d’anxiété générée par le doute.
Cet état, il le projette sur "la scéne" par la dynamique d’un jeu
de roles délivrant les non-dits, les sujets tabous. Le monologue
est justement un moyen d’exprimer cela dans le théatre de
I’auteur.

Dans "prophétes sans Dieu"™®, Slimane Benaissa décrit I’état
de tout individu face au premier enseignement de la religion. Il
s’agit des premiéeres interrogations, des premiéres "croyances"
innocentes et naives dans la vie de I’étre humain quelle que soit
son origine ou sa confession. Par [|™auteur-enfant”, Slimane
Benaissa présente le prototype humain face a I’existence de Dieu
et de ses prophétes avec I’ambivalence angoisse-assurance,
certitude - doute.

L’auteur effectue en fait une sorte de transposition des
conflits entre croyants, non-croyants et entre croyants de
confessions différentes (prophétes différents), depuis I’aube des
religions jusqu’a notre époque. Si Moise et Jésus ont répondu a
I’appel de I’auteur, "le prophéte de I’lIslam” ne se présente pas,
ce qui chagrine non seulement les deux autres prophétes mais
I’auteur aussi. En effet, la représentation du prophéte, dans le
théatre ou le cinéma, reste jusqu’a nos jours un sujet tabou.
Certes, il existe des pieces de théatre et des films qui dénoncent
le fanatisme religieux, Youcef Chahine, au-dela du voile de
Slimane Benaissa etc., mais il est presque impossible pour un
cinéaste ou un metteur en scene de représenter le prophéte, ou
de remettre en question la religion elle-méme ou sa place dans la
sociéete.

"Prophéte sans Dieu" est une piéce qui s’interroge sur les

-28 -



Le théatre algérien ou l'expression plurielle

religions et sur leur raison d’étre. En cette époque
d’interrogations sur la coexistence et sur le dialogue des peuples
et des cultures, Slimane Benaissa vient, rappeler que les trois
prophetes sont tous fils d’Abraham et qu’ils préchent le méme
Dieu.

La piéce ne pouvant déboucher sans le prophéte de I’lslam,
les acteurs et I’auteur se lancent dans des considérations sur le
théatre. L’auteur se définit comme un "Prophete sans dieu” et le
théatre est proposé comme une sorte de religion qui permet aux
auteurs, aux acteurs et au public de dépasser le quotidien.

En un mot, Slimane Benaissa trouve dans le théatre, dans le
pluralisme culturel, dans le métissage, grace I’inter culturalité et
a la tolérance, un enrichissement et une voie vers le dialogue
renforcant la démocratie vraie.

Aujourd’hui, il est indéniable que le nouveau thééatre
algérien d’expression plurielle s’est sensiblement diversifié, plus
de quarante ans apres le recouvrement de I’indépendance
nationale, opérant notamment la transition vers d’autres
thématiques succédant au théme de résistance et de combat
pronée d’avant 1962 : Les pieces en langue arabe, en tamazight
ou en francais ont ainsi résolument pris leurs distances vis-a-vis
du théatre des années soixante et soixante-dix, dit
d’engagement. Et, des auteurs, comme Slimane Bénaissa, et
d’autres, écrivent de plus en plus dans deux langues en méme
temps, I’arabe et le francais, voire tamazight. Ce plurilinguisme
de I’Algérie, est a valoriser et promouvoir, aux cotés du dialectal
populaire a parfaire.

Tel est le défi, que le théatre algérien semble avoir lancé
comme volonté d’aller de I’avant, pour tenter le renouvellement
des langages et des thématiques, plus en adéquation avec les
nouvelles réalités de I’ére de la mondialisation multiculturelle.

Notes :
1 - Le poéte Ahmed Chaouki est né au Caire en 1863, a grandi dans le palais

- 29 _



Dr Hadj Dahmane

royal et est décédé en 1932. Il a étudié en Egypte puis en France. Il est
considéré comme étant le poéte arabe des temps modernes et le prince des
poétes. Ahmed Chaouki a écrit plusieurs poémes et piéces de théatre qui sont
connus partout dans le monde arabe surtout par les admirateurs de la poésie.

2 - Henri Pérés: Ahmed Chaouki Années de jeunesses et de formation
intellectuelle en Egypte et en France, in Annales de I’Institut des Etudes
Orientales, Alger 1936, p. 339.

3 - Bulletin de I’enseignement des Indigenes de I’Académie d’Alger, 1898.

4 - |bid., Alger 1906.

5 - Jacques Berque : Les Arabes d’hier a demain, Seuil, Paris 1969.

6 - Dramaturge Libano-égyptien et militant panarabe, il effectua, en 1921, une
tournée dans toute I’Afrique du Nord (Cf. A. Roth : Le théatre algérien de
langue dialectale, Maspero, Paris 1967.

7 - Algérie Actualité, n° 1136, du 23 au 29 juillet 1987, p. 16.

8 - Association présidée par Ben Badis (1889-1940) considéré comme
réformateur et initiateur de la renaissance en Algérie (Cf. Jean Déjeux : La
littérature algérienne contemporaine, P.U.F., Paris 1979, p. 128.

9 - Fellag : Le théatre algérien est dans la rue, entretien avec Chantal Boiron,
in UBU n° 27/28, 2003, pp. 55 - 59.

10 - Ibid.

11 - Ibid.

12 - Bouziane Ben Achour : Le théatre en mouvement, Ed. Dar el Gharb,
Oran 2002.

13 - Cf. Roselyne Baffet : Tradition théatrale et modernité en Algérie, Ed.
L’Harmattan, Paris.

14 - Ibid.

15 - Kateb Yacine : Boucherie de I’espérance, Seuil, Paris 1999, p. 205.

16 - Piéce écrite (non publiée) en 1974.

17 - Slimane Bénaissa : Au-dela du voile, Editions Lansmann, Belgique 1991,
p- 23.

18 - Slimane Bénaissa : Les fils de I’amertume, Ed. Lansmann, Belgique 1996.
19 - Slimane Bénaissa : Prophetes sans Dieu, Ed. Lansmann, Belgique 1999.

Pour citer l'article :

% Dr Hadj Dahmane : Le théatre algérien ou l'expression plurielle, Revue
Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 08, 2008, pp. 15 - 30.
http://annales.univ-mosta.dz

- 30 -


http://annales.univ-mosta.dz

