
Revue Annales du patrimoine - N° 08 / 2008 

© Université de Mostaganem, Algérie 2008 
 

Le théâtre algérien ou l’expression plurielle 

Dr Hadj Dahmane 
Université de Haute Alsace, France 

Résumé : 
L’art théâtral algérien, depuis son apparition n'a cessé d'imposer à la 

scène nationale de nouveaux concepts d'enrichissement culturel et ce sur deux 
plans au moins : les langues utilisées et les thèmes abordés. Le théâtre en 
Algérie peut être considéré comme un art d'importation adopté, toutefois, 
dans un contexte précis : Occupation, colonisation et conflit. Autrement dit, il 
est né sous des augures peu heureux. En effet, c'était dans une Algérie 
colonisée que le théâtre, au sens moderne, vit le jour. Cette naissance 
intervient donc au sein d'un contexte de confrontation linguistique et 
culturelle surtout. 

Mots-clés : 
théâtre, littérature, langue arabe, dialecte, Algérie. 

*** 
L’Algérie n’a connu l’art théâtral au sens aristotélicien du 

terme que tardivement suite au contact avec l’occident 
notamment. Ce genre littéraire, depuis son apparition n’a cessé 
d’imposer à la scène algérienne de nouveaux concepts 
d’enrichissement culturel et ce sur deux plans au moins : les 
langues utilisées et les thèmes abordés. 

Le théâtre en Algérie peut être considéré comme un art 
d’importation adopté, toutefois, dans un contexte précis : 
Occupation, colonisation et conflit. Autrement dit, il est né sous 
des augures peu heureux. En effet, c'était dans une Algérie 
colonisée que le théâtre, au sens moderne, vit le jour. Cette 
naissance intervient donc au sein d’un contexte de confrontation 
linguistique et culturelle surtout. 

On sait que dès le début de la colonisation, la langue 
française est devenue langue officielle du pays. L’introduction de 
la langue française en Algérie est à l’origine de courants 
littéraires d’expression française et donc de pièces théâtrales 
écrites et jouées en français. L’usage de la langue française était 



Dr Hadj Dahmane 

- 16 - 
 

tellement répandu- comme il l’est toujours d’ailleurs- qu’il était 
parfaitement normal que des Algériens écrivent dans cette 
langue ou encore en langue populaire. Lors de son passage à 
Alger, en 1895, le poète égyptien, Ahmed Chaouki(1), surnommé 
le prince des poètes, s’étonnait de l’usage de la langue 
française : "Je me suis aperçu, dit-il, que "même" le cireur de 
chaussures (...) dédaigne de parler arabe. Quand, je lui adressais 
la parole en cette langue, il ne me répondait qu’en français"(2). 

Le français a été imposé selon des objectifs politiques et 
pédagogiques bien ciblés. A ce propos, on peut lire dans le BEIA 
(Bulletin de l’Enseignement des Indigènes de l’Académie d’Alger, 
en 1893, suite à un débat entre partisans de l’instruction des 
Indigènes et ceux qui ne l’étaient pas. "Nous nous voulons faire ni 
des fonctionnaires, ni des ouvriers d’arts, mais nous croyons que 
l’indigène sans instruction est un instrument déplorable de 
production"(3). Les partisans de cet enseignement insistaient sur 
le rôle que peut jouer la langue française dans la transmission de 
valeurs. Cependant, d’autres refusaient aux indigènes 
l’enseignement du français, car, pour eux, il s’agit avant tout de 
langue de la liberté et de l’égalité : "Supposer, les populations de 
nos colonies ayant enfin appris le français et par le canal de 
notre langue, s’étend toutes pénétrées des idées françaises. 
Qu’est-ce donc que ces idées ? N’est-ce pas que l’homme doit 
être libre ? Que les individus sont égaux entre eux ? Qu’il n’y pas 
de gouvernement légitime en dehors de la volonté de la 
majorité ? Que les nationalités ont un droit imprescriptible à 
l’existence ? N’est- ce pas là, ce qu’est l’originalité et l’honneur 
des idées dont notre langue est le véhicule ? (...) Notre langue 
n’est pas un instrument à mettre entre les mains de populations 
que l’on veut gouverner sans leur consentement"(4). 

C’est dire que le débat ne concernait que la langue 
française. La langue arabe semblait être déjà sortie de 
l’échiquier. Dans ce cadre Jacques Berque(5), attribue le salut de 



Le théâtre algérien ou l'expression plurielle 

- 17 - 
 

la langue arabe et le regain de l’arabité en Algérie au rôle des 
Zaouïas. 

Les rares pièces algériennes en langue arabe littéraire n’ont 
pas réussi à attirer le public escompté. En effet, après le 
passage, à Alger du dramaturge libanais, Georges Abiad(6), 
en 1921, des jeunes algériens ont mené quelques tentatives 
théâtrales en langue littéraire. Mais ce théâtre a eu une carrière 
éphémère ou presque, il cédera en fait la place à un théâtre 
d’expression dialectale. Comme on vient de le voir, la langue 
arabe classique ou littéraire était loin d’être comprise par la plus 
part des Algériens, l’analphabétisme régnait et sévissait, à noter 
à ce sujet une enquête de l’UNESCO en 1948, qui précise que 94 
% des enfants algériens âgés de 6 ans n’étaient pas scolarisés(7). 
Toutefois, ce théâtre d’expression littéraire renaîtra plus tard. 
En 1931, l’association des oulémas musulmans, s’était assignée 
comme mission d’entreprendre des réformes en Algérie. Ces 
membres luttaient, entre autres, pour la généralisation de la 
langue arabe. Dans ce cadre, ils ont crée des écoles, en une 
année la fédération avait construit 73 écoles(8), des cercles de 
conférences, des journaux et bien sûr, ils ont écrit et mis en 
scène des pièces de théâtre toujours en arabe littéraire. 

Dans ce contexte de présence de la langue française, 
d’absence de la langue arabe considérée comme langue 
étrangère, selon une loi de 1938, jusqu’à ce que De Gaulle rende 
son enseignement obligatoire par décret le 25 juillet 1961, les 
Algériens s’exprimaient dans le dialectal, et c'était chose 
normale que le théâtre utilise la langue populaire dès sa 
naissance. D'ailleurs, même dans sa forme pré-théâtrale, l'art 
dramatique algérien était bel et bien joué en dialectal et 
s'orientait essentiellement vers des thèmes du terroir. Le théâtre 
au sens aristotélicien du terme est né donc en 1926 à la même 
période que l’Etoile Nord Africaine, parti politique né en France 
réclamant l’indépendance des pays du Maghreb, parti qui a cessé 



Dr Hadj Dahmane 

- 18 - 
 

d’être maghrébin pour être exclusivement algérien ensuite. La 
première pièce écrite en 1926 s’intitule Djoha, de Allalou (1902 - 
1992). Hormis le burlesque et le comique, il faudrait prendre en 
considération le fait remarquable que Djoha critique les mœurs, 
les traditions et attribue les problèmes de la société algérienne à 
des facteurs étrangers (implicitement le colonialisme). Il faut 
signaler qu’il y avait un lien étroit entre le théâtre et le 
mouvement national illustré par la tournée de Bachetarzi (1897 - 
1986) dans plusieurs villes françaises, tournée dont les recettes 
étaient destinées à financer les caisses de l’ENA. La réaction de 
l’administration coloniale, évidemment ne s’est pas fait 
attendre : autorisation préalable à toute représentation 
théâtrale, traduction obligatoire en français, présence obligatoire 
d’un membre de la police lors de chaque représentation etc. 
Donc, cette conjoncture et cette situation ont imposé au théâtre 
algérien un caractère bilingue : pièces écrites en arabe dialectal, 
jouées en arabe populaire et traduites, pour les besoins de 
l’administration coloniale, en français. 

Rachid Ksentini (1887 - 1944) Bachetarzi (1897 - 1986) et 
Allalou (1902 - 1992) sont les pionniers de ce théâtre où les 
thèmes populaires tirés de l’imaginaire algérien (conte et poésie 
notamment) s’introduisaient dans un univers nouveau. Les pièces 
obéissaient d’abord, sur le plan de l’agencement, à la structure 
théâtrale de type européen, certes, mais se caractérisaient 
souvent par un fonctionnement circulaire du conte populaire : le 
comédien incarnait souvent le conteur avec les mêmes 
accessoires ; Burnous, canne etc. Ainsi, lors de chaque 
représentation, tradition et modernité se trouvaient conjuguées. 

La volonté de redonner à la langue arabe la place qui lui 
convient faisait partie des aspirations du FLN confirmée 
officiellement par le congrès de Tripoli en 1961. Ainsi, dès le 
recouvrement de l’indépendance les différents gouvernements se 
sont attelés à promouvoir une politique d’arabisation. Le 



Le théâtre algérien ou l'expression plurielle 

- 19 - 
 

président Ahmed Benbella a rendu, dès 1962, l’enseignement de 
l’arabe obligatoire, Boumediene l’a accélérée, ainsi elle finit par 
toucher tous les ministères, les secteurs de l’enseignement etc. 
L’année 1971 est considérée année de l’arabisation, le 20 
janvier 1971 paraît l’ordonnance portant extension 68-92 rendant 
obligatoire, pour les fonctionnaires, la connaissance de la langue 
nationale. Le 25 juin de la même année, la justice fut arabisée. 
Sous Chadli, il a y eu arabisation de l’administration (formulaires 
et imprimés). 

  Cette situation est à l’origine de l’éclosion d’un théâtre 
d'expression plurielle : dialectale, arabe littéraire et française. 
"Ce plurilinguisme" est, aujourd’hui une spécificité et un 
caractère du théâtre algérien, ce qui lui procure un statut 
universel notamment à travers des pièces comme celle de 
Slimane Benaissa qui s’interroge sur le dialogue et l’interculturel. 

Ce tumultueux parcours historique de l’Algérie, depuis 
l’occupation coloniale, jusqu’à nos jours, et tel que le donnent à 
constater l’histoire de son théâtre et les autres formes littéraires 
et artistiques d’hier et d’aujourd’hui, témoignent pratiquement 
dans leur ensemble, d’un pluralisme linguistique et culturel. 
D’ailleurs ; là, réside l’une des caractéristiques du théâtre 
algérien, forgée bien évidemment progressivement, dans le 
temps. 

Langue arabe, l’unique nationale, telle était le discours 
politique depuis l’indépendance et jusqu’au 2004. Le dialectal 
n’avait jamais, ou pas assez, bénéficié d’attention de la part des 
différents gouvernements successifs, ce qui est fort dommage car 
tout un patrimoine de poésie populaire, parfois de grande 
qualité, mérite d’être étudié, exploité et de retrouver la place et 
le statut qui lui revient de droit dans le paysage culturel algérien. 
Le théâtre algérien n’a cessé, comme on le remarque, pour peu 
qu’on s’intéresse à lui, d’appeler à la nécessite de mettre en 
valeur cet enrichissement du pluralisme linguistique. Ainsi, 



Dr Hadj Dahmane 

- 20 - 
 

l’arabe dialectal, le français et le berbère, l’ont caractérisé 
depuis sa naissance. L’humoriste Fellag a bien déclaré : "j’ai été 
nourri de trois langues, trois cultures, trois dimensions culturelles 
magnifiques qui sont la culture française, la culture arabe et la 
culture berbère"(9). 

 Le théâtre a toujours parlé le dialectal car il s’agit de la 
langue accessible au peuple. Kateb Yacine, pour se faire, a dû 
mettre fin à son périple et regagner le pays pour se consacrer à 
un théâtre de langue populaire et ce dès 1971. 

Vu les changements opérés récemment au niveau du 
paysage politique algérien notamment la reconnaissance de la 
langue tamazight, ne pouvons-nous pas considérer le théâtre 
algérien comme précurseur dans son domaine ? Il a su parler au 
peuple, non seulement, la langue qui lui est accessible, mais 
surtout il a su le faire profiter de la situation linguistique du pays 
comme élément enrichissant dans le paysage du pluralisme. 

 S’agissant du théâtre d’expression tamazight, il semble 
être né grâce à l’émigration kabyle en France. L’année 1991 peut 
être retenue comme l’année de naissance du théâtre 
d’expression kabyle grâce à Fellag avec la pièce Sin-nni (ces 
deux-là)(10) au théâtre régional de Bejaia. En 1999, toujours au 
théâtre de Bejaia, la troupe Akal de Ahmed Khoudi avait joué une 
pièce intitulée Amwin yetra jun Rabi (Comme celui qui attend 
Dieu). Cette pièce a été présentée d’abord en berbère, en 
français et en arabe ensuite. La troupe en question a présenté 
cette pièce au festival international de Besançon. En 2002, Fatah 
Hedjal a traduit et fait jouer Roméo et Juliette. Le théâtre 
d’expression tamazight tient, en Algérie, un festival annuel. 
Ahderahmane Lounès, précise à propos de ce théâtre, dans la 
revue UBU, que "les thèmes sont souvent contestataires axés sur 
la revendication identitaire et culturelle berbère, la liberté 
d’expression, la condition de la femme, la démocratie, etc."(11). 
Bouziane Ben Achour, dans le théâtre en mouvement, page 43 



Le théâtre algérien ou l'expression plurielle 

- 21 - 
 

nous dit "ce n’est plus l’accent qui fait le kabyle sur scène 
comme dans le théâtre de Kaci Tizi-Ouzou, mais son univers 
social et culturel"(12). 

Le théâtre de langue française, quant à lui, continue à être 
publié depuis Kateb Yacine, en passant par Mohamed Dib ou 
encore Noureddine Abba, mais il a été que rarement porté, dans 
cette langue, sur la scène algérienne. Certes des étudiants ont 
monté quelques fois des pièces en français, notamment en 1994, 
suite à la mise en scène de la colline oubliée de Mouloud 
Mammeri, mais cela reste une exception. 

Le théâtre rappelle, donc, que l’Algérie, porte en effet, 
dans ses parlers et dans son patrimoine culturel, la marque de 
toutes ces diversités qui constitue aujourd’hui les traits de la 
spécificité algérienne de l’arabité, de la berbérité et de la 
méditerranéité. Autrement dit, le théâtre algérien est, 
aujourd’hui, d’expression plurielle est naturellement imprégné 
de multiples caractéristiques culturelles. 

Ces caractéristiques culturelles se manifestent notamment à 
travers les thèmes abordés. En effet, après une période de lutte 
et de combat représentée par des thèmes souvent laudatifs, le 
théâtre algérien s’est peu à peu orienté vers une phase 
d’interrogation et plus tard de contestation. 

En fait, à partir de 1969 ce théâtre va porter sur scène des 
thèmes dont le public n’avait pas l’habitude de voir remis en 
cause. Des thèmes qui défient les traditions, les tabous voire le 
système politique. Avec une pièce de théâtre comme "La 
femme"(13) pièce écrite collectivement par (GAC) le théâtre 
algérien opère des brèches qui constitueront la forme générale 
de la contestation qui est la sienne encore aujourd’hui. : La 
plupart des thèmes ne sont pas nouveaux : on critique l’ordre 
social ancien que l’Algérie nouvelle n’a pas éradiqué : "il était 
plus facile de faire la révolution que de vivre aujourd’hui"(14), dit 
Mohamed Dib. L’ancien répudie le nouveau et l’étouffe, ainsi est 



Dr Hadj Dahmane 

- 22 - 
 

le constat de Kateb Yacine. 
Le thème contestataire sous-entendu en Algérie se détache 

en filigrane dans la pièce "La Femme", révélant dans la société 
algérienne les contraintes morales envers les femmes Cette 
critique ne peut que renforcer ce que "La Femme" souhaite 
dénoncer : l’intolérance envers toute tentative pour dénoncer la 
condition féminine algérienne. Rappelons que nous sommes 
en 1969, bien avant la naissance du code de la famille voire sa 
réforme. La représentation de cette pièce évoque, la réalité de 
la condition féminine algérienne étant montrée dans toute 
l’indécence de son injustice, En effet, un certain nombre de 
scènes représente à travers la vie quotidienne, l’infériorité de la 
femme dans la société algérienne. La femme est présentée 
comme étant une marchandise, qu’on peut acheter et revendre. 
Cet acte est traduit par l’intervention même d’un professeur 
d’économie qui va dans ce sens. 

Cinq scènes sont interprétées. Un des tableaux présente la 
mère obligeant sa fille à devenir l’épouse traditionnelle, ses 
frères lui défendent l’accès aux études au contraire du père qui 
l’encourage à aller à l’école. Chacun des trois frères représente 
emblématiquement des membres de la société algérienne : le 
croyant, le machiste et le bourgeois émancipé Le père quant à lui 
représente les valeurs morales traditionnelles de l’homme 
algérien, alors que celles de ses fils sont en pleine mutation. 

Une autre pièce tout autant novatrice aussi bien par son 
contenu et son thème que par sa structure et sa mise en scène : 
Mohammed prend ta valise(15) de Kateb Yacine qui a pour thème 
l’Algérie et l’émigration et a, comme noyau, l’exploitation de 
l’homme par l’homme. 

La dynamique de l’action tient tout au long de la pièce à la 
rencontre oppresseur / opprimé, colonisateur / colonisé. 

Un aspect de cette pièce, dont le public algérien voire tout 
public musulman n’est guère habitué : la prise à parti de la 



Le théâtre algérien ou l'expression plurielle 

- 23 - 
 

religion. Le christianisme est maltraité par Yacine, car il se 
trouve à l’origine de la colonisation. L’Islam à son tour, n’est 
point épargné. L’auteur se moque, comme dans la poudre 
d’intelligence, de l’Islam et attaque d’emblée quatre interdits : 
la femme et la sexualité, l’alcool, la figuration. 

Ainsi, durant cette nouvelle phase du pays, l'art dramatique 
algérien, semble participer à sa manière à habituer le public à 
une autre approche culturelle plutôt plurielle. 

En fin, Slimane Benaissa né en 1934 va porter le débat et la 
réflexion critique et contestataire sur le patrimoine, l’identité et 
les contradictions des individus, de la société et des concepts 
dans ces pièces et notamment dans Boualem Zid el Goudamm(16), 
Boualem va de l’avant, le fils de l’amertume, et prophète sans 
Dieu. 

Il semble nécessaire, avant d’aborder le théâtre de Slimane 
Benaïssa, de rappeler l’esprit dans lequel se trouve l’Algérie au 
début des années soixante-dix, esprit d’où découle la 
contestation. 

Au seuil des années soixante-dix, l’Algérie était en pleine 
gestation : les nationalisations. Déjà, en 1966, les assurances et 
les banques avaient été nationalisées, tandis qu’en 1969, la 
dernière base militaire française, celle de Mers el Kébir, était 
évacuée. La nationalisation des hydrocarbures a eu lieu en 1971 
et l’arabisation, comme on la signalé précédemment, a été mise 
en place à la même année. 

 Si pour Abdelkader Alloula (1939 - 1994), grande figure et 
penseur du théâtre algérien de cette période, "La situation du 
théâtre ne peut être valablement abordée qu’en rapport avec les 
tendances générales des transformations que connaît le pays", 
Slimane Benaissa voyait les choses autrement. Comme Kateb 
Yacine, il se montrait méfiant à l’égard d’un certain discours. 
Aussi, dans ses pièces, il n’hésitait pas à mettre en scène le 
tabou. Dans Boualem Zid el Gouddam, deux voyageurs, Boualem 



Dr Hadj Dahmane 

- 24 - 
 

et Si Qfali, poussent une charrette qui symbolise l’Algérie, 
voulant à tout prix aller au "pays du Boualem", terre de justice. 
Evidemment, Si Qfali n’est pas très enthousiaste, car la 
destination n’arrange pas les affaires de celui qui symbolise, la 
classe rétrograde, résidu de bourgeoisie et d’aristocratie. 

Les deux compères sont confrontés, tout au long du voyage, 
à des impondérables et mêmes à des situations très critiques. Si 
Qfali fait toujours appel à sa pédanterie et à sa haute naissance, 
au lieu de chercher des solutions pragmatiques aux problèmes, en 
revanche, Boualem, de souche paysanne et représentant le petit 
peuple, est prêt à tout faire, même à supporter son compagnon 
rétrograde, afin d’arriver à son éden socialiste. 

Boualam ne nourrit aucun grief à l’encontre de la religion ; 
il s’oppose, simplement, à ceux qui créent des obstacles au 
progrès des masses laborieuses, en usant de préceptes religieux, 
interprétés selon le goût du jour. Si Qfali (le père de la 
fermeture) représente la tradition, le conservatisme, le passé, 
son langage est académique, il ne s’exprime qu’en arabe 
littéraire. C’est un argument, une arme envers Boualem (porte 
flambeau) qui, lui, incarne l’avenir du monde, révolutionnaire 
dans ses idées jusque dans sa façon de s’exprimer, l’emploi du 
vocabulaire et même la grammaire. 

La dichotomie Si Qfali / Boualem caractérise cette pièce 
novatrice dans sa façon de représenter une certaine réalité. 
Benaissa énonçait, à travers cette pièce, le débat que l’Algérie 
allait quelques années plus tard. 

En effet, la recrudescence de l’opposition islamiste allait 
être le tournant décisif dans la vie publique algérienne. 
L’islamisme greffé depuis toujours à la question nationale va 
devenir un pôle politique face à la classe politique traditionnelle. 
Aussi, de nouveaux rapports vont s’établir entre le théâtre 
algérien et la nouvelle question culturelle. Des écrivains et 
dramaturges vont s’interroger quant à cette donne. En 1991, 



Le théâtre algérien ou l'expression plurielle 

- 25 - 
 

Slimane Benaissa, va s’interroger sur les nouvelles orientations du 
discours religieux, de son instrumentalisation à travers la pièce 
"au-delà du voile". En 1996, dans "les fils de l’amertume" il 
propose une analyse de l’acte barbare et terroriste, et en 1999, il 
pose clairement le problème de la représentation du prophète de 
l’Islam dans sa pièce "Prophète sans Dieu". 

Ainsi, qu’on le veuille ou non, il y une différence 
substantielle entre les thèmes du théâtre algérien sous 
l’occupation et ceux voyant le jour sous l’Etat algérien 
indépendant et notamment à partir des années 90. Ainsi, les 
pièces de Slimane Benaissa sont autant d’appel à une remise en 
cause d’un ordre établi en s’interrogeant : Qui sommes-nous ? Où 
allons-nous ? 

Le théâtre, miroir de la société, reflète la réalité 
socioculturelle, économique et politique de celle-ci, cela, dans 
plusieurs styles et genres (dramatique, comique, burlesque...). 
Celui de Slimane Benaïssa, présenté selon différents genres, 
s’inscrit dans le "théâtre contestataire" allant jusqu’à son degré 
extrême. 

A travers ses pièces théâtrales, cet auteur révolté, dénonce 
et condamne un système politique figé en perte de crédibilité ou 
les carences et échecs sont évidents à tous les niveaux. Dans "Au-
delà du voile", l’auteur décrit le contexte socioculturel et 
politique d’une Algérie qui vit un tournant sombre et tragique 
(l’année 1990 - 1991). L’intégrisme religieux, le fanatisme, la 
crise économique aidant, assombrissent le paysage social d’un 
pays qui compte 70% de jeunes. La femme, a toujours été la 
première personne ciblée, subissant le poids des traditions, les 
vicissitudes d’une vie familiale puis conjugale imprégnée d’un 
système de valeurs dépassé. C’est surtout, la génération des 
femmes analphabètes, soumises, "écrasées" par le poids des 
traditions ancestrales, vivant dans l’ombre du spectre du "père", 
du frère et plus tard celui du conjoint. 



Dr Hadj Dahmane 

- 26 - 
 

Les deux rôles joués par les personnages (deux femmes), 
illustrent véritablement ce conflit de générations de femmes 
(traditionnelles – modernes). Slimane Benaïssa utilise le discours 
populaire, spontané, celui du citoyen moyen, celui des régions 
rurales, afin de mettre en évidence les contradictions, conflits et 
mondes opposés de ces deux générations de femmes. 

Tous les thèmes évoqués, l’intégrisme religieux, le poids des 
traditions, l’exil, le statut de la femme dans la société sont 
traités de façon directe, forte, quasi-agressive. Cela exprime en 
fait la révolte de l’auteur qui fait une sorte d’exorcisme du non-
sens, des contradictions, des non-dits, du déchirement d’une 
société en mutation entravée par un mouvement obscurantiste, 
imposant des modèles étrangers à la société algérienne. Ainsi, au 
sujet du "Hidjab, le voile", la jeune femme (la cadette) dira : "Si 
je devais porter un voile, ce serait selon notre tradition. Ma mère 
n’a jamais connu cet habit". 

L’auteur mettant en évidence la soumission et la résignation 
de la génération aînée fera répondre son personnage de la 
manière suivante : "maintenant que nous le connaissons, on le 
porte. Il est arrivé presque à domicile et tu veux le rejeter..."(17). 

Dans une autre pièce théâtrale intitulée "les fils de 
l’amertume"(18) Slimane Benaïssa s’interroge, et donne l’occasion 
au public de le faire, sur des thèmes actuels de la réalité 
algérienne : Le terrorisme aveugle. La République, la 
démocratie, le progrès tant scientifique, économique que 
socioculturel, en péril en Algérie, font l’objet de la révolte de 
l’auteur dans cette pièce. 

Slimane Benaïssa dénonce et condamne non seulement la 
barbarie des terroristes, mais fustige avec rage le non-sens, les 
aberrations et les graves dérives du système défaillant et 
responsable de la situation dramatique dans laquelle a sombré 
l’Algérie. 

En conséquence, Slimane Benaïssa se révolte contre le 



Le théâtre algérien ou l'expression plurielle 

- 27 - 
 

préjudice porté à la Mémoire, à l’Histoire et à la Religion de tout 
un peuple. Mémoire que l’on veut occulter, une Histoire trahie, 
falsifiée et une religion modifiée, réadaptée aux fins 
machiavéliques d’hommes voulant le monopole du pouvoir. 

Dénonçant cela dans sa pièce théâtrale "les fils de 
l’amertume", Slimane Benaïssa traduit la dure et amère réalité 
en faisant jouer des personnages symbole : Youcef "le 
journaliste", Farid "le terroriste", devenant des "frères ennemis" 
dans une guerre fratricide. Celle où les démocrates, intellectuels, 
artistes, éléments des services de sécurité et femmes émancipées 
sont menacés de mort. 

Slimane Benaïssa crie sa rage contre l’absurde, exprime sa 
déchirure face à un peuple meurtri, tout au long de sa pièce à 
travers ses personnages. 

De même, l’auteur parle d’une ancestralité devenue en 
prismes, à plusieurs facettes, incarnée par l’"ancêtre-mémoire", 
l’"ancêtre-histoire", l’"ancêtre-futur" et une ancestralité 
exclusivement religieuse, imposée, désignée par le terme "émir". 

La contestation de Slimane Benaïssa est portée sur la "scène 
internationale" pour "élargir l’auditoire et tendre ainsi vers 
l’universel", comme il l’affirme. 

Il le fera par ce qui est inhérent à l’être humain : l’émotion. 
En effet, par le rire, les larmes, le public pénètre cette réalité, 
en symbiose avec les personnages, il la vit même. De cette 
manière, Slimane Benaïssa n’effectue pas seulement son propre 
"psychodrame" mais aussi celui du peuple algérien. L’utilisation 
du discours à l’aide de "narrateurs" est une façon, chez l’auteur, 
d’"accrocher" le public dans un moment solennel pour la prise de 
conscience d’une réalité grave et sa sensibilisation aux notions de 
l’absurde et de la remise en cause de situations et valeurs figées 
et sclérosantes. 

Le thème de la religion est l’objet d’une interrogation 
quasi-permanente chez l’auteur. Il est présent, comme on vient 



Dr Hadj Dahmane 

- 28 - 
 

de le voir, dans les pièces "au-delà du voile" et "les fils de 
l’amertume" où Slimane Benaïssa établit en grande partie un état 
de faits, la manière où la religion est assimilée, conçue et vécue 
par différentes catégories sociales. Cependant, à travers certains 
passages, l’auteur exprime sa propre vision de la religion, ses 
interrogations, dévoilant un état d’anxiété générée par le doute. 
Cet état, il le projette sur "la scène" par la dynamique d’un jeu 
de rôles délivrant les non-dits, les sujets tabous. Le monologue 
est justement un moyen d’exprimer cela dans le théâtre de 
l’auteur. 

Dans "prophètes sans Dieu"(19), Slimane Benaïssa décrit l’état 
de tout individu face au premier enseignement de la religion. Il 
s’agit des premières interrogations, des premières "croyances" 
innocentes et naïves dans la vie de l’être humain quelle que soit 
son origine ou sa confession. Par l’"auteur-enfant", Slimane 
Benaïssa présente le prototype humain face à l’existence de Dieu 
et de ses prophètes avec l’ambivalence angoisse-assurance, 
certitude - doute. 

L’auteur effectue en fait une sorte de transposition des 
conflits entre croyants, non-croyants et entre croyants de 
confessions différentes (prophètes différents), depuis l’aube des 
religions jusqu’à notre époque. Si Moise et Jésus ont répondu à 
l’appel de l’auteur, "le prophète de l’Islam" ne se présente pas, 
ce qui chagrine non seulement les deux autres prophètes mais 
l’auteur aussi. En effet, la représentation du prophète, dans le 
théâtre ou le cinéma, reste jusqu’à nos jours un sujet tabou. 
Certes, il existe des pièces de théâtre et des films qui dénoncent 
le fanatisme religieux, Youcef Chahine, au-delà du voile de 
Slimane Benaissa etc., mais il est presque impossible pour un 
cinéaste ou un metteur en scène de représenter le prophète, ou 
de remettre en question la religion elle-même ou sa place dans la 
société. 

"Prophète sans Dieu" est une pièce qui s’interroge sur les 



Le théâtre algérien ou l'expression plurielle 

- 29 - 
 

religions et sur leur raison d’être. En cette époque 
d’interrogations sur la coexistence et sur le dialogue des peuples 
et des cultures, Slimane Benaïssa vient, rappeler que les trois 
prophètes sont tous fils d’Abraham et qu’ils prêchent le même 
Dieu. 

La pièce ne pouvant déboucher sans le prophète de l’Islam, 
les acteurs et l’auteur se lancent dans des considérations sur le 
théâtre. L’auteur se définit comme un "Prophète sans dieu" et le 
théâtre est proposé comme une sorte de religion qui permet aux 
auteurs, aux acteurs et au public de dépasser le quotidien. 

En un mot, Slimane Benaïssa trouve dans le théâtre, dans le 
pluralisme culturel, dans le métissage, grâce l’inter culturalité et 
à la tolérance, un enrichissement et une voie vers le dialogue 
renforçant la démocratie vraie. 

Aujourd’hui, il est indéniable que le nouveau théâtre 
algérien d’expression plurielle s’est sensiblement diversifié, plus 
de quarante ans après le recouvrement de l’indépendance 
nationale, opérant notamment la transition vers d’autres 
thématiques succédant au thème de résistance et de combat 
prônée d’avant 1962 : Les pièces en langue arabe, en tamazight 
ou en français ont ainsi résolument pris leurs distances vis-à-vis 
du théâtre des années soixante et soixante-dix, dit 
d’engagement. Et, des auteurs, comme Slimane Bénaissa, et 
d’autres, écrivent de plus en plus dans deux langues en même 
temps, l’arabe et le français, voire tamazight. Ce plurilinguisme 
de l’Algérie, est à valoriser et promouvoir, aux côtés du dialectal 
populaire à parfaire. 

Tel est le défi, que le théâtre algérien semble avoir lancé 
comme volonté d’aller de l’avant, pour tenter le renouvellement 
des langages et des thématiques, plus en adéquation avec les 
nouvelles réalités de l’ère de la mondialisation multiculturelle. 

Notes : 
1 - Le poète Ahmed Chaouki est né au Caire en 1863, a grandi dans le palais 



Dr Hadj Dahmane 

- 30 - 
 

royal et est décédé en 1932. Il a étudié en Egypte puis en France. Il est 
considéré comme étant le poète arabe des temps modernes et le prince des 
poètes. Ahmed Chaouki a écrit plusieurs poèmes et pièces de théâtre qui sont 
connus partout dans le monde arabe surtout par les admirateurs de la poésie. 
2 - Henri Pérès : Ahmed Chaouki Années de jeunesses et de formation 
intellectuelle en Egypte et en France, in Annales de l’Institut des Etudes 
Orientales, Alger 1936, p. 339. 
3 - Bulletin de l’enseignement des Indigènes de l’Académie d’Alger, 1898. 
4 - Ibid., Alger 1906. 
5 - Jacques Berque : Les Arabes d’hier à demain, Seuil, Paris 1969. 
6 - Dramaturge Libano-égyptien et militant panarabe, il effectua, en 1921, une 
tournée dans toute l’Afrique du Nord (Cf. A. Roth : Le théâtre algérien de 
langue dialectale, Maspero, Paris 1967. 
7 - Algérie Actualité, n° 1136, du 23 au 29 juillet 1987, p. 16. 
8 - Association présidée par Ben Badis (1889-1940) considéré comme 
réformateur et initiateur de la renaissance en Algérie (Cf. Jean Déjeux : La 
littérature algérienne contemporaine, P.U.F., Paris 1979, p. 128. 
9 - Fellag : Le théâtre algérien est dans la rue, entretien avec Chantal Boiron, 
in UBU n° 27/28, 2003, pp. 55 - 59. 
10 - Ibid. 
11 - Ibid. 
12 - Bouziane Ben Achour : Le théâtre en mouvement, Ed. Dar el Gharb, 
Oran 2002. 
13 - Cf. Roselyne Baffet : Tradition théâtrale et modernité en Algérie, Ed. 
L’Harmattan, Paris. 
14 - Ibid. 
15 - Kateb Yacine : Boucherie de l’espérance, Seuil, Paris 1999, p. 205. 
16 - Pièce écrite (non publiée) en 1974. 
17 - Slimane Bénaissa : Au-delà du voile, Editions Lansmann, Belgique 1991, 
p. 23. 
18 - Slimane Bénaissa : Les fils de l’amertume, Ed. Lansmann, Belgique 1996. 
19 - Slimane Bénaissa : Prophètes sans Dieu, Ed. Lansmann, Belgique 1999. 

Pour citer l'article : 
 Dr Hadj Dahmane : Le théâtre algérien ou l'expression plurielle, Revue 
Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 08, 2008, pp. 15 - 30. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

