
Revue Annales du patrimoine - N° 07 / 2007 

© Université de Mostaganem, Algérie 2007 
 

Bouqala et autres symboles 

Ghawthy Hadj Eddine Sari 
Ottawa, Canada 

Résumé : 
Ayant assisté à une soirée consacrée à la Bouqala, soirée riche en 

enseignement des traditions algéroises et très conviviale, j'apporterais 
quelques réflexions. Il a été dit que le mot bouqala serait d'origine latine, 
comme "bocal", étant donné l'ustensile utilisé lors de la cérémonie... La forme 
même de cet ustensile suggère plutôt une amphore, telle que l'utilisaient les 
grecs lors des cérémonies à caractère solennel ; le bocal est un récipient au 
col très court, "vase pour boire" chez les romains, l'amphore a un col évasé et 
deux anses pour être bien en main... Par ailleurs, le mot bocal, en arabe 
bouqal, n'est apparu dans les parlers arabes que tardivement, on n'en trouve 
aucune trace dans le dictionnaire encyclopédique Lisan el Arab. 

Mots-clés : 
bouqala, traditions, contes populaires, société, Alger. 

*** 
1 - La bouqala : 

Il a été dit que ce mot serait d’origine latine, comme 
"bocal", étant donné l’ustensile utilisé lors de la cérémonie... La 
forme même de cet ustensile suggère plutôt une amphore, telle 
que l’utilisaient les grecs lors des cérémonies à caractère 
solennel ; le bocal est un récipient au col très court, "vase pour 
boire" chez les romains, l’amphore a un col évasé et deux anses 
pour être bien en main... Par ailleurs, le mot bocal, en arabe 
bouqal, n’est apparu dans les parlers arabes que tardivement, on 
n’en trouve aucune trace dans le dictionnaire encyclopédique 
"Lisan el Arab". 

Si les dictionnaires d’arabe moderne ignorent le verbe 
"baqala", pour ne donner que des dérivés tel "boqoul", le Lisan 
donne le verbe "baqala", qui signifie "apparaître". Il précise 
différentes déclinaisons donnant des mots caractérisant des 
"apparitions" de phénomènes ou des substances : un jeune dont la 
barbe commence à poindre est dit "baqil", des plantes qui 



Ghawthy Hadj Eddine Sari 

- 58 - 
 

poussent en primeurs "bouqoul", une femme folâtre "el baqla", et, 
curieusement, l’excès, tels les sons assourdissants d’un 
instrument de percussion, "bouqala"... Le "Lisan" dont les 
références sont dans la littérature arabe classique, ne donne pas 
toutes les utilisations linguistiques du verbe "baqala", il n’en 
demeure pas moins que la forme "fou'ala" de ce verbe signifie "ce 
qui génère l’apparition", cela s’inscrit correctement dans la 
démarche même de notre "bouqala"... 

Le "Lisan el Arab" est une œuvre majeure du grand savant 
du Caire du XIVe siècle, Ibn Munzur. Comme tous les 
dictionnaires, il correspond à une époque "civilisationnelle", 
donnant les signifiés des mots d’usage courant, mais, aussi, les 
références littéraires, profanes et ésotériques ; cette dernière 
particularité en fait un instrument incontournable de la 
philologie, sémantique, la linguistique en général. Il est possible 
d’interpréter l’absence, dans le Lisan, du concept bouqala, 
comme cérémonie de "medium" ou "devin", au fait que cette 
pratique divinatoire n’est apparue qu’après le XIVe siècle, dans le 
Maghreb Arabe. Cela corroborerait la thèse d’une datation de 
l’époque "ottomane"... Quoiqu’il en fut, il est clair que bouqala 
est plus vraisemblablement dérivé du verbe arabe baqala = 
apparaître, que du substantif du bas latin baucalis = ase à 
rafraîchir... (Cf. Le Lexis Larousse). 

Le but même de la Bouqala est "l’apparition de signes 
favorables à une interprétation personnelle de tirage au sort"... 
On retrouve ici tous les "ingrédients" des pratiques populaires 
concernant les "devins", le "zahar" ou aléa (le sort en est jeté... 
le dé, les osselets, etc.), le mot arabe zahar signifiant apparaître 
a donné le mot hasard... Dans la pratique coutumière de la 
Bouqala algéroise, les incantations introductives sont empruntes 
de référents religieux, liant les prières à Dieu et l’assistance des 
"sages" ou "sullah". On désigne par saints, consacré par l’usage, 
par abus de langage, les "sullah ou awlya" : en Islam Dieu Seul est 



Bouqala et autres symboles 

- 59 - 
 

Saint "Quddus", les "awlya ou sullah" ne sont que des Sages, 
"assistant utilement - salih" les croyants dans leurs prières 
adressées à Dieu Seul... (Coran XXII/11,12 ; XXXIX/10-72 ; XLI/29-
32, 36 ; XLII/4-7, entres autres...). 

Durant les prières incantatoires d’initiation de la bouqala, 
Le Prophète est évoqué "sur sa monture", signifiant ainsi l’utilité 
et l’aide nécessaire à "toute quête". Est évoqué, aussi, Sidi 
Abdelqader Boualem le célèbre Maître de Baghdad, Abdelqader el 
Guylany (XIIe siècle). Ici, cette évocation a un sens particulier : 
surnommé le Sultan des awlya, il symbolise à lui seul l’ensemble 
du "diwan essalihyn" ou "assemblée des sullah". Le Coran 
enseigne, en substance, que "Tous ceux qui ont témoigné de leur 
fidélité à Dieu - Schuhada, sont vivants à jamais, alors que l’ont 
pense qu’ils sont morts et enterres...". Les évoquer et demander 
leurs "baraka", "grâce" que Dieu leur a accordée, constitue, pour 
le croyant, un acte d’humilité - tawadû envers Le Créateur "Qui 
dispense ses grâces a qui Il Veut" (Coran LVII/28, entre autres 
versets...). 

Avant d’expliciter les autres symboles et significations, il est 
important de noter que la "clôture" du cérémonial de la bouqala 
est désigné par le "fal". Ce n’est pas anodin, cela explique le fait 
qu’une pratique "divinatoire" a lieu chez des musulmans. En 
effet, le Coran et Le Prophète réprouvent tout recours aux 
devins, oracles, chiromanciens, géomanciens, astrologues, et 
autres magiciens. Le "fal" que l’on peut traduire par "augure" fut, 
pourtant, admis par les juristes musulmans sous une forme 
"islamisée". 

L’augure est l’interprétation des signes par des prêtres "en 
relation" avec les divinités chez les grecs et romains de 
l’Antiquité. Les plus célèbres interprètes d’augures furent les 
douze Sybilles, reparties sur les territoires de l’antique empire 
gréco-romain. Pour l’Afrique du Nord, la "Sybile Libyque", 
prêtresse (kahina en arabe) annonçait par des oracles "sibyllins", 



Ghawthy Hadj Eddine Sari 

- 60 - 
 

leurs "destins" aux croyants de cette religion (polythéiste : le 
destin "fatum", décidé par les dieux, la Sybille leur prêtresse y 
accédait). L’Eglise chrétienne de Byzance rejetait cette 
prêtresse, mais des pratiques divinatoires coutumières 
persistèrent en langue libyque "ti finagh" (la phénicienne, 
littéralement). L’historique "Kahina" était une héritière de la 
Sybille Libyque phénicienne, c’est peut-être la qu’il faudrait 
chercher l’origine de ces pratiques divinatoires "berbères", 
comme les décrivent et désignent les historiens grecs (barbarios 
désigne chez les grecs tous les peuples asservis "bègues", c'est-à-
dire "ne parlant pas ou parlant mal le grec". (Platon : La 
République et Lettres VII). L’empire chrétien "christianisa" cette 
fonction religieuse "païenne" et les douze Sybilles furent 
identifiées aux douze Apôtres du Christ. Dès le quatrième siècle 
des iconographies apparurent dans les textes évangéliques, on 
peut même admirer la Sybille Libyque dans la célèbre Chapelle 
Sixtine... 

Au septième siècle, Le Prophète de l’Islam rejetant toute 
forme de prêtrise "sacramentelle" (le dogme islamique n’admet 
aucun sacrement, donc exclut toute forme de clergé...) et 
pratique magique, admettait les "bonnes augures" ou "fal" : avec 
ses compagnons, s’entretenant de problèmes préoccupants, il 
aimait entendre des paroles fortuites, dues au "hasard", et de 
bonnes augures... De cela, que rapportent des traditions 
authentifiées - "hadyth sahih", les juristes ont admis des 
pratiques telle la bouqala. En évoquant le Secours Divin, la 
finalité de la bouqala étant "la bonne augure" due au hasard des 
tirages de distiques ou quatrains et tirages des personnes, les 
croyants ne transgressent aucune règle du "tewekkul" : la 
confiance ferme et l’appui unique en La Miséricorde Divine - 
"Dieu Unique Waly et Nacyr", insiste le Coran en de nombreuses 
occurrences. 

Les Arabes pratiquaient différentes formes de divinations, 



Bouqala et autres symboles 

- 61 - 
 

usant de sable, osselets, oiseaux et autres procédés. Le vol des 
oiseaux, "ettira", comme augure, souvent de mauvaise augure, 
très répandu dans différentes cultures, fut réprouvé par le 
Prophète. Il aimait la bonne augure, le "bon fal", qu’il définit 
comme bonne parole. Le "raja fy Allah", l’attente du Secours 
Divin, peut avoir une réponse favorable par un son, voire une 
lumière, ce qui constitue le fal... Tout le cérémonial de la 
bouqala repose sur le fal. Le Prophète disait à ses compagnons 
que les pratiques divinatoires mènent parfois au "désespoir - 
qunta", une désespérance qui obscurcit l’âme, la "confiance en 
soi" et la vision "interne - bacyra". Il les invitaient à méditer ce 
verset coranique (Sourate XXXIX/50, connu sous l’appellation 
verset des désespérés) qui dit, en substance, "Dis a ceux qui ont 
perverti leurs âmes, ne désespérez pas de La Clémence Divine..." 
(LXII/26). 
2 - Autres symboles : 

Sept : il a été dit, à propos des "sept eaux" à introduire dans 
la bouqala, début de séance, que c’est un chiffre "porte 
bonheur"... En fait, la signification symbolique du sept, dans la 
culture musulmane, est très riche dans ses dimensions. 
Permettez-moi de vous en donner un aperçu, non exhaustif, des 
dimensions spirituelles et culturelles sociales, au sens large du 
terme. Sans développer les signifiés, il est propose, ici, des jalons 
en vue d’approfondissement... 
2. Significations symboliques "Spirituelles" : 

Le référent étant le Coran, il y a, entre autres. 
- la symbolique des sept cieux "gradues - tibaqa", dont il serait 
long de développer les signifies dans le cadre de ce propos ; 
disons, pour saisir le sens simplement, qu’il s’agit de sept 
cheminements d’élévation de l’être vers la présence Divine - "el 
uns". 
- la symbolique des "sept dédoublées – sabâ el mathani" qui 
seraient, selon les exégèses, les sept versets de la sourate 



Ghawthy Hadj Eddine Sari 

- 62 - 
 

"L’Ouverture - El Fatiha" du Coran, ou les sept sourates longues 
(de II à IX). Toutes ces sourates ont des vertus de préservation du 
mal, de guérison du cœur, de réalisation d’espoir. 
- La symbolique des sept épis que donne une graine - "habba", 
donnant à leur tour cent graines chacun. Le Prophète explique 
"par un acte généreux envers ses semblables, l’être humain 
récolte de dix à sept cents rétributions en ce monde..." On 
trouvera cet enseignement, aussi bien dans le Coran (Sourate 
XLVIII/29), que dans les Evangiles cité par le Coran (Matthieu 18-
32 ; Marc IV/26-34). 

Le référent étant les "hadyths" - propos et actes du 
Prophète. 
- Les "sept tours - Tawaf" autour de la Ka'ba, ordonnés en quatre 
tours d’un pas alerte, puis trois tours à pas lent ; nos Maîtres 
expliquent la symbolique du "quatre" relevant de "la nature" 
humaine, les quatre éléments (air, feu, terre, eau), générant 
trouble et impatience. Le "trois" impair - "witr", attribut divin, 
suscitant en l’être humain, sérénité et quiétude - "Sekyna" : 
durant le "Tawaf" les croyants disent "me voici Seigneur", quêtant 
la Présence Divine en leurs cœurs. Ce concept coranique, que 
l’on trouve dans la sourate XLVIII aux versets 4, 18, a inspiré le 
Maître juif andalou, Maimonide (XIIIe siècle) dans son 
commentaire, en arabe, du concept hébraïque "Shekhinav (Cf. 
Dalail el hairyn, de Maimonide). 
- Les sept "parties" du corps adorant Dieu - "sujud", durant la 
"salat" ou accession à la Présence Divine, "comme si tu Le Voyais, 
Lui te Vois" : tête, deux mains, deux jambes, deux pieds, en 
prosternation, chaque partie relevant des actes humains se 
"remettant en toute confiance à Dieu - Islam" (XXXVI/61). 
2. Symboliques du culturel social : 
- Symboliques des "subû"- septième jour, naissance, mariage, aux 
rituels très varies, avec un invariant symbolique : festivités et 
dons, le cycle de sept jours est "l’accomplissement". 



Bouqala et autres symboles 

- 63 - 
 

 - Symbolique des "sept herbes" ou "sept épices" aux vertus 
médicinales, liées au "quatre" et "trois", cite précédemment. 
- Symbolique des "sept eaux" : cinq eaux que la tradition 
musulmane cite (eaux du Paradis, du Prophète, des terres 
fertiles, selon des variantes) et les deux eaux "primordiales", 
celle de La Création (Cf. Coran) et celle de la "procréation" 
humaine. 
- Symbolique des nombres associes au sept : sept, 1+6, 2+5, 3+4, 
correspondant dans les alphabets sémites, Arabe, Hébreux, 
Phéniciens, Araméen, a sept lettres "réalisant la connaissance". 
(Cf. Ibn Khaldoun : La Muqaddima / Histoire Universelle). 

Ce qui nécessiterait plus ample explication, hors du présent 
contexte. En espérant avoir suscite quelque intérêt de recherche 
dans ce vaste domaine de l’anthropologie, ou, du moins, quelque 
curiosité. 

Bibliographie : 
1 - Ibn Manzur : Lissan al Arab. 
2 - Le Lexis Larousse. 
3 - Platon : La République et Lettres, Flammarion, Paris. 
4 - Maimonide : Dalail el hairyn, Ed. De Brouwer, Paris. 
5 - Ibn Khaldoun : La Muqaddima, Histoire Universelle, Trad. V. Monteil, Ed. 
Sindbad, Paris. 

Pour citer l'article : 
 Ghawthy Hadj Eddine Sari : Bouqala et autres symboles, Revue Annales du 
patrimoine, Université de Mostaganem, N° 07, 2007, pp. 57 - 63. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

