Revue Annales du patrimoine - N° 07 / 2007

Bougala et autres symboles

Ghawthy Hadj Eddine Sari
Ottawa, Canada
Résumé :

Ayant assisté a une soirée consacrée a la Bougala, soirée riche en
enseignement des traditions algéroises et trés conviviale, j'apporterais
quelques réflexions. Il a été dit que le mot bougala serait d'origine latine,
comme "bocal”, étant donné l'ustensile utilisé lors de la cérémonie... La forme
méme de cet ustensile suggere plutét une amphore, telle que l'utilisaient les
grecs lors des cérémonies a caractére solennel ; le bocal est un récipient au
col trés court, "vase pour boire" chez les romains, I'amphore a un col évasé et
deux anses pour étre bien en main... Par ailleurs, le mot bocal, en arabe
bougal, n'est apparu dans les parlers arabes que tardivement, on n'en trouve
aucune trace dans le dictionnaire encyclopédique Lisan el Arab.

Mots-clés :
bougala, traditions, contes populaires, société, Alger.

*kk

1 - La bougala :

Il a été dit que ce mot serait d’origine latine, comme
"bocal”, étant donné I’ustensile utilisé lors de la cérémonie... La
forme méme de cet ustensile suggere plutdt une amphore, telle
que [I’utilisaient les grecs lors des cérémonies a caractére
solennel ; le bocal est un récipient au col tres court, "vase pour
boire" chez les romains, I’amphore a un col évasé et deux anses
pour étre bien en main... Par ailleurs, le mot bocal, en arabe
bouqal, n’est apparu dans les parlers arabes que tardivement, on
n’en trouve aucune trace dans le dictionnaire encyclopédique
"Lisan el Arab".

Si les dictionnaires d’arabe moderne ignorent le verbe
"baqala”, pour ne donner que des dérivés tel "bogoul”, le Lisan
donne le verbe "baqala", qui signifie "apparaitre". Il précise
différentes déclinaisons donnant des mots caractérisant des
"apparitions" de phénomenes ou des substances : un jeune dont la

Y

barbe commence a poindre est dit "baqil", des plantes qui

© Université de Mostaganem, Algérie 2007



Ghawthy Hadj Eddine Sari

poussent en primeurs "bouqoul”, une femme folatre "el bagla”, et,
curieusement, [I’exces, tels les sons assourdissants d’un

instrument de percussion, "bougala'... Le "Lisan" dont les
références sont dans la littérature arabe classique, ne donne pas
toutes les utilisations linguistiques du verbe "bagala”, il n’en

demeure pas moins que la forme "fou'ala” de ce verbe signifie "ce
qui génere I’apparition”, cela s’inscrit correctement dans la
démarche méme de notre "bougala”...

Le "Lisan el Arab" est une ceuvre majeure du grand savant
du Caire du XIV® siecle, Ibn Munzur. Comme tous les
dictionnaires, il correspond a une époque “civilisationnelle”,
donnant les signifiés des mots d’usage courant, mais, aussi, les
références littéraires, profanes et ésotériques ; cette derniére
particularité en fait un instrument incontournable de Ila
philologie, sémantique, la linguistique en général. Il est possible
d’interpréter I’absence, dans le Lisan, du concept bouqgala,
comme cérémonie de "medium” ou "devin", au fait que cette
pratique divinatoire n’est apparue qu’apres le XIV® siécle, dans le
Maghreb Arabe. Cela corroborerait la these d’une datation de
I’époque "ottomane”... Quoiqu’il en fut, il est clair que bougala
est plus vraisemblablement dérivé du verbe arabe bagala =
apparaitre, que du substantif du bas latin baucalis = ase a
rafraichir... (Cf. Le Lexis Larousse).

Le but méme de la Bougala est "lI’apparition de signes
favorables a une interprétation personnelle de tirage au sort"...
On retrouve ici tous les "ingrédients" des pratiques populaires
concernant les "devins", le "zahar" ou aléa (le sort en est jeté...
le dé, les osselets, etc.), le mot arabe zahar signifiant apparaitre
a donné le mot hasard... Dans la pratique coutumiere de la
Bouqala algéroise, les incantations introductives sont empruntes
de référents religieux, liant les priéres a Dieu et I’assistance des
"sages" ou "sullah". On désigne par saints, consacré par |’usage,
par abus de langage, les "sullah ou awlya" : en Islam Dieu Seul est

-58 -



Bougala et autres symboles

Saint "Quddus", les "awlya ou sullah" ne sont que des Sages,
"assistant utilement - salih" les croyants dans leurs prieres
adressées a Dieu Seul... (Coran XXI1/11,12 ; XXXIX/10-72 ; XLI/29-
32, 36 ; XLII/4-7, entres autres...).

Durant les priéres incantatoires d’initiation de la bouqgala,
Le Prophéte est évoqué "sur sa monture", signifiant ainsi I’utilité
et I’aide nécessaire a "toute quéte". Est évoqué, aussi, Sidi
Abdelgader Boualem le célebre Maitre de Baghdad, Abdelgader el
Guylany (XII® siécle). Ici, cette évocation a un sens particulier :
surnommeé le Sultan des awlya, il symbolise a lui seul I’ensemble
du "diwan essalihyn® ou "assemblée des sullah". Le Coran
enseigne, en substance, que "Tous ceux qui ont témoigné de leur
fidélité a Dieu - Schuhada, sont vivants a jamais, alors que I’ont
pense qu’ils sont morts et enterres...". Les évoquer et demander
leurs "baraka", "grace" que Dieu leur a accordée, constitue, pour
le croyant, un acte d’humilité - tawad( envers Le Créateur "Qui
dispense ses graces a qui Il Veut" (Coran LVII/28, entre autres
versets...).

Avant d’expliciter les autres symboles et significations, il est
important de noter que la "cloture” du cérémonial de la bouqgala
est désigné par le "fal". Ce n’est pas anodin, cela explique le fait
gu’une pratique "divinatoire" a lieu chez des musulmans. En
effet, le Coran et Le Prophéte réprouvent tout recours aux
devins, oracles, chiromanciens, géomanciens, astrologues, et
autres magiciens. Le "fal" que I’on peut traduire par "augure" fut,
pourtant, admis par les juristes musulmans sous une forme
"islamisée".

L’augure est I’interprétation des signes par des prétres "en
relation” avec les divinités chez les grecs et romains de
I’Antiquité. Les plus célébres interprétes d’augures furent les
douze Sybilles, reparties sur les territoires de I’antique empire
gréco-romain. Pour [I’Afrique du Nord, Ila"Sybile Libyque",
prétresse (kahina en arabe) annoncait par des oracles "sibyllins",

- 59 -



Ghawthy Hadj Eddine Sari

leurs "destins" aux croyants de cette religion (polythéiste : le
destin "fatum"”, décidé par les dieux, la Sybille leur prétresse y
accédait). L’Eglise chrétienne de Byzance rejetait cette
prétresse, mais des pratiques divinatoires coutumiéres
persisterent en langue libyque "ti finagh" (la phénicienne,
littéralement). L’historique "Kahina" était une héritiere de la
Sybille Libyque phénicienne, c’est peut-étre la qu’il faudrait
chercher I’origine de ces pratiques divinatoires "berberes",
comme les décrivent et désignent les historiens grecs (barbarios
désigne chez les grecs tous les peuples asservis "bégues"”, c'est-a-
dire "ne parlant pas ou parlant mal le grec". (Platon: La
République et Lettres VII). L’empire chrétien "christianisa" cette
fonction religieuse "paienne" et les douze Sybilles furent
identifiees aux douze Apétres du Christ. Des le quatrieme siéecle
des iconographies apparurent dans les textes évangéliques, on
peut méme admirer la Sybille Libyque dans la célébre Chapelle
Sixtine...

Au septieme siecle, Le Prophéte de I’lIslam rejetant toute
forme de prétrise "sacramentelle” (le dogme islamique n’admet
aucun sacrement, donc exclut toute forme de clergé...) et
pratique magique, admettait les "bonnes augures” ou "fal" : avec
ses compagnons, s’entretenant de problemes préoccupants, il
aimait entendre des paroles fortuites, dues au "hasard”, et de
bonnes augures... De cela, que rapportent des traditions
authentifiées - "hadyth sahih", les juristes ont admis des
pratiques telle la bouqala. En évoquant le Secours Divin, la
finalité de la bouqgala étant "la bonne augure" due au hasard des
tirages de distiques ou quatrains et tirages des personnes, les
croyants ne transgressent aucune regle du "tewekkul": la
confiance ferme et I’appui unique en La Miséricorde Divine -
"Dieu Unique Waly et Nacyr", insiste le Coran en de nombreuses
occurrences.

Les Arabes pratiquaient différentes formes de divinations,

- 60 -



Bougala et autres symboles

usant de sable, osselets, oiseaux et autres procédés. Le vol des
oiseaux, "ettira", comme augure, souvent de mauvaise augure,
tres répandu dans différentes cultures, fut réprouvé par le
Prophete. Il aimait la bonne augure, le "bon fal", qu’il définit
comme bonne parole. Le "raja fy Allah", I’attente du Secours
Divin, peut avoir une réponse favorable par un son, voire une
lumiere, ce qui constitue le fal... Tout le cérémonial de la
bouqala repose sur le fal. Le Prophete disait a ses compagnons
que les pratiques divinatoires ménent parfois au "désespoir -
gunta”, une désespérance qui obscurcit I’ame, la "confiance en
soi" et la vision "interne - bacyra". Il les invitaient a méditer ce
verset coranique (Sourate XXXIX/50, connu sous I’appellation
verset des désespérés) qui dit, en substance, "Dis a ceux qui ont
perverti leurs ames, ne désespérez pas de La Clémence Divine..."
(LX11/26).

2 - Autres symboles :

Sept : il a été dit, a propos des "sept eaux" a introduire dans
la bougala, début de séance, que c’est un chiffre "porte
bonheur"... En fait, la signification symbolique du sept, dans la
culture musulmane, est trés riche dans ses dimensions.
Permettez-moi de vous en donner un apercu, non exhaustif, des
dimensions spirituelles et culturelles sociales, au sens large du
terme. Sans développer les signifiés, il est propose, ici, des jalons
en vue d’approfondissement...

2. Significations symboliques "Spirituelles” :
Le référent étant le Coran, il y a, entre autres.
- la symbolique des sept cieux "gradues - tibaga", dont il serait
long de développer les signifies dans le cadre de ce propos ;
disons, pour saisir le sens simplement, qu’il s’agit de sept
cheminements d’élévation de I’étre vers la présence Divine - "el
uns".
- la symbolique des "sept dédoublées - saba el mathani" qui
seraient, selon les exégeses, les sept versets de la sourate

-61 -



Ghawthy Hadj Eddine Sari

"L’Ouverture - El Fatiha" du Coran, ou les sept sourates longues
(de 1l & IX). Toutes ces sourates ont des vertus de préservation du
mal, de guérison du coeur, de réalisation d’espoir.
- La symbolique des sept épis que donne une graine - "habba",
donnant a leur tour cent graines chacun. Le Prophete explique
“par un acte généreux envers ses semblables, I’étre humain
récolte de dix a sept cents rétributions en ce monde..." On
trouvera cet enseignement, aussi bien dans le Coran (Sourate
XLVIIIZ29), que dans les Evangiles cité par le Coran (Matthieu 18-
32 ; Marc IV/26-34).

Le réféerent étant les "hadyths" - propos et actes du
Prophete.
- Les "sept tours - Tawaf" autour de la Ka'ba, ordonnés en quatre
tours d’un pas alerte, puis trois tours a pas lent ; nos Maitres
expliquent la symboliqgue du "quatre" relevant de "la nature"
humaine, les quatre éléments (air, feu, terre, eau), générant
trouble et impatience. Le "trois" impair - "witr", attribut divin,
suscitant en I’étre humain, sérénité et quiétude - "Sekyna":
durant le "Tawaf" les croyants disent "me voici Seigneur", quétant
la Présence Divine en leurs cceurs. Ce concept coranique, que
I’on trouve dans la sourate XLVIII aux versets 4, 18, a inspiré le
Maitre juif andalou, Maimonide (XIlI® siécle) dans son
commentaire, en arabe, du concept hébraique "Shekhinav (Cf.
Dalail el hairyn, de Maimonide).
- Les sept "parties” du corps adorant Dieu - "sujud”, durant la
"salat" ou accession a la Présence Divine, "comme si tu Le Voyalis,
Lui te Vois": téte, deux mains, deux jambes, deux pieds, en
prosternation, chaque partie relevant des actes humains se
"remettant en toute confiance a Dieu - Islam" (XXXVI/61).
2. Symboliques du culturel social :
- Symboliques des "sub("- septieme jour, naissance, mariage, aux
rituels tres varies, avec un invariant symbolique : festivités et
dons, le cycle de sept jours est "I’accomplissement”.

- 62 -



Bougala et autres symboles

- Symbolique des "sept herbes" ou "sept épices" aux vertus
médicinales, liées au "quatre” et "trois", cite précédemment.

- Symbolique des "sept eaux": cinq eaux que la tradition
musulmane cite (eaux du Paradis, du Prophéte, des terres
fertiles, selon des variantes) et les deux eaux "primordiales”,
celle de La Création (Cf. Coran) et celle de la "procréation"
humaine.

- Symbolique des nombres associes au sept : sept, 1+6, 2+5, 3+4,
correspondant dans les alphabets sémites, Arabe, Hébreux,
Phéniciens, Araméen, a sept lettres "réalisant la connaissance".
(Cf. Ibn Khaldoun : La Mugaddima / Histoire Universelle).

Ce qui nécessiterait plus ample explication, hors du présent
contexte. En espérant avoir suscite quelgue intérét de recherche
dans ce vaste domaine de I’anthropologie, ou, du moins, quelque
curiosité.

Bibliographie :

1 - Ibn Manzur : Lissan al Arab.

2 - Le Lexis Larousse.

3 - Platon : La République et Lettres, Flammarion, Paris.

4 - Maimonide : Dalail el hairyn, Ed. De Brouwer, Paris.

5 - Ibn Khaldoun : La Mugaddima, Histoire Universelle, Trad. V. Monteil, Ed.
Sindbad, Paris.

Pour citer l'article :
* Ghawthy Hadj Eddine Sari : Bougala et autres symboles, Revue Annales du

patrimoine, Université de Mostaganem, N° 07, 2007, pp. 57 - 63.
http://annales.univ-mosta.dz

- 63 -


http://annales.univ-mosta.dz

