Revue Annales du patrimoine - N° 04 / 2005

L’héritage spirituel d’lbn Arabi

Abd as Sabour Turrini
Comunita religiosa islamica Milano, Italia
Résumé :

Shaykh Muhieddin Ibn Arabi recut une éducation religieuse tant par ses
oncles, qui embrassérent la voie initiatique que par les maitres spirituels qui
lui autorisérent et le dirigérent ainsi dans cette retraite spirituelle, "khalwa",
qui lui permit le dévoilement de la connaissance divine. Le comportement
spirituel acquis par lbn Arabi, a travers les enseignements des maitres, peut
étre synthétisé dans la présence spirituelle scrupuleuse, dans la sollicitude,
dans I’abandon confiant en Dieu et dans la pleine conscience que Dieu se
révele a tout instant.

Mots-clés :
spiritualité, Ibn Arabi, Islam, mysticisme, amour divin.

*kk

L’une des caractéristiques essentielles de la sainteté et de
la connaissance des maitres spirituels, dont Muhiddin lbn Arabi
(radiya-Llahu anhu) fait partie, est celle de se référer au dépot
de la science sacrée du Coran et de la sunna prophétique, en
sachant réaliser constamment le souvenir de la Présence divine,
et en unifiant tous les plans de I’existence dans un "habitus”
d’intégrité et de présence spirituelle dirigés vers la connaissance
de Dieu. Ce processus de réalisation cognitive trouve ses
fondements dans une force d’élévation spirituelle que le croyant
accomplit sur lui-méme pour réussir a abandonner la perspective
individuelle qui le caractérise ontologiquement, en assumant
I’universalité de la forme divine avec laquelle Dieu I’a faconnée
et dont le Prophéte Muhammad (salla Allahu alayhi wa sallam) est
le modele par excellence.

"Mourez avant de mourir" avait I’habitude de dire le
Prophéete, pour atteindre, dés cette vie, la connaissance de la
véritable réalité métaphysique et de la signification des voiles de
ce monde, et réaliser ainsi ['unité absolue des plans
transcendants et immanents comme une méme reéalité de la Face

© Université de Mostaganem, Algérie 2005



Abd as Sabour Turrini

divine.

Ce parcours de connaissance n’est pas le résultat d’un effort
personnel, mais une conquéte spirituelle a laquelle on peut
parvenir grace au moyen d’une influence spirituelle, d’une
maitrise et d’une méthode initiatique.

Grace a cet ordre et a cette hiérarchie de transmission des
influences spirituelles, inhérentes a la "silsila" qui du Prophéte
Muhammad arrive aux shuyukh, aux disciples et aux croyants, par
la grace de Dieu, peut se produire une ouverture du coeur qui
accorde I’illumination de I’intellect et la réalisation spirituelle,
méme par le moyen, comme ce fut le cas du Shaykh al-Akbar et
d’autres saints et savants, d’une communication directe avec les
prophétes, avec le Khidr (alayhi-s-salam) ou avec ceux que Dieu
assigne a cette fonction.

Le rapport entre maitre et disciple, et la présence d’une
communauté spirituelle qui devient le réceptacle de la "baraka",
sont fondamentaux pour la maturation de ces ouvertures
spirituelles. La maitrise connait I’ame et I’état spirituel du
disciple et peut le guider vers la réalisation effective de la
connaissance de lui-méme, dans I’acquisition d’une personnalité
supérieure qui s’exerce a travers la servitude spirituelle.

Le cas du Shaykh Muhiddin Ibn Arabi est, en ce sens, tres
révelateur. Celui-ci recut une éducation religieuse tant par ses
oncles, qui embrassérent la voie initiatique que par les maitres
spirituels qui lui autorisérent et le dirigérent ainsi dans cette
retraite spirituelle, "khalwa", qui lui permit le dévoilement de la
connaissance divine. Le comportement spirituel acquis par Ibn
Arabi, a travers les enseignements des maitres, peut étre
synthétisé dans la présence spirituelle scrupuleuse, dans la
sollicitude, dans I’abandon confiant en Dieu et dans la pleine
conscience que Dieu se révéle a tout instant.

Le Shaykh Al-Akbar nous rapporte : "Quand je m’asseyais
devant lui ou devant d’autres shaykhs, je tremblais comme une

- 60 -



L'héritage spirituel d'Tbn Arabi

feuille au vent, ma voix s’altérait et mes membres se mettaient a
trembler. Chaque fois qu’il le remarquait, il me traitait avec
bienveillance et cherchait a me mettre a I’aise, ce qui ne faisait
qu’accroitre la crainte et la vénération qu’il m’inspirait"®.

Le Shaykh Yusuf al-Kumi, disciple du Shaykh Abu Madyan
(radiya-Llahu @&nhuma), initia Ibn Arabi au "tasawwuf". Il I’instruit
et le suivit dans la voie, participant directement aux mémes
pratiques spirituelles qu’il lui enseignait, et transmettant a lbn
Arabi, sur la base de ses ouvertures, "fath", la méthode spirituelle
et les enseignements de Abu Madyan. Le Shaykh Abu Madyan
avait I’habitude de dire : "Nous ne voulons pas de viande avariée,
servez-nous de la viande fraiche !"®.

Abu Madyan se référait aux ouvertures spirituelles qui se
manifestaient dans leur actualité et leur immédiateté naturelle
en donnant aux croyants une connaissance directe.

Selon Ibn Arabi, la métaphore de Abu Madyan se référait a la
difféerence qui existe entre, d’un co6té, la science sclérosée,
entendue littéralement, a la maniere des formalistes ou des
érudits qui connaissent des ceuvres savantes, et dont la
connaissance était seulement extérieure et oublieuse de I’esprit
qui I’avait produite, et, de I’autre, la connaissance vivifiante de
la science sacreée.

La science qui était centrée sur une connaissance analytique
des ceuvres du passé était considérée comme dépassée
puisqu’elle était obtenue a partir de livres dont les auteurs
étaient morts. Elle ne pouvait étre une science "utile" si elle était
utilisée comme ‘“littérature”, au lieu d’étre authentiguement
comprise et connue a la lumiere de la présence des saints et des
maitres de leur époque.

Ceci n’enleve rien a la vérité et a la validité des ceuvres
spirituelles des maitres du passé, ou des authentiques docteurs
de la loi. Le véritable bénéfice peut en étre tiré, avant tout en
utilisant directement les instruments spirituels présents, maitres

-61 -



Abd as Sabour Turrini

et communauté religieuse, en recherchant et en demandant la
vérité directement aupres de Dieu, a travers une action
spirituelle enseignée par la maitrise. Plus la requéte auprés de
Dieu est authentique, sincére, confiante et actuelle, plus la
compréhension des ceuvres des maitres du passé peut étre
effective, en arrivant a participer a I’intemporalité de la vérité
divine. Ces ouvertures ou cette profondeur intérieure ne
correspondent pas a la "pensée” ou a "I’ceuvre” d’un maitre en
particulier, mais elles correspondent au dévoilement des réalités
spirituelles que n’ont ni auteur ni temps si ce n’est Dieu méme et
I’influence spirituelle Muhammadienne.

Une autre réflexion est celle de savoir dans quelle mesure
les écrits ou les ceuvres traditionnelles sur les états de I’ame, le
dévoilement et la réalité intérieure authentiguement vécue et
réalisée par les anciens savants, peuvent étre utiles pour celui
qui ne participe pas d’une méme expérience de connaissance.
L’absence d’une réalisation directe ou de rapports opératifs
provoque seulement des états mentaux ou des suggestions
psychiqgues que les maitres du passé auraient peut-étre
considérés davantage comme des maladies de I’ame que comme
des connaissances intellectuelles.

L’exemple méme de la maniére dont le maitre Yusuf al-
Kumi instruit Ibn Arabi, par la lecture et la compréhension des
écrits d’Al-Qushayri, grand savant qui vécut entre 986 et 1074,
soit plus d’un siecle avant lbn Arabi, est tres significatif. Al-
Qushayri avec sa "Risala” a écrit une ceuvre importante a
I’intérieur du "tasawwuf". Les savants donnaient acces a leurs
disciples a cette ceuvre ainsi qu’a celles d’autres "shuyukh" sous
leur vigilance et leur direction spirituelles.

Ibn Arabi rapporte : "Tout d’abord, je dois dire qu’a cette
époque, je n’avais pas encore lu la "Risala" d’al-Qushayri, ni
aucun autre maitre, n’étant point du tout averti que quiconque
de notre Voie eut écrit quoi que ce fut, pas plus que je n’étais

- 62 -



L'héritage spirituel d'Tbn Arabi

familiarisé avec leur terminologie.

Ce jour-la, le shaykh monta sur son cheval et m’ordonna,
ainsi qu’a I’'un de mes compagnons, de le suivre a Almontaber,
une montagne aux environs de Séville. Aussi, une fois que la
porte de la ville fut ouverte, je me mis en route avec mon
compagnon, qui emporta avec lui un exemplaire de la Risalah
d’al-Qushayri. Nous gravimes la montagne et, au sommet, nous
trouvames le shaykh accompagné de son serviteur qui tenait le
cheval. Nous entrames ensuite dans la mosquée pour accomplir la
priere. Quand nous edmes fini, il s’adossa au "mihrab", me tendit
le livre et me dit : "Lis".

La crainte révérencielle qu’il m’inspirait était si intense que
je ne pus assembler deux mots, et le livre me tomba des mains. Il
demanda alors a mon compagnon de le lire ; celui-ci prit le livre
et commenca la lecture d’un passage. Le shaykh expliqua ce qui
avait été lu, jusqu’au moment de la priére de I’apres-midi. Apres
la priere, le shaykh suggéra que nous retournions en ville. Il
monta sur son cheval et se mit en route, tandis que je marchais a
son coté en me tenant a I’étrier. Sur le chemin, il me parla des
vertus et des miracles d’Abu Madyan"®.

Il en résulte que dans la perspective actuelle, vécue et
vivifiante, la correspondance entre "lettre", "esprit", connaissance
et transmission est évidente.

De nos jours, nous pouvons remarquer une prolifération
importante d’études sur les écrits du Shaykh al-Akbar, aussi bien
le domaine de I’histoire de la philosophie occidentale, ou lbn
Arabi est considéré a la maniére d’un philosophe avec son
systeme de pensées qui peut étre étudié et interprété, que dans
les milieux traditionalistes islamiques, ou se sont multipliées les
traductions de ses écrits et des études analytiques de ses ceuvres.

Ces deux perspectives se sont peut-étre influencées
réciproquement, avec pour conséquence d’avoir, quoi qu’il en
soit, sorti Ibn Arabi d’un authentique cadre religieux, initiatique,

- 63 -



Abd as Sabour Turrini

et intellectuel, intellectuel comme synonyme de spirituel et de
réalisation de la connaissance meétaphysique. Mais surtout, ces
tendances académico-érudites ou traditionalistes visent a enlever
Ibn Arabi de "I'humus” de la religion islamique, comme si les fruits
de ses illuminations intérieures pouvaient étre séparés des
supports de connaissance propres a I’islam.

Cette seconde limitation de I’ceuvre du Shaykh al-Akbar, qui
est celle du traditionalisme islamique, mérite d’étre mentionnée
car elle a créé, dans la réalité islamique européenne, et
désormais dans le Maghreb, I’illusion de pouvoir se considérer
comme les héritiers spirituels du Shaykh al-Akbar, par le seul fait
d’avoir une connaissance érudite de ses ceuvres ou d’en étre les
traducteurs exclusifs. Cette illusion a conduit ces mémes
individus a s’imaginer étre les détenteurs d’une fonction
"akbarienne" ou khidrique qui existerait indépendamment du
cadre religieux islamique et de la transmission effective d’une
"baraka" a travers un rattachement initiatique précis.

Dans la réalité traditionnelle islamique, la source a laquelle
se réféere un maitre spirituel, en déclarant ouvertement sa
fonction et en annoncant sa filiation et chaine spirituelle qui le
relie a tel ou tel maitre, a toujours été bien claire et évidente.
Autrement, si sa filiation était d’un autre ordre, il déclarerait
simplement I’origine de son influence spirituelle, par exemple la
figure du Khidr, une présence prophétique ou une quelque autre
réalité spirituelle.

Certainement, nous ne pouvons pas penser, dans ce cas, aux
transmissions équivoques de "supérieurs inconnus’, ou encore
moins, aux improbables réalisations spirituelles, qui se fondent
sur I’imagination de ceux qui pensent avoir découvert une
fonction de pdle entre les pages des ceuvres "akbariennes".

L’idée de considérer la connaissance "akbarienne" comme
condition sine qua non pour une veritable connaissance
métaphysique, ou réalisation spirituelle, est encore plus grave,

- 64 -



L'héritage spirituel d'Tbn Arabi

comme si Ibn Arabi renvoyait a lui-méme, et non pas a Dieu, et
constituait la seule porte pour pouvoir accéder aux dévoilements
divins.

Cette tendance littéraire, académico-érudite, prend
aujourd’hui la forme d’une prétendue élite qui aurait recu
I’héritage littéraire, linguistique ou "psychique" des ceuvres
"akbariennes", en devenant une sorte d’inquisition intellectuelle
islamique qui censure la vraie légitimité de I’ésotérisme ou de
I’initiation, en ne réussissant pas a considérer une autre réalité
spirituelle, intellectuelle et ésotérique a I’extérieur des cercles
académico-akbariens.

Cette connotation a peu de rapport avec I’esprit "akbarien”
et celui de tous les saints et maitres, passés et présents, qui
n’auraient sirement pas désiré ni envisagé, d’aucune maniere,
faire I’objet d’un culte personnel, littéraire ou érudit, surtout si
cet exercice d’études formalistes est compris comme une
méthode spirituelle pour accéder aux ouvertures spirituelles qui
restent, de cette facon, seulement imaginaires et mentales.

Les maitres d’lbn Arabi mettaient déja en garde contre la
spéculation sur les ceuvres des autres maitres, surtout si ce
travail d’érudition I’emportait sur le véritable travail initiatique
gue le disciple devait accomplir sur lui-méme. Aujourd’hui, que
dirait le Shaykh al-Akbar lui-méme face a une telle illusion
consistant a utiliser ses ceuvres comme substituts d’une vraie
connaissance initiatique ?

En effet, aujourd’hui encore, le danger d’une myopie
intellectuelle est toujours présent, ou mieux d’une "myopie
rationaliste”, qui prévaut chez ceux qui ne savent pas reconnaitre
que la seule possibilité d’ouverture intellectuelle et spirituelle
peut s’obtenir grace aux influences spirituelles. Ce danger
persiste individuellement dans I’analyse mentale ou psycho-
imaginative portée sur I’"idée" de la vérité, en renoncant a la
“réalisation" de celle-ci et au travail fondamental contre sa

- 65 -



Abd as Sabour Turrini

propre "nafs", afin d’acquérir la Seigneurie de I’esprit qui peut
seul affranchir I’individu de ses limites personnelles et le diriger
vers le souvenir constant de Dieu.

Aujourd’hui, nous devrions éviter que les débordements
"rationnels”, philosophiques ou imaginaires puissent étre compris
comme des conquétes spirituelles et intellectuelles effectives.
Nous devrions nous efforcer d’agir comme des croyants et comme
les responsables d’un patrimoine sacré et religieux que Dieu a
donné aux hommes, en contribuant, dans les temps et les lieux
ou Dieu nous a placés, au témoignage des valeurs et de la
connaissance spirituelles. Les exces littéraires formalistes ou les
performances de traductions ne peuvent se substituer a
I’authentique héritage spirituel, de méme que les attaches
géographiques ou la fréquentation des tombes des saints, sans
méme considérer les actuels descendants spirituels de ces
maitres, ne peuvent légitimer des fonctions qui n’ont jamais été
réellement transmises.

Il ne serait pas souhaitable que I’esprit occidental moderne
prévale sur I’esprit traditionnel religieux encore présent en
Orient. Par la, nous ne voulons pas faire une distinction qui
n’existe pas sur le plan divin, puisque le Coran dit que "Dieu est
le Seigneur de I’Orient et de I’Occident”, mais nous voudrions
plutét envisager I’esprit traditionnel religieux comme pouvant
contribuer a la reconnaissance de la réalité sacrée et religieuse
dont I’lhomme est imprégné, surtout en ce qui concerne ses
possibilités de connaissance intellectuelle et spirituelle, en
considérant la terre entiere comme manifestation de la création
divine.

Si, a I’inverse, persiste la connaissance provenant des saints
et des maitres, comme le Shaykh al-Akbar, le Shaykh al Alawi ou
le Shaykh Abd-al-Wahid Yahya (radiya-Llahu a&nhum), celle-ci est
entendue et interprétée avec la loupe déformante de la
mentalité moderne et rationaliste, privée des vraies catégories

- 66 -



L'héritage spirituel d'Tbn Arabi

universelles, intellectuelles, métaphysiques, et surtout, supra
humaines. On assiste alors a un processus de "lecture
phénoménologique symptomatique" des ceuvres des maitres, ou
domine le caractére individuel du lecteur, et non [I’esprit
traditionnel qui les a animées.

Le Shaykh al-Akbar a souvent mis I’accent sur la différence
qui existe entre I’approche religieuse, guidée par la foi et la
présence prophétique, et I’approche individuelle, rationaliste, de
ceux qui sont convaincus de pouvoir progresser seuls sur la voie
avec leurs propres forces mentales, et qui croient que les
connaissances que Dieu a données a ses serviteurs, grace a la
guidance des maitres, et équivalent a celles qui sont obtenues
individuellement, en imaginant des communications supérieures
ou des ouvertures spirituelles.

Dans son traité "Fi marifa kimiya as-saada wa asrarihi”, Ibn
Arabi mettra ces deux modeles, le religieux initié et le théoricien
sans guide spirituel, devant Abraham, le prophéte patriarche de
I’islam, et ce dernier dira a I’initié : "Qui est cet étranger avec
toi ?". 1l lui répond : "C’est mon frere". "Ton frére de lait ou ton
frére par le sang ?*. "C’est mon frére par I’eau”. Abraham lui
réplique : "Tu dis vrai ! C’est pourquoi je ne le connais point. Toi-
méme, ne fréquente que celui qui est ton frére de lait, comme
moi je suis ton pere de lait.

En vérité, la Demeure bienheureuse n’accueille que les
hommes qui sont freres de laits, leurs peres et leurs meéres. Car
ceux-la comptent au regard de Dieu. Ne vois-tu pas la gnose
t’apparaitre sous [I’aspect du lait, dans [I’habitacle de
I’Imagination active (khadrat al-khayal) ? Eh bien, cela est d0 a
I’allaitement qui fut le tien. "Et Abraham de tourner le dos au
théoricien, puisque ce dernier avait rompu la filiation le
rattachant au Patriarcat d’Abraham"®.

Qui sont donc les héritiers du Shaykh al-Akbar ? Nous
devrions peut-étre dire que les héritiers du Shaykh al-Akbar sont

- 67 -



Abd as Sabour Turrini

les héritiers du Prophéte Muhammad, c’est-a-dire tous les saints
et les savants qui, a chaque époque et dans chaque lieu, ont su
reconnaitre la Face de Dieu dans chaque aspect de I’existence,
en réussissant, dans le sillage de la Tradition, a conduire la
grande guerre contre eux-mémes.

Notes :

1 - lbn Arabi : Ruh al-qudus, trad. Roger Deladriére, Les Soufis d’Andalousie,
Sindbad, Paris 1979, p. 60.

2 - |Ibn Arabi : Ugdat al-mustawfiz, trad. Carmela Crescenti Il Nodo del Sagace,
Mimesis, Milano 2000, p. 30.

3 - lbn Arabi : Ruh al-quds, pp. 60 - 61.

4 - Ibn Arabi : Fi maarifa kimiya as-saada wa asrariha, trad. Stéphane Ruspoli,
L’alchimie du bonheur parfait, Ed. Berg, Paris 1981, p. 105.

Pour citer l'article :
* Abd as Sabour Turrini : L'héritage spirituel d'lbn Arabi, Revue Annales du

patrimoine, Université de Mostaganem, N° 04, 2005, pp. 59 - 68.
http://annales.univ-mosta.dz

- 68 -


http://annales.univ-mosta.dz

