Revue Annales du patrimoine - N° 04 / 2005

René Guénon et le renouvellement
de la spiritualité islamique

Ahmad Abd al Qouddous Panetta
Comunita religiosa islamica Milano, Italia
Résumé :

Auteur de livres importants, comme Orient et Occident et La crise du
monde moderne, René Guénon a influencé par son ceuvre de nombreuses
personnes, dans le monde entier, qui ont essayé de réorienter leur existence
selon des valeurs spirituelles et un dynamisme intellectuel retrouvé. Ses
méditations sur la crise de I'homme moderne, la mentalité profane,
scientifique, psychologique, anthropologique, épistémologique, ont a tort
placé Guénon parmi les intellectuels "traditionalistes”, a coté d'autres auteurs
conservateurs qui font souvent l'objet d'une discrimination factieuse de la part
du "monde bien-pensant de la culture occidentale".

Mots-clés :
spiritualité, Guénon, mysticisme, Islam, Occident.

*k*k

En 1951, mourait au Caire René Guénon, écrivain francais
qui avait adhéré a la religion musulmane, et qui avait trouvé en
Egypte I’endroit ou vivre les vingt dernieres années de sa vie et
ou il découvrit et suivit les enseignements de plusieurs maitres
musulmans.

Auteur de livres importants, comme "Orient et Occident" et
“"La crise du monde moderne”, Guénon a influencé par son ceuvre
de nombreuses personnes, dans le monde entier, qui ont essayé
de réorienter leur existence selon des valeurs spirituelles et un
dynamisme intellectuel retrouvé.

D’apres ses paroles: "Restaurez une perspective
métaphysique et les conséquences seront incalculables”. La crise
de la société contemporaine semble résider justement dans la
perte de cette dimension spirituelle, dans la contamination de
I’intellectualité pure au profit d’une rationalisation exaspérée et
peu intelligente, dans I’abandon des certitudes de la doctrine
sacrée en faveur de pseudo-cultures qui alimentent les

© Université de Mostaganem, Algérie 2005



Ahmad Abd al Qouddous Panetta

insécurités de I’ame passionnelle, dans la sensibilité perdue par
I’lhomme moderne du bon golt et de la qualité de la
contemplation en vertu d’une hyperactivité obsessionnelle qui
produit la misére et "le régne de la quantité”, dans I’oubli de la
nature de la création et de la finalité de I’existence qui provoque
la barbarie entre les peuples et I’ignorance entre les individus.

Ses méditations sur la crise de I’lhomme moderne, la
mentalité profane, scientifique, psychologique, anthropologique,
épistémologique, ont a tort placé Guénon parmi les intellectuels
"traditionalistes", a c6té d’autres auteurs conservateurs qui font
souvent I’objet d’une discrimination factieuse de la part du
"monde bien pensant de la culture occidentale”, pour le seul fait
gu’elles expriment des réflexions différentes de la tendance du
marché et de la mode du moment.

Dans le cas de Guénon, ce rapprochement a eu au moins
deux conséquences négatives. La premiére fut sans aucun doute
celle de le "cataloguer" dans les méandres des "amateurs de la
tradition et des sciences ésotériques”, en méconnaissant la
portée du renouveau intellectuel de son ceuvre qui va bien au-
dela de ces cercles littéraires et occultistes restreints.
Paradoxalement, ce sont justement ces cercles pseudo-littéraires
qui revendiquent la défense de I’ceuvre de Guénon en utilisant
les armes ridicules et artificieuses d’un "langage guénonien” ou
d’un "culte ésotérique de sa fonction" pour légitimer leur
incapacité a s’occuper des responsabilités spirituelles incombant
a chaque homme, et pouvoir ainsi justifier leur détachement des
"choses de ce monde" et leur attachement morbide a
I’imagination individuelle au sujet de I’au-dela.

La deuxieme conséquence est que I’on assiste a une
réévaluation et a une instrumentalisation dangereuses de I’ceuvre
de Guénon comme inspirateur d’une réaction "traditionaliste" ou
"spiritualiste” face au monde moderne. Il s’agit en réalité de
véritables tentatives de manipulation de la doctrine universelle

- 52 -



René Guénon et le renouvellement de la spiritualité islamique

pour légitimer certains courants de pensée ou de pouvoir qui ne
sont intéressés que par le contréle de ce monde, et qui n’ont
aucune sensibilité pour le sacré.

D’un coté, nous avons les prisonniers de I’imagination de
I’autre monde qui deviennent souvent les théoriciens du
détachement de ce monde et, de I’autre c6té, nous avons les
militants des illusions de ce monde qui créent une confusion sur
la réalité¢ de I’autre monde. Prisonniers et théoriciens,
imaginations, illusions et confusions. Ce sont toutes les
expressions d’un éloignement d’une authentique perspective
traditionnelle et spirituelle.

Mais nous devons surtout reconnaitre qu’il y a, chez certains
de ces mauvais lecteurs, une incapacité chronique a distinguer et
a réunir, sans les confondre, ce monde avec I’autre monde, et
par conséquent a comprendre et a appliquer dans leur vie les
enseignements du shaykh Abd al-Wahid Yahya René Guénon. Ce
n’est pas par hasard si c’est justement de cette maniere qu’il
était appelé, au Caire, par le digne recteur de I’Institution
Religieuse d’Al-Azhar, le shaykh Abd al-Halim Mahmud, qui
connaissait et appréciait Guénon en tant que savant musulman
occidental. Parmi les mérites reconnus a Guénon par le recteur
d’Al-Azhar, il y avait sans aucun doute son extraordinaire
préparation vis-a-vis de la doctrine sacrée et des
correspondances de celle-ci a [I’intérieur des différentes
traditions religieuses, ainsi qu’une rare capacité a transmettre
cette connaissance, sans la vulgariser, dans un langage encore
accessible a I’Occident moderne.

Il s’agissait alors de réussir non seulement a décrire un
cadre traditionnel dans un monde qui oubliait de plus en plus son
origine céleste, mais aussi de stimuler chez les lecteurs la
conscience de pouvoir surpasser la crise de I’lhomme moderne et
de pouvoir retrouver I’ordre et la dignité perdus. Un tel devoir
n’incombe pas a de simples écrivains, mais il devient la fonction

- 53



Ahmad Abd al Qouddous Panetta

maieutique naturelle de ceux qui, tout en continuant a lire et a
écrire, ont retrouveé le goGt du témoignage spirituel.

Dans cette perspective, la présence d’une communauté de
musulmans occidentaux qui sachent suivre I’exemple intellectuel
islamique du shaykh Abd al Wahid Yahya Guénon représente une
possibilité particulierement intéressante pour I’avenir de la
communauté islamique et de la civilisation occidentale. En effet,
la réorientation traditionnelle opérée par les membres de cette
communauté, unie a la conscience des caractéristiques
historiques, scientifiqgues et culturelles qui ont déterminé le
progrés et le développement du systeme de vie occidental
permettrait a ces musulmans de représenter un exemple
d’universalité islamique intégrée dans la société contemporaine.
Il serait souhaitable que ces musulmans occidentaux puissent
donner plus de visibilité et un plus large écho a une perspective
intellectuelle qui sache renouveler la contribution des réflexions
des savants islamiques quant a I’histoire du monde et a la
science, sans tomber dans les oppositions horizontales ou dans les
confusions entre sacré et profane, entre réalité spirituelle et
matérielle.

Un exemple intéressant, en Europe justement, est
représenté par une branche autonome de la "Tariga Ahmadiyya
Idrisiyya Shadhiliyya", conduite par le Shaykh Yahya ibn Abd al
Wahid Pallavicini, "Tariqa" qui se réunit principalement a Milan,
dans les locaux de la mosquée "al-Wahid", et dont les membres
participent également a des activités institutionnelles et
culturelles sous la dénomination de CO.RE.IS. (Communauté
Religieuse Islamique) en Italie et de I.H.E.l. (Institut des Hautes
Etudes Islamiques) en France.

Cette Tariga tire son inspiration de [’'un des grands
rénovateurs spirituels du XIX® siecle, le Shaykh Ahmad Ibn Idris
(radiya-LIahu 'anhu), qui est né au Maroc en 1750 et est entré
dans le "Tasawwuf" par une branche particuliére de la Tariga

- 54 -



René Guénon et le renouvellement de la spiritualité islamique

Shadhiliyya a laquelle était directement rattachée I’inspiration
du "Khidr* (le "Verdoyant", symbole de la Tradition immuable,
"din al-gayyima" ou "ad-din al-gayyim" dans le Coran), personnage
auquel fit rapidement allusion René Guénon (rattaché lui aussi a
la Shadhiliyya), qui déclara ne pas vouloir s’y arréter "parce que
la chose le concerne de trop prés".

En tant que représentants de la Tariga Ahmadiyya Idrisiyya
Shadhiliyya, nous ne voulons en aucune maniére nous proposer
comme les successeurs ou les disciples exclusifs de René
Guénon ; certainement pas parce que nous pensons, comme
d’autres I’ont fait, devoir apporter quelque réserve a son
enseignement, mais parce que cela serait contraire a I’esprit
méme de cet enseignement qui a toujours placé au centre la
Vérité et la Tradition.

Nous tenons cependant a affirmer que les efforts accomplis
depuis des années pour réaliser la Vérité métaphysique et en
témoigner, pour sauvegarder le dépot de la Tradition qui nous a
été confié, pour dialoguer avec les institutions religieuses,
politiques et gouvernementales et, enfin, pour édifier un lieu de
culte, ces efforts, disons-nous, sont des applications, dans des
modalités et a des niveaux différents, des principes
métaphysiques, et représentent une des principales modalités
opératives dans lesquels I’enseignement du Maitre doit étre
“rendu réel". Il s’agit en effet de constituer les moyens
nécessaires pour que, dans cette fin des temps, il puisse y avoir
un nécessaire point d’appui traditionnel, compatible avec les
conditions cycliques, mais cependant central et actif par rapport
aelles.

Il s’agit sans nul doute de moyens contingents, mais qu’il
était nécessaire de commencer a constituer, sans aucune
prétention d’exclusivisme, mais sans non plus qu’on pdt les
mettre en discussion sur la base de formalismes pseudo-
guénoniens vides de sens, qui ne procedent pas d’une science

- 55



Ahmad Abd al Qouddous Panetta

certaine mais des illusions typiques de ceux qui observent les
choses de trop loin et de I’extérieur, sans vouloir en aucune
facon les vérifier, faute d’une sincere disponibilité au
changement. En d’autres termes, il ne suffit certes pas de se
référer a I’ceuvre de Guénon pour se libérer des limitations de la
mentalité profane, caractérisée précisément par cette incapacité
de pénétrer au-dela du voile des apparences et par I’irrésistible
désir de se faire sur toute chose une opinion personnelle.

Les réalités auxquelles ont donné naissance la bénédiction
et I’inspiration provenant de la Tariga Ahmadiyya Idrisiyya
Shadhiliyya opérent naturellement dans des contextes différents,
mais elles se rattachent aux mémes principes, et permettent aux
membres de la Tariga d’articuler leur connaissance du monde et
de Dieu dans toutes les dimensions, ce qui, sans ces moyens,
aurait été pour beaucoup réellement impossible.

Certes, maints écrivains ont insisté sur la distinction entre
I’enseignement traditionnel et une idéologie humaine ; pourtant,
cette distinction n’apparait évidente que lorsque la Tradition
peut s’exprimer pleinement sous une forme communautaire,
rituelle et symbolique, et aussi en s’appuyant sur les lieux de
culte nécessaires.

Seuls ces moyens contingents permettent une transmission
réellement synthétique de I’esprit traditionnel, capable d’éviter
d’emblée, plus que n’importe quel "traité", certains écueils
typiques de la mentalité moderne. Sans la présence de fonctions
traditionnelles dont il faut se revétir a toutes fins et a tous les
moments de I”’existence, seuls quelques hommes
exceptionnellement doués seraient en mesure de retrouver la
concentration spirituelle nécessaire pour obtenir la réalisation
métaphysique, alors que les autres finiraient inévitablement par
faire prévaloir en eux-mémes les influences du monde profane
qui occupent la majeure partie de leur temps. Comme le disait le
Shaykh ad-Darqawi (radiya-LI&hu ‘anhu), il faut éviter de

- 56 -



René Guénon et le renouvellement de la spiritualité islamique

fréquenter les profanes, car ils sont porteurs d’un poison mortel ;
on ne peut cependant, pour ce faire, s’enfermer dans une tour
d’ivoire.

Ce qu’il faut, c’est créer les conditions pour que, tout en
vivant et en agissant dans ce monde, il soit possible de
bénéficier, d’une facon significative, de la fréquentation d’un
contexte traditionnel. Le Shaykh ad-Dargawi - qui pourtant vivait
a une époque et dans des lieux qui pourraient nous paraitre
idéaux aujourd’hui - disait a quelqu’un qui se plaignait de ne pas
trouver des hommes avec qui partager ses aspirations
spirituelles : "Eh bien, engendre-les toi-méme !"

Les moyens auxquels le Shaykh Abd al Wahid Yahya Guénon
a toujours fait allusion, sans vouloir trop les expliciter pour des
raisons diverses et compréhensibles, sont peut-étre apparemment
moins éclatants que ne voudraient I’imaginer nombre de ses
lecteurs. Ce qui est vraiment éclatant, en réalité, ce sont les
possibilités cognitives qui se développent, une fois que ces
moyens ont été constitués, et qui permettent aux bénédictions
d’opérer et de créer des occasions de connaissance qui dépassent
toute initiative et imagination individuelles. On ne voit alors plus
de "vides" au sein de la Création de Dieu, car, en fait, ces vides
correspondent seulement a un "point de vue", le point de vue
profane.

Cette pratique intégre et sincére de la religion constitue le
point de départ pour s’orienter vers une éventuelle vocation
contemplative, dont tous les croyants peuvent tirer le bénéfice a
travers une vision naturelle de I’intégrité de la Tradition qui les
libére de toute recherche individualiste obsessionnelle de
I’ésotérisme, en leur faisant découvrir, si besoin est, le sens
nécessaire du sacrifice que cela comporte. En effet, certaines
exagérations, engendrées par des passions étrangeres a la vraie
vocation religieuse, ont toujours été tout a fait inconnues dans
toutes les civilisations traditionnelles, ou chacun s’abreuve a la

- 57 -



Ahmad Abd al Qouddous Panetta

source dans la mesure de sa vraie soif de connaissance.

Bibliographie :
1 - René Guénon : Orient et Occident.
2 - René Guénon : La crise du monde moderne.

Pour citer l'article :
* Ahmad Abd al Qouddous Panetta : René Guénon et le renouvellement de la
spiritualité islamique, Revue Annales du patrimoine, Université de

Mostaganem, N° 04, 2005, pp. 51 - 58.
http://annales.univ-mosta.dz

-58 -


http://annales.univ-mosta.dz

