
Revue Annales du patrimoine - N° 04 / 2005 

© Université de Mostaganem, Algérie 2005 
 

René Guénon et le renouvellement 
de la spiritualité islamique 

Ahmad Abd al Qouddous Panetta 
Comunità religiosa islamica Milano, Italia 

Résumé : 
Auteur de livres importants, comme Orient et Occident et La crise du 

monde moderne, René Guénon a influencé par son œuvre de nombreuses 
personnes, dans le monde entier, qui ont essayé de réorienter leur existence 
selon des valeurs spirituelles et un dynamisme intellectuel retrouvé. Ses 
méditations sur la crise de l'homme moderne, la mentalité profane, 
scientifique, psychologique, anthropologique, épistémologique, ont à tort 
placé Guénon parmi les intellectuels "traditionalistes", à côté d'autres auteurs 
conservateurs qui font souvent l'objet d'une discrimination factieuse de la part 
du "monde bien-pensant de la culture occidentale". 

Mots-clés : 
spiritualité, Guénon, mysticisme, Islam, Occident. 

*** 
En 1951, mourait au Caire René Guénon, écrivain français 

qui avait adhéré à la religion musulmane, et qui avait trouvé en 
Egypte l’endroit où vivre les vingt dernières années de sa vie et 
où il découvrit et suivit les enseignements de plusieurs maîtres 
musulmans. 

Auteur de livres importants, comme "Orient et Occident" et 
"La crise du monde moderne", Guénon a influencé par son œuvre 
de nombreuses personnes, dans le monde entier, qui ont essayé 
de réorienter leur existence selon des valeurs spirituelles et un 
dynamisme intellectuel retrouvé. 

D’après ses paroles : "Restaurez une perspective 
métaphysique et les conséquences seront incalculables". La crise 
de la société contemporaine semble résider justement dans la 
perte de cette dimension spirituelle, dans la contamination de 
l’intellectualité pure au profit d’une rationalisation exaspérée et 
peu intelligente, dans l’abandon des certitudes de la doctrine 
sacrée en faveur de pseudo-cultures qui alimentent les 



Ahmad Abd al Qouddous Panetta 

- 52 - 
 

insécurités de l’âme passionnelle, dans la sensibilité perdue par 
l’homme moderne du bon goût et de la qualité de la 
contemplation en vertu d’une hyperactivité obsessionnelle qui 
produit la misère et "le règne de la quantité", dans l’oubli de la 
nature de la création et de la finalité de l’existence qui provoque 
la barbarie entre les peuples et l’ignorance entre les individus. 

Ses méditations sur la crise de l’homme moderne, la 
mentalité profane, scientifique, psychologique, anthropologique, 
épistémologique, ont à tort placé Guénon parmi les intellectuels 
"traditionalistes", à côté d’autres auteurs conservateurs qui font 
souvent l’objet d’une discrimination factieuse de la part du 
"monde bien pensant de la culture occidentale", pour le seul fait 
qu’elles expriment des réflexions différentes de la tendance du 
marché et de la mode du moment. 

Dans le cas de Guénon, ce rapprochement a eu au moins 
deux conséquences négatives. La première fut sans aucun doute 
celle de le "cataloguer" dans les méandres des "amateurs de la 
tradition et des sciences ésotériques", en méconnaissant la 
portée du renouveau intellectuel de son œuvre qui va bien au-
delà de ces cercles littéraires et occultistes restreints. 
Paradoxalement, ce sont justement ces cercles pseudo-littéraires 
qui revendiquent la défense de l’œuvre de Guénon en utilisant 
les armes ridicules et artificieuses d’un "langage guénonien" ou 
d’un "culte ésotérique de sa fonction" pour légitimer leur 
incapacité à s’occuper des responsabilités spirituelles incombant 
à chaque homme, et pouvoir ainsi justifier leur détachement des 
"choses de ce monde" et leur attachement morbide à 
l’imagination individuelle au sujet de l’au-delà. 

La deuxième conséquence est que l’on assiste à une 
réévaluation et à une instrumentalisation dangereuses de l’œuvre 
de Guénon comme inspirateur d’une réaction "traditionaliste" ou 
"spiritualiste" face au monde moderne. Il s’agit en réalité de 
véritables tentatives de manipulation de la doctrine universelle 



René Guénon et le renouvellement de la spiritualité islamique 

- 53 - 
 

pour légitimer certains courants de pensée ou de pouvoir qui ne 
sont intéressés que par le contrôle de ce monde, et qui n’ont 
aucune sensibilité pour le sacré. 

D’un côté, nous avons les prisonniers de l’imagination de 
l’autre monde qui deviennent souvent les théoriciens du 
détachement de ce monde et, de l’autre côté, nous avons les 
militants des illusions de ce monde qui créent une confusion sur 
la réalité de l’autre monde. Prisonniers et théoriciens, 
imaginations, illusions et confusions. Ce sont toutes les 
expressions d’un éloignement d’une authentique perspective 
traditionnelle et spirituelle. 

Mais nous devons surtout reconnaître qu’il y a, chez certains 
de ces mauvais lecteurs, une incapacité chronique à distinguer et 
à réunir, sans les confondre, ce monde avec l’autre monde, et 
par conséquent à comprendre et à appliquer dans leur vie les 
enseignements du shaykh Abd al-Wahid Yahya René Guénon. Ce 
n’est pas par hasard si c’est justement de cette manière qu’il 
était appelé, au Caire, par le digne recteur de l’Institution 
Religieuse d’Al-Azhar, le shaykh Abd al-Halim Mahmud, qui 
connaissait et appréciait Guénon en tant que savant musulman 
occidental. Parmi les mérites reconnus à Guénon par le recteur 
d’Al-Azhar, il y avait sans aucun doute son extraordinaire 
préparation vis-à-vis de la doctrine sacrée et des 
correspondances de celle-ci à l’intérieur des différentes 
traditions religieuses, ainsi qu’une rare capacité à transmettre 
cette connaissance, sans la vulgariser, dans un langage encore 
accessible à l’Occident moderne. 

Il s’agissait alors de réussir non seulement à décrire un 
cadre traditionnel dans un monde qui oubliait de plus en plus son 
origine céleste, mais aussi de stimuler chez les lecteurs la 
conscience de pouvoir surpasser la crise de l’homme moderne et 
de pouvoir retrouver l’ordre et la dignité perdus. Un tel devoir 
n’incombe pas à de simples écrivains, mais il devient la fonction 



Ahmad Abd al Qouddous Panetta 

- 54 - 
 

maïeutique naturelle de ceux qui, tout en continuant à lire et à 
écrire, ont retrouvé le goût du témoignage spirituel. 

Dans cette perspective, la présence d’une communauté de 
musulmans occidentaux qui sachent suivre l’exemple intellectuel 
islamique du shaykh Abd al Wahid Yahya Guénon représente une 
possibilité particulièrement intéressante pour l’avenir de la 
communauté islamique et de la civilisation occidentale. En effet, 
la réorientation traditionnelle opérée par les membres de cette 
communauté, unie à la conscience des caractéristiques 
historiques, scientifiques et culturelles qui ont déterminé le 
progrès et le développement du système de vie occidental 
permettrait à ces musulmans de représenter un exemple 
d’universalité islamique intégrée dans la société contemporaine. 
Il serait souhaitable que ces musulmans occidentaux puissent 
donner plus de visibilité et un plus large écho à une perspective 
intellectuelle qui sache renouveler la contribution des réflexions 
des savants islamiques quant à l’histoire du monde et à la 
science, sans tomber dans les oppositions horizontales ou dans les 
confusions entre sacré et profane, entre réalité spirituelle et 
matérielle. 

Un exemple intéressant, en Europe justement, est 
représenté par une branche autonome de la "Tarîqa Ahmadiyya 
Idrîsiyya Shâdhiliyya", conduite par le Shaykh Yahya ibn Abd al 
Wahid Pallavicini, "Tarîqa" qui se réunit principalement à Milan, 
dans les locaux de la mosquée "al-Wâhid", et dont les membres 
participent également à des activités institutionnelles et 
culturelles sous la dénomination de CO.RE.IS. (Communauté 
Religieuse Islamique) en Italie et de I.H.E.I. (Institut des Hautes 
Etudes Islamiques) en France. 

Cette Tarîqa tire son inspiration de l’un des grands 
rénovateurs spirituels du XIXe siècle, le Shaykh Ahmad Ibn Idris 
(radiya-Llâhu 'anhu), qui est né au Maroc en 1750 et est entré 
dans le "Tasawwuf" par une branche particulière de la Tarîqa 



René Guénon et le renouvellement de la spiritualité islamique 

- 55 - 
 

Shadhiliyya à laquelle était directement rattachée l’inspiration 
du "Khidr" (le "Verdoyant", symbole de la Tradition immuable, 
"dîn al-qayyima" ou "ad-dîn al-qayyim" dans le Coran), personnage 
auquel fit rapidement allusion René Guénon (rattaché lui aussi à 
la Shadhiliyya), qui déclara ne pas vouloir s’y arrêter "parce que 
la chose le concerne de trop près". 

En tant que représentants de la Tarîqa Ahmadiyya Idrisiyya 
Shadhiliyya, nous ne voulons en aucune manière nous proposer 
comme les successeurs ou les disciples exclusifs de René 
Guénon ; certainement pas parce que nous pensons, comme 
d’autres l’ont fait, devoir apporter quelque réserve à son 
enseignement, mais parce que cela serait contraire à l’esprit 
même de cet enseignement qui a toujours placé au centre la 
Vérité et la Tradition. 

Nous tenons cependant à affirmer que les efforts accomplis 
depuis des années pour réaliser la Vérité métaphysique et en 
témoigner, pour sauvegarder le dépôt de la Tradition qui nous a 
été confié, pour dialoguer avec les institutions religieuses, 
politiques et gouvernementales et, enfin, pour édifier un lieu de 
culte, ces efforts, disons-nous, sont des applications, dans des 
modalités et à des niveaux différents, des principes 
métaphysiques, et représentent une des principales modalités 
opératives dans lesquels l’enseignement du Maître doit être 
"rendu réel". Il s’agit en effet de constituer les moyens 
nécessaires pour que, dans cette fin des temps, il puisse y avoir 
un nécessaire point d’appui traditionnel, compatible avec les 
conditions cycliques, mais cependant central et actif par rapport 
à elles. 

Il s’agit sans nul doute de moyens contingents, mais qu’il 
était nécessaire de commencer à constituer, sans aucune 
prétention d’exclusivisme, mais sans non plus qu’on pût les 
mettre en discussion sur la base de formalismes pseudo-
guénoniens vides de sens, qui ne procèdent pas d’une science 



Ahmad Abd al Qouddous Panetta 

- 56 - 
 

certaine mais des illusions typiques de ceux qui observent les 
choses de trop loin et de l’extérieur, sans vouloir en aucune 
façon les vérifier, faute d’une sincère disponibilité au 
changement. En d’autres termes, il ne suffit certes pas de se 
référer à l’œuvre de Guénon pour se libérer des limitations de la 
mentalité profane, caractérisée précisément par cette incapacité 
de pénétrer au-delà du voile des apparences et par l’irrésistible 
désir de se faire sur toute chose une opinion personnelle. 

Les réalités auxquelles ont donné naissance la bénédiction 
et l’inspiration provenant de la Tarîqa Ahmadiyya Idrisiyya 
Shadhiliyya opèrent naturellement dans des contextes différents, 
mais elles se rattachent aux mêmes principes, et permettent aux 
membres de la Tarîqa d’articuler leur connaissance du monde et 
de Dieu dans toutes les dimensions, ce qui, sans ces moyens, 
aurait été pour beaucoup réellement impossible. 

Certes, maints écrivains ont insisté sur la distinction entre 
l’enseignement traditionnel et une idéologie humaine ; pourtant, 
cette distinction n’apparaît évidente que lorsque la Tradition 
peut s’exprimer pleinement sous une forme communautaire, 
rituelle et symbolique, et aussi en s’appuyant sur les lieux de 
culte nécessaires. 

Seuls ces moyens contingents permettent une transmission 
réellement synthétique de l’esprit traditionnel, capable d’éviter 
d’emblée, plus que n’importe quel "traité", certains écueils 
typiques de la mentalité moderne. Sans la présence de fonctions 
traditionnelles dont il faut se revêtir à toutes fins et à tous les 
moments de l’existence, seuls quelques hommes 
exceptionnellement doués seraient en mesure de retrouver la 
concentration spirituelle nécessaire pour obtenir la réalisation 
métaphysique, alors que les autres finiraient inévitablement par 
faire prévaloir en eux-mêmes les influences du monde profane 
qui occupent la majeure partie de leur temps. Comme le disait le 
Shaykh ad-Darqawi (radiya-Llâhu 'anhu), il faut éviter de 



René Guénon et le renouvellement de la spiritualité islamique 

- 57 - 
 

fréquenter les profanes, car ils sont porteurs d’un poison mortel ; 
on ne peut cependant, pour ce faire, s’enfermer dans une tour 
d’ivoire. 

Ce qu’il faut, c’est créer les conditions pour que, tout en 
vivant et en agissant dans ce monde, il soit possible de 
bénéficier, d’une façon significative, de la fréquentation d’un 
contexte traditionnel. Le Shaykh ad-Darqawi - qui pourtant vivait 
à une époque et dans des lieux qui pourraient nous paraître 
idéaux aujourd’hui - disait à quelqu’un qui se plaignait de ne pas 
trouver des hommes avec qui partager ses aspirations 
spirituelles : "Eh bien, engendre-les toi-même !" 

Les moyens auxquels le Shaykh Abd al Wahid Yahya Guénon 
a toujours fait allusion, sans vouloir trop les expliciter pour des 
raisons diverses et compréhensibles, sont peut-être apparemment 
moins éclatants que ne voudraient l’imaginer nombre de ses 
lecteurs. Ce qui est vraiment éclatant, en réalité, ce sont les 
possibilités cognitives qui se développent, une fois que ces 
moyens ont été constitués, et qui permettent aux bénédictions 
d’opérer et de créer des occasions de connaissance qui dépassent 
toute initiative et imagination individuelles. On ne voit alors plus 
de "vides" au sein de la Création de Dieu, car, en fait, ces vides 
correspondent seulement à un "point de vue", le point de vue 
profane. 

Cette pratique intègre et sincère de la religion constitue le 
point de départ pour s’orienter vers une éventuelle vocation 
contemplative, dont tous les croyants peuvent tirer le bénéfice à 
travers une vision naturelle de l’intégrité de la Tradition qui les 
libère de toute recherche individualiste obsessionnelle de 
l’ésotérisme, en leur faisant découvrir, si besoin est, le sens 
nécessaire du sacrifice que cela comporte. En effet, certaines 
exagérations, engendrées par des passions étrangères à la vraie 
vocation religieuse, ont toujours été tout à fait inconnues dans 
toutes les civilisations traditionnelles, où chacun s’abreuve à la 



Ahmad Abd al Qouddous Panetta 

- 58 - 
 

source dans la mesure de sa vraie soif de connaissance. 

Bibliographie : 
1 - René Guénon : Orient et Occident. 
2 - René Guénon : La crise du monde moderne. 

Pour citer l'article : 
 Ahmad Abd al Qouddous Panetta : René Guénon et le renouvellement de la 
spiritualité islamique, Revue Annales du patrimoine, Université de 
Mostaganem, N° 04, 2005, pp. 51 - 58. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

