
Revue Annales du patrimoine - N° 03 / 2005 

© Université de Mostaganem, Algérie 2005 
 

Une grande figure soufie d’orient et d’occident 
Yahya Abd el Wahid (René Guénon) 

Larbi Djeradi 
Université de Mostaganem, Algérie 

Résumé : 
L’œuvre de Guénon ne peut constituer en soi une initiation proprement 

dite, mais sûrement une excellente propédeutique à l’aspirant métaphysicien 
au sens traditionnel du terme, le reste comme il le précise très bien est une 
volonté et un effort strictement personnels. L'exposition guénonienne de la 
Tradition Primordiale à travers ses formes orthodoxes se pose comme 
radicalement "Autre". Autre surtout par rapport à l'ensemble du capital 
culturel de l'occidentalité moderne dont les origines se situent selon Guénon 
avec les débuts du XIVe siècle. 

Mots-clés : 
soufisme, René Guénon, Occident, altérité, spiritualité. 

*** 
L’œuvre guénonienne, se situe au-delà et en dehors du 

politique, du littéraire, du philosophique ou de 
l’anthropologique. Elle se donne et se veut comme exposition 
singulière, mais néanmoins magistrale au sens propre du terme, 
de la Tradition qui n’est autre que la véritable métaphysique 
synonyme parfait de l’intellectualité et de la spiritualité. 

Cette œuvre est essentiellement de langue française, bien 
que certains de ses articles sont écrits en d’autres langues 
(anglais, italien, arabe) et se distribue sur plus de quarante 
années (de 1909 à 1950)(1). Le corpus guénonien(2) actuellement 
établi, est constitué de 17 ouvrages édités du vivant de leur 
auteur, de 10 ouvrages posthumes, d’un recueil d’articles(3) pour 
Regnabit : Revue universelle du Sacré-Cœur(4), et d’une 
attribution(5). L’exposition guénonienne de la Tradition 
Primordiale à travers ses formes orthodoxes (et c’est de cela 
qu’il s’agit fondamentalement), se pose comme radicalement 
"Autre". Autre surtout par rapport à l’ensemble du capital 
culturel de l’occidentalité moderne dont les origines se situent 



Larbi Djeradi 

- 62 - 
 

 

selon Guénon avec les débuts du XIVe siècle. Trois grands 
moments historiques ponctuent cette modernité : La 
Renaissance, La Réforme et La Révolution. Ces moments 
constituent en fait des indicateurs de rupture avec l’"esprit 
traditionnel" qui prédomine dans l’ensemble des cultures 
essentiellement structurées par le spirituel. L’anthropologie et la 
cosmologie traditionnelles gravitent autour de la conception 
métaphysique orientale de l’unicité du "Principe" unique et 
premier de toute manifestation et de toute non-manifestation. 
1 - Aspects de l’œuvre : 

Examinée sur le plan du contenu, l’œuvre guénonienne, est 
selon Tourniac(6), l’exposition de cinq grands thèmes : la 
Métaphysique et l’ordre cosmologique, la langue symbolique, les 
rites : leur nature et leur rôle, l’histoire et les cycles cosmiques 
et les états multiples de l’Etre. Pour Schuon(7) elle peut être 
décrite selon quatre aspects majeurs. C’est une œuvre 
intellectuelle, universelle, traditionnelle et théorique. 
Intellectuelle : elle porte sur la connaissance et son instrument 
fondamental qui est l’Intellect supra-rationnel. 
Universelle : elle concerne toutes les formes traditionnelles, en 
adoptant selon les opportunités le langage spécifique de telle ou 
telle forme particulière. 
Traditionnelle : les données exposées sont celles de 
l’enseignement traditionnel, en privilégiant les formes 
orthodoxes. Par tradition il faut entendre : "ce qui rattache toute 
chose humaine à la Vérité Divine"(8). 
Théorique : l’objectif immédiat et premier de l’œuvre n’est pas 
la réalisation spirituelle, mais simplement une préparation 
théorique, qui en est indispensable. 

L’œuvre guénonienne peut donc être considérée comme un 
ésotérisme théorique où se trouve exposée la doctrine 
traditionnelle et son langage : la Symbolique, ainsi qu’une 
critique générale aussi bien que détaillée de la modernité. 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 63 - 
 

Schuon propose une grille de lecture de l’œuvre guénonienne en 
quatre grandes parties : Une première partie constituée par "le 
théosophisme : histoire d’une pseudo-religion", contrefaçons de 
la Tradition. "L’erreur spirite", critique des théories de la 
réincarnation, de la transmigration et de la métempsycose. Une 
seconde partie constituée par "Orient et Occident". "La crise du 
monde moderne". "Autorité spirituelle et pouvoir temporel". "Le 
règne de la quantité et le signe des temps". 

Cette seconde partie pouvant être désignée dans le jargon 
moderne comme étant "une philosophie de l’histoire". Elle n’est 
en réalité que l’expression du regard métaphysique sur l’histoire 
où l’action doit être subordonnée à la contemplation aussi bien 
au niveau individuel que social. Dans cette partie sont exposées 
les conditions d’un authentique redressement ainsi que les 
raisons des désordres ou dissolution introduits par la modernité 
telles que la déviation du symbolisme et les fausses spiritualités. 

Une troisième partie constituée par : "L’ésotérisme de 
Dante". "Le roi du monde". "Etudes sur la franc-maçonnerie et le 
compagnonnage". 
Une quatrième partie constituée par : "Introduction générale à 
l’étude des doctrines hindoues". "L’homme et son devenir selon le 
Vêdânta". "Symbolisme de la croix". "Les états multiples de 
l’être". "La grande triade". 

Cette partie traite de l’ensemble des grandes Traditions : 
Chine, Egypte, Inde, Judaïsme, Christianisme, Islam. Elle 
comprend également les conceptualisations majeures 
concernant : le Salut et la Délivrance. La hiérarchie des 
différents états de l’être. Les lois de correspondance et 
d’analogie entre le Macrocosme et le Microcosme. 

Il est à remarquer que cette classification ne touche pas 
l’ensemble de l’œuvre. Elle date de 1951. Nous pouvons faire 
remarquer que même en étant perçue comme théorique, l’œuvre 
guénonienne a été pour beaucoup de ses lecteurs un "support" 



Larbi Djeradi 

- 64 - 
 

 

indispensable pour la pénétration, la compréhension des 
doctrines traditionnelles mais également le "point de départ" 
pour beaucoup de pèlerins sur la voie de la réalisation 
métaphysique. A ce titre on peut dire qu’elle n’a pas été 
seulement théorique mais également pratique(9). 

Une autre approche descriptive celle de Borella(10), proche 
de la perspective schuonienne, envisage l’œuvre guénonienne 
comme une structure construite autour de cinq pôles ou thèmes 
majeurs : 
- Pôle : critique du monde moderne. 
- Pôle : tradition. 
- Pôle : métaphysique. 
- Pôle : symbolique. 
- Pôle : réalisation spirituelle. 

Partant des principes généraux de la symbolique dégagée 
par René Guénon, Borella s’explique sur son schéma structural : 
Le premier et le dernier constituent respectivement le pôle 
préparatoire à la connaissance de l’œuvre (réforme de la 
mentalité) et son pôle terminal et transcendant (dans la mesure 
où l’œuvre est essentiellement de nature doctrinale et vise 
expressément la réalisation comme une fin qui la dépasse). 
L’essentiel du corpus doctrinal est donc défini par les trois 
éléments polaires centraux : tradition, métaphysique, 
symbolique. Chacun de ces pôles marque le sommet d’un triangle 
doctrinal de base, par rapport auquel le pôle réalisation et le 
pôle critique occuperont respectivement le sommet supérieur et 
le sommet le sommet inférieur des pyramides que l’on peut 
construire sur ce triangle(11). 

En fait l’œuvre guénonienne est unipolaire. Elle traite de la 
métaphysique traditionnelle en envisageant son principe, son but, 
son langage, ses applications. Son principe : l’unicité de la 
doctrine métaphysique à travers la multiplicité qualitative des 
différentes traditions orthodoxes. Son but : la réalisation 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 65 - 
 

spirituelle par le rattachement à une institution (ou chaîne) 
initiatique traditionnelle. 

Son langage : la symbolique traditionnelle qui diffère de 
celle comprise par les modernes. Ses applications : sous formes 
religieuse, scientifique, artistique ou artisanale. La critique des 
temps modernes n’est qu’un aspect ou application de la théorie 
traditionnelle des cycles cosmiques qui aboutit à une "histoire 
sacrée". 
2 - La réception de l’œuvre : 

La rencontre, pour certains lecteurs, avec l’œuvre du 
cheikh, fruit du hasard, terme commode du langage ordinaire 
pour signifier notre ignorance des causes, a été décisive dans leur 
cheminement culturel. Que dire de cette lecture et de son 
impact sur ceux, qui, résolument modernistes, rationalistes, 
scientistes et imprégnés de l’idéologie de l’époque des "lumières" 
et souvent coupés de leurs racines intellectuelles traditionnelles, 
culturelles et même linguistiques ? Et particulièrement des 
lecteurs appartenant sociologiquement à la culture musulmane ? 
L’école coloniale, ignorant subtilement la civilisation musulmane, 
les ayant privés de l’apprentissage de leur propre langue, et 
surtout de la maîtrise de la langue sacrée ? Cette école les faisait 
ressembler de très près à ces : "Orientaux qui se sont plus ou 
moins occidentalisés, qui ont abandonné leur tradition pour 
adopter toutes les aberrations de l’esprit moderne"(12). 

Leur position intellectuelle, en donnant à ce qualificatif son 
sens moderne, ressemblait dans une certaine mesure à celle de 
Gide. "Je n’ai rien, absolument rien à objecter à ce que Guénon a 
écrit. C’est irréfutable"(13). Mais l’excuse Gidienne n’était plus 
valable pour eux. "Mais, en ce temps, les livres de Guénon 
n’étaient pas encore écrits. A présent, il est trop tard ; (les jeux 
sont faits, rien ne va plus)"(14). 

Retournant progressivement à leur tradition et, d’abords 
faut-il le souligner, grâce, surtout "aux lectures orientalistes", ils 



Larbi Djeradi 

- 66 - 
 

 

prirent conscience de l’ampleur des dégâts causés par l’école "de 
la liberté, de l’égalité et de la fraternité" non seulement dans la 
déconstruction très avancée de leur identité culturelle mais 
surtout dans la construction d’une formidable forteresse 
d’ignorance, de préjugés et d’incompréhension entre les trois 
grandes traditions (judaïque, chrétienne et islamique) issues 
pourtant d’un même rameau abrahamique, sans compter "l’oubli" 
ou "le silence" malheureux des autres (hindouisme, bouddhisme 
et taoïsme). Les références aux autres traditions, minorisées par 
ignorance ou par mépris, n’avaient rien à envier au travail de 
l’entomologiste de musée. "René Guénon a "réorienté" des 
intelligences et des esprits qui avaient été désorientés par les 
fausses valeurs, les mensonges et les mythes d’une société 
industrielle et marchande installée dans le confort intellectuel et 
l’exploitation matérielle depuis des siècles"(15). 

C’est donc cette réorientation qui a fait naître de nouvelles 
préoccupations intellectuelles ; des préoccupations typiquement 
guénoniennes. "Avoir des préoccupations guénoniennes, c’est 
avoir des préoccupations d’ordre spirituel, et se poser des 
questions d’ordre métaphysiques, qui peuvent amener celui qui 
se les pose à se remettre en question, c’est à dire à remettre en 
question la vie qui est la sienne, et à réfléchir sur les conditions 
de cette vie ; si on estime que la vie peut être changée"(16). 

 Ces préoccupations guénoniennes peuvent devenir des 
errances intellectuelles si elles ne trouvent pas des assises 
traditionnelles authentiques sur lesquelles s’appuyer pour éviter 
tous les dangers des pseudo-spiritualités et des parodies 
modernes du religieux qui ne sont en réalité qu’une religiosité 
d’ordre pathologique. Comme le souligne Jean Pierre Lauran, 
biographe de Guénon : "L’œuvre de Guénon opère ou coopère 
plutôt à nos retournements intérieurs, elle convertit nos modes 
de pensée ou, tout au moins, provoque un choc de création. En 
cela elle est une nourriture spirituelle que le partage multiplie 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 67 - 
 

comme les pains de l’Evangile (alors que l’institutionnalisation 
divise comme les biens matériels). Bien souvent les lecteurs de 
ses livres ont été ramenés à leur tradition"(17). 

Le retour à une tradition où les sédimentations complexes 
des lectures que nous appellerons "lettristes" du texte 
traditionnel pour ne pas utiliser le lexique aberrant des médias et 
des politologues de l’islam, sont éludées et écartées 
soigneusement. Ceci ne peut être une simple affaire de 
réorientation des intérêts "culturels" mais une remise en cause 
fondamentale non seulement de la "personne" ce qui peut être 
décrypté comme un réinvestissement narcissique mais surtout par 
une réflexion sur la place et la fonction de la spiritualité dans la 
cité post-moderne. 

Comme le souligne Marie-Madeleine Davy : "L’œuvre 
guénonienne, toujours valable, peut suggérer, non pas une 
critique, aussi ridicule que vaine, mais une réflexion, qui relève 
d’une certaine ambiguïté"(18). 

L’ambiguïté ne résidait pas dans qualité de la relation 
objectale à la modernité dont une des conséquences 
comportementales possible serait son rejet pur, simple et 
simpliste, mais la place et la signifiance de celle-ci dans le cadre 
général d’un travail de restauration du Sujet. Le point de vue 
guénonien sur la psychologie en général et sur la psychanalyse en 
particulier et que l’index-bibliographique de Désilets(19) ne 
recense que partiellement, jette un éclairage nouveau sur la 
dialectique du "Soi" et du "moi" dans la problématique d’un Sujet 
enraciné dans la dynamique de la quête. Une quête de sa propre 
identité. A partir de recherches approfondies et une immersion 
dans les grandes Traditions (menées, certainement aussi bien de 
manière académique que traditionnelle et sur lesquelles, nous ne 
savons, à l’heure actuelle, relativement peu de choses)(20), la 
lecture guénonienne de "l’homminité" reformule, en un langage 
très rationnel, une perspective spirituelle universelle de 



Larbi Djeradi 

- 68 - 
 

 

connaissance et du devenir de toute individualité humaine quel 
que soit son ancrage culturel et/ou cultuel. L’exposition 
guénonienne s’enracinant dans l’universel. Le regard traditionnel 
exposé par Guénon offre : 
- une formidable possibilité de compréhension et d’ouverture aux 
autres mondes et à des civilisations largement ignorées ou 
méconnues par le grand public musulman particulièrement 
maghrébin et même par une grande partie des universitaires et 
des hommes de culture. Ces univers traditionnels remis à l’ordre 
du jour par l’œuvre guénonienne, partagent avec nous des 
valeurs et une spiritualité égales sinon supérieures à celles qui 
nous sont communes avec le monde judéo-chrétien(21). 
- La possibilité d’une nouvelle réflexion sur la formation en 
sciences humaines et particulièrement celle du psychologue qui 
butte sur le constat simple des limites objectives de 
l’investigation, de l’intervention et de l’aide psychologiques dans 
l’adaptation et le développement de la personne humaine. La 
théorisation profane pose, sous forme de certitude absolue 
implicite, le seuil cognitif comme seuil supérieur de l’état 
humain. Ce seuil étant situé dans le mental, le psychique, ou le 
psychologique selon les auteurs et les écoles. Le seuil inférieur 
étant celui de la sensibilité, de la sensorialité, de la corporéité, 
du pulsionnel. 
- La possibilité d’une recherche et d’une réflexion sur la 
nécessité d’un nouveau cadrage théorique pour les sciences de 
l’homme en général et de la psychologie en particulier par la 
"convertibilité", la "réadaptation" ou la "transposition", au sens 
didactique du terme, d’une connaissance de l’homme en un 
savoir sur l’homme. Une recherche qu’on peut situer dans le 
sillage des travaux de Francisco Garcia Bazan(22) sur "le champ 
d’application de la doctrine métaphysique". Ou de la réflexion 
"épistémologique" de Michel Michel(23). 
- L’important, le nécessaire, l’indispensable travail de 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 69 - 
 

ressourcement à notre propre tradition spirituelle. Un travail 
spirituel et psychologique qui relativise aussi bien l’auto-analyse 
que l’analyse didactique en reformulant en termes traditionnels 
un rapport analysant-analysé situé dans une perspective 
symbolique universelle dépassant la fixation d’une analyse 
focalisée sur les modalités expressives du transfert-contre-
transfert. 
- Le travail personnel de restructuration et d’enrichissement de 
notre propre intériorité. Un travail indispensable au regard et à 
l’écoute cliniques dans le cadre de l’intervention 
psychologique(24). 
3 - La fonction du Cheikh : 

Remise en ordre du champ de l’intellectualité. Exposition de 
la Tradition Primordiale. Coomaraswamy note que : "M. René 
Guénon n’est pas "un orientaliste", mais ce que les hindous 
nommerait un Guru"(25). 

Si l’on considère le sens strict du mot guru, René Guénon 
n’a ni la fonction ni le statut qu’implique ce terme. Sur ce point 
là M. Najmoud-Dine Bammate précise : "Guénon a toujours 
affirmé... qu’il n’était pas un maître spirituel et ne voulait pas 
avoir de disciples. Ce n’était pas un gourou, ni un prophète pas 
plus qu’il n’était un essayiste ni un orientaliste"(26). 

Celui-ci n’est pas un guru, au sens strict et initiatique du 
terme, mais il est très certainement un upaguru. La tradition 
hindoue désigne par le mot upaguru... tout être, quel qu’il soit, 
dont la rencontre est pour quelqu’un l’occasion ou le point de 
départ d’un certain développement spirituel ; et, d’une façon 
générale, il n’est aucunement nécessaire que cet être lui-même 
soit conscient du rôle qu’il joue ainsi. Du reste, si nous parlons ici 
d’un être, nous pourrions tout aussi bien parler également d’une 
chose (la personne et l’œuvre guénonienne) ou même d’une 
circonstance quelconque qui provoque le même effet ; cela 
revient en somme à ce que nous avons déjà dit souvent, que 



Larbi Djeradi 

- 70 - 
 

 

n’importe quoi peut, suivant les cas, agir à cet égard comme une 
"cause occasionnelle" ; il va de soit que celle-ci n’est pas une 
cause au sens propre de ce mot, et qu’en réalité la cause 
véritable se trouve dans la nature même de celui sur qui s’exerce 
cette action, comme le montre le fait que ce qui a un tel effet 
pour lui peut fort bien n’en avoir aucun pour un autre individu(27). 

Ce que précise également Jean-Pierre Laurant : "la fonction 
d’Upaguru peut revenir aux livres qui disent la Tradition et 
détruisent l’apparence des choses..."(28). 

Du fait que Guénon a insisté sur la symbolique du "Pôle", pas 
plus d’ailleurs que d’autres symboles, Tourniac y voit en celui-ci, 
le "Pôle" de son époque, c’est à dire El-qotb, soit le plus haut 
degré de la hiérarchie spirituelle dans la doctrine du Taçawwuf. 
Le Principe divin unique, suprême, est symbolisé par le "Pôle" : la 
"Somme" guénonienne porte en effet une signature "polaire" 
Nombre de commentaires relatifs au symbolisme polaire 
reviendront d’ailleurs dans les ouvrages de Guénon et nous 
pourrions en déduire une allusion à la fonction qu’assure 
l’auteur, même s’il ne la revendique pas expressément(29). 

Les prénoms de Jean-René et de Yahya sont hautement 
symboliques(30). Le prénom arabe de Yahya est l’exact équivalent 
de Jean-René, de Jean sur le plan du signifiant, de René sur le 
plan du signifié ; il exprime précisément une mort et une 
renaissance symboliques, donc l’état de l’individu deux-fois né, 
"Dwija" dans la tradition hindoue. Ceci est également vrai pour 
Palingenius (du grec : qui renaît) un des pseudonymes de Guénon. 
La renaissance est le fondement et l’essence mêmes de 
l’Initiation au sens traditionnel du terme. Il symbolise 
l’Annonciateur, celui qui prophétise, par référence à Jean-
Baptiste dit le Précurseur c’est à dire celui qui annonce des 
changements qualificatifs et significatifs de la Temporalité, mais 
également, Jean L’Evangéliste celui qui, inspiré par l’ange, 
écrivit l’Apocalypse et père de la tradition ésotérique dite 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 71 - 
 

"johannite". Par dérivation du prénom Arabe nous pouvons 
obtenir le qualificatif de "Muhyî" c’est à dire vivificateur, qu’il 
n’est pas loin de partager avec le Grand Maître de l’ésotérisme 
islamique, le cheikh el Akbar, EL Kebrit el Ahmar (le souffre 
rouge), le cheikh Muhyi ed-Din Ibn el Arabi. Les références 
Akbariennes sont nombreuses et fondamentales dans l’œuvre du 
Cheikh Yahya Abd el-Wahid(31). 

Par contre sa fonction s’apparente bien à celle d’un Cheikh 
c’est à dire celle d’un Maître. Curieusement l’aspect formel et 
didactique de l’enseignement guénonien, s’apparente à celui 
d’un Cheikh de la tradition exotérique, même si le contenu de 
son enseignement reste enraciné dans l’ésotérique. Guénon a 
montré l’intrication et l’implication des deux aspects de la 
doctrine traditionnelle particulièrement pour l’espace 
traditionnel musulman et chinois. Cela se reflète 
harmonieusement dans son enseignement. On pourrait même 
parler, par analogie à la théorisation psychanalytique, de 
l’étayage d’un enseignement sur l’autre. N’est ce pas là une des 
raisons et non la principale qui expliquerait le choix et 
l’installation de Guénon dans la tradition islamique ? La 
communauté islamique étant la dernière, celle qui clôture le 
Kali-Yuga (âge sombre ou dernier âge). Le Cheikh, peut avoir 
plusieurs fonctions, dont l’une entre autres, la dominante ou la 
plus perceptible socialement est celle d’enseigner, c’est à dire 
de transmettre et de communiquer une tradition sous quelque 
forme que ce soit. Certains réduisent la fonction de Guénon à sa 
plus simple expression : "En tout état de cause, le rôle de Guénon 
consiste essentiellement en une fonction de transmission et de 
commentaire et non de réadaptation"(32). 

Pour être plus précis en ce sens, nous ne pouvons qu’être 
d’accord avec l’avis de Bammate : "Guénon ne voulait pas être un 
penseur mais un porte-parole"(33). 

Ce que nous pouvons quand même souligner, c’est que 



Larbi Djeradi 

- 72 - 
 

 

Guénon donne des indications précises sur les limites de sa 
propre volonté : Tout ce que nous pouvons nous proposer, c’est 
donc de contribuer, jusqu’à un certain point et autant que nous 
le permettront les moyens dont nous disposons, à donner à ceux 
qui en sont capables la conscience de quelques-uns des résultats 
qui semblent bien établis dès maintenant, et à préparer ainsi, ne 
fût-ce que d’une manière très partielle et assez indirecte, les 
éléments qui devront servir par la suite au futur jugement, à 
partir duquel s’ouvrira une nouvelle période de l’histoire de 
l’humanité terrestre(34). Nous sommes bien dans une stratégie de 
préparation de la Post-Modernité. 
4 - Les qualifications du Cheikh : 

C’est en tant qu’individualité isolée "ayant les aptitudes 
intellectuelles voulues" et "présentant les qualifications requises" 
que Guénon a bénéficié de l’enseignement doctrinal et 
de l’initiation des grandes traditions orthodoxes. 

A ce silence que certains reprochent aux orientaux, et qui 
est pourtant si légitime, il ne peut y avoir que de rares 
exceptions, en faveur de quelque individualité isolée présentant 
les qualifications requises et les aptitudes intellectuelles 
voulues(35). 
5 - Le statut du Cheikh : 

Le Cheikh Yahya Abd el Wahid est pour beaucoup de ses 
continuateurs la Référence par excellence. Il est une "Autorité 
Traditionnelle", une "boussole", la voix de la Tradition 
Primordiale "Ed-Dine el Qayyim" pour le kali-yuga que nous vivons 
et que nous subissons. Ce statut découle des conditions 
exceptionnelles de l’expérience guénonienne. 
- situation exceptionnelle de désordre causé par la "mentalité" 
moderne, mais qui néanmoins fait partie de l’ordre universel. 
- parcours personnel inédit à travers l’univers de la pseudo-
spiritualité. 
- initiation aux grandes traditions orthodoxes : Christianisme, 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 73 - 
 

Hindouisme, Taoïsme, Islam. 
6 - La station du cheikh : 

Maqâm au sens soufi du terme ; degré dans la hiérarchie 
spirituelle. Guénon "étant parvenu à s’assimiler certaines idées", 
ne veut ou ne peut rien en dire. Ce que l’on peut supposer, du 
moins au moment où il écrivait ces lignes, que l’étape du voyage 
vers l’identité suprême était encore un but à atteindre. Ou bien 
ce but étant atteint, il était dans une phase de réalisation 
descendante. Cela pourra accréditer la thèse de ceux qui pensent 
que Guénon était préparé et "missionné". 

Dans une autre optique et en se plaçant du point de vue de 
la symbolique des castes (jâti ou varna) dans la Tradition 
Hindoue, selon laquelle les individus se situent dans l’une ou 
l’autre des quatre castes : Brâhmanas, Kshatriyas, Vaishyas, 
Shudras. Cependant certains sont en dehors de celles-ci. Ils 
peuvent être soit au-dessous et en deçà des castes ou soit au-
dessus et delà : Avarna "sans caste", c’est à dire au-dessous 
d’elles. Ce qui correspond à ce que l’on appelle un homme sans 
religion, un homme sans foi ni lois. Insan bidoun din wa la mala. 
Ativarna : "au-dessus et au-delà des castes". Cas extrêmement 
rare qui : "s’applique exclusivement à ceux qui ont prie 
effectivement conscience de l’unité et de l’identité 
fondamentales de toutes les Traditions"(36). Serait-ce le cas de 
Guénon ? Comme l’a été celui du cheikh El-Akbar(37): 
Mon cœur est devenu capable de toutes les formes 
Une prairie pour les gazelles, un couvent pour les moines 
Un temple pour les idoles, la Ka’ba du pèlerin 
Les Tables de la Thora, le Livre du Coran. 
7 - La mission : 

Nous pouvons dire ce que d’abords sa mission n’est pas : 
Quant à nous, nous ne sommes nullement chargés d’amener ou de 
d’enlever des adhérents à quelques organisation que ce soit, nous 
n’engageons personne à demander l’initiation ici et là, ni à s’en 



Larbi Djeradi 

- 74 - 
 

 

abstenir et nous estimons même que cela ne nous regarde en 
aucune façon et ne saurait aucunement rentrer dans notre 
rôle(38). 

Si, c’est bien le rôle que Guénon s’est fixé à lui-même ou 
que la discipline traditionnelle et initiatique impose, il est à 
noter que, pour certaines individualités qui le sollicitaient et qui 
voulaient s’engager dans la Voie Initiatique et dans le cadre de la 
tradition islamique, il a quand même, par la force des choses, 
pris l’initiative de les "conseiller", de les "orienter" vers la Zawiya 
de Mostaganem dirigée d’abords par un grand Maître le cheikh 
Ahmed el Alawi, puis par son successeur le cheikh Adda Ben 
Tounes. 

Même si son œuvre participe dans une certaine mesure à 
une "restauration initiatique sur des bases vraiment sérieuses", 
Guénon précise : Redisons-le encore une fois, ce n’est pas à nous 
qu’il appartient d’intervenir activement dans des tentatives de 
ce genre ; indiquer la voie à ceux qui pourront et voudront s’y 
engager, c’est là tout ce que nous prétendons à cet égard(39). 

Cette mission ne peut être réduite uniquement à une 
exposition, partielle et orientée vers la mentalité occidentale ou 
occidentalisée, de "Ce qu’il a compris" de la tradition 
primordiale. Il a, comme il a su si bien l’exprimer : "contribuer à 
apporter quelque lumière"(40). 

L’apport guénonien a eu une authentique influence 
spirituelle même sur les non-occidentaux. "Ayant pu bénéficier de 
la barakah de René Guénon, j’ai tenu à ne pas entrer dans le vif 
des souvenirs personnels"(41). 

La Barakah ou influence spirituelle du cheikh ne serait-elle 
pas également diffuse dans son enseignement et diffusée par ses 
propres écrits ? Ce qui se constate de plus en plus est la très 
large audience accordée à son œuvre dans pratiquement toutes 
les traditions par un lectorat de plus en plus sensible à ses thèses 
et surtout aux qualités certaines de son argumentation. Le travail 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 75 - 
 

guénonien est assimilable à "l’activité non-agissante" ou Wu-Wei 
du Taoïsme de la Tradition ésotérique chinoise. Guénon est-il une 
boussole infaillible ?(42) Cette mission est-elle de l’ordre d’une 
volonté et d’un désir personnels ou bien s’agit-il d’une action qui 
entre dans le cadre d’une stratégie supra-individuelle ? Ce qui est 
incontestable, est que, l’Ecrit Guénonien historise son action, et 
surtout sa diffusion et son influence, et l’assimile donc à la 
catégorie des Maîtres Spirituels "missionnés" et dont les objectifs 
peuvent être différents ou complémentaires (Autorité et 
enseignement traditionnel ou / et pouvoir temporel). Cas de 
l’Emir Abd al Qadir, d’Ibn Arabi ou même de Saint Bernard, 
auquel d’ailleurs, il a consacré une étude. 
8 - Les limites : 

Absence de prosélytisme : "la moindre préoccupation de 
convaincre qui ce soit". Pas d’adeptes ni de disciples, et encore 
moins de Maître autorisé, de la transmission "de l’influence 
spirituelle, la baraka" ; la baraka guénonienne n’étant pas celle 
qui se focalise sur un individu particulier, mais celle qui se 
diffuse dans des ambiances, des climats particuliers et qui 
participe dans une certaine mesure à leur émergence et à leur 
manifestation. 

Absence de transmission d’initiation traditionnelle. A l’état 
actuel de nos recherches il ne nous semble pas que le cheikh 
Yahya Abd al Wahid soit un transmetteur autorisé de la baraka et 
du "wird" (dhikr ou rosaire) de la Tariqa Chadhiliya à la quelle il 
appartenait très certainement. Il n’a donc été ni Mohadem, ni 
Khalifa. 

L’œuvre de Guénon ne peut constituer en soi une initiation 
proprement dite, mais sûrement une excellente propédeutique à 
l’aspirant métaphysicien au sens traditionnel du terme, le reste 
comme il le précise très bien est une volonté et un effort 
strictement personnels. 

Absence de "vulgarisation" : enseignement initiateur, 



Larbi Djeradi 

- 76 - 
 

 

réservé à la genèse et la formation de l’élite. L’exposition même 
des idées traditionnelles, en dehors de ses limites intrinsèques 
que lui imposent plus ou moins les différentes formes 
d’expressions, est assujettie à la nature et aux limites de la 
réceptivité de la mentalité de l’Occident moderne. 

Il est à noter deux points fondamentaux à propos de la 
diffusion de l’œuvre de Guénon : dans une de ses notes Guénon 
aurait souhaité faire "paraître ses ouvrages sous le couvert du 
plus strict anonymat"(43) avec tout ce que peut connoter dans son 
sens supérieur(44) cette notion dans le domaine traditionnel ; 
c’est à dire la disparition pure et simple de ce qui a trait à 
l’individualité et à la notion moderne d’auteur qui impose 
forcément la présence d’une psychologie. Un anonymat qui : 
"évite les préoccupations des modernes de faire connaître leur 
individualité". 

La diffusion de l’œuvre implique également un allocutaire 
dont Guénon trace les grands traits : Malgré tout, il existe encore 
actuellement, même en Occident, des hommes qui, par leur 
"constitution intérieure" ne sont pas des "hommes modernes", qui 
sont capables de comprendre ce qu’est essentiellement la 
tradition, et qui n’acceptent pas de considérer l’erreur profane 
comme un "fait accompli" ; c’est à ceux-là que nous avons 
toujours entendu nous adresser exclusivement(45). 
9 - Les silences : 

Comme la tradition, pour certaines de ses applications, 
notamment la magie, la divination Guénon garde lui aussi des 
silences notamment pour la théorie des cycles temporels. 

 Nous ne sommes pas de ceux qui pensent que tout peut-
être dit indifféremment, du moins lorsqu’on sort de la doctrine 
pure pour en venir aux applications ; il y a alors certaines 
réserves qui s’imposent, et des questions d’opportunité qui 
doivent se poser inévitablement...(46) 

Ce silence concerne également sa propre expérience 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 77 - 
 

spirituelle sur laquelle il n’a pratiquement rien dit de pertinent 
qui doive être retenu pour la postérité, n’a rien voulu en dire, et 
ne peut en dire quoi que ce soit. Nous n’avons jamais entendu 
exprimer nulle part quoi que ce soit de notre "expérience 
intérieure", qui ne regarde et ne peut intéresser personne, ni du 
reste de "l’expérience intérieure" de quiconque, celle-ci étant 
toujours strictement incommunicable par sa nature même(47). 

Notes : 
1 - De "deux comptes rendus de l’école hermétique" à la revue l’Initiation 
en 1909, à "Influence de la civilisation islamique", à la revue El Maârifa au 
Caire en 1950. 
2 - En annexe à cet article. 
3 - Articles repris dans d’autres ouvrages. 
4 - René Guénon : Ecrits pour Regnabit. Recueil posthume établi, présenté et 
annoté par Pier Luigi Zoccatelli, Arché, Milano 1999. 
5 - "Psychologie", René Guénon (attribution), texte introduit et édité par 
Alessandro Grossato, Arché, Milano 2001. 
6 - Jean Tourniac : Nouvelles réflexions sur l’œuvre de René Guenon, les 
dossiers H, L’Age d’Homme, Lausanne 1984, pp. 27 - 28. 
7 - Frithjof Schuon : "L’œuvre", Etudes Traditionnelles, numéro spécial, Paris 
1951, pp. 256 - 261. 
8 - Ibid., p. 258. 
9 - Dans le langage soufi on peut dire que pour beaucoup de ses lecteurs elle 
rendu accessible le premier état spirituel celui de "l’éveil" el yaqaza. Cf. 
L’ouvrage collectif : René Guénon l’éveilleur. 
10 - Jean Borella : Du symbole selon René Guénon, L’Herne N° 49 : "René 
Guenon", Editions de l’Herne, Paris 1985, pp. 207 - 221. 
11 - Ibid., p. 207. 
12 - C.M.M., p. 153. 
13 - Henri Bosco : Extrait du numéro spécial de la N.R.F, consacré à André 
Gide, Gallimard, 1951. 
14 - André Gide : Journal 1942 - 1949, Paris 1950, pp. 195 - 196. 
15 - René Alleau : Introduction, Actes du colloque international de Cerisy-la-
Salle, juillet 1973, Arché, Milano 1980, p. 9. 
16 - Rolland Man : Comment peut-on être guénonien ? Colloque du centenaire, 
Domus Medica, Editions le Cercle de Lumière, 1993, p. 190. 
17 - Jean-Pierre Laurant : Le sens caché de l’œuvre de René Guenon, L’Age 
d’Homme, Lausanne 1975, p. 256. 



Larbi Djeradi 

- 78 - 
 

 

18 - Marie-Madelaine Davy : Remarques sur les notions de métaphysique, 
d’ésotérisme et de tradition, envisagées dans leurs rapports avec le 
Christianisme, les dossiers H, Lausanne 1984, p. 123. 
19 - André  Désilets : René Guénon,  index-bibliographique, Québec 1977. 
20 - Cf. Les travaux bio-bibliographiques de J.- P. Laurant. 
21 - Daryush Shaygan : Hindouisme et Soufisme, Albin Michel, Paris 1997. 
22 - Francisco Garcia Bazân : René Guenon ou la Tradition Viviente, traduction 
partielle d’André Coyne, Lausanne. 
23 - Michel Michel : Sciences et tradition, la place de la pensée traditionnelle 
au sein de la crise épistémologique des sciences profanes, L’Herne n° 49, René 
Guenon, Editions de L’Herne, Paris 1985, p. 44. 
24 - Cf. L’observation de Krishnamurti à propos d’une psychanalyste, in La 
révolution du silence, Stock, Paris 1977, p. 119. 
25 - Ananda Coomaraswamy : Sagesse orientale et savoir occidental, Etudes 
Traditionnelles, numéro spécial, Paris 1951, p. 197. 
26 - Nadjmoud-dine Bammate : René Guenon et l’islam, Colloque de Cerisy-La-
Salle, 1973, Arché, Milano 1980, p. 90. 
27 - I.R.S., p. 162. 
28 - Jean-Pierre Laurant : René Guenon, maître spirituel, Colloque du 
centenaire, Domus Medica, Le Cercle de Lumière, 1993, p. 158. 
29 - Voir, Jean Tourniac : Nouvelles réflexions sur l’œuvre de René Guenon, 
p. 22. 
30 - Guénon est-il un Muhyi un vivificateur, un Mujaddid un rénovateur ou un 
Muslih un réformateur ? Les limites de cet article ne nous permettent pas de 
discuter ces différents aspects. 
31 - Dernière signature de René Guénon que l’on retrouve dès 1931, au début 
de l’article "connais-toi toi-même", écrit en arabe pour le n° 1 de la revue Al-
Maârifah éditée au Caire. 
32 - Schuon Frithjof : op. cit., p. 261. 
33 - Nadjmoud-dine Bammate : discours inaugural, Colloque de Cerisy-La-
Salle, 1973, Arché, Milano 1980, p. 7. 
34 - C.M.M., p. 11. 
35 - I.G.E.D.H., p. 4 - 5. 
36 - A.I., p. 31. 
37 - Claude Addas : Ibn Arabi ou la quête du Soufre Rouge, Gallimard, 
Paris 1989, p. 252. 
38 - A.I., pp. 8 - 9. 
39 - Ibid., p. 10. 
40 - E.D., p. 74. 
41 - Nadjmoud-Dine Bammate : Actes du colloque de Cerisy-la-salle, 13 - 20 



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon 

- 79 - 
 

juillet 1973, p. 90. 
42 - Cf. Valsan Gillis. 
43 - I.R.S., p. 23. 
44 - R.Q.S.T., pp. 88 – 95. 
45 - I.R.S., p. 27. 
46 - R.G., 1927, Doc. 
47 - I.R.S., p. 20. 

Pour citer l'article : 
 Larbi Djeradi : Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon, 
Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 03, 2005,  
pp. 61 - 79. 
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

