Revue Annales du patrimoine - N° 03 / 2005

Une grande figure soufie d’orient et d’occident
Yahya Abd el Wahid (René Guénon)

Larbi Djeradi
Université de Mostaganem, Algérie
Résumé :

L’ceuvre de Guénon ne peut constituer en soi une initiation proprement
dite, mais srement une excellente propédeutique a I’aspirant métaphysicien
au sens traditionnel du terme, le reste comme il le précise trés bien est une
volonté et un effort strictement personnels. L'exposition guénonienne de la
Tradition Primordiale a travers ses formes orthodoxes se pose comme
radicalement "Autre". Autre surtout par rapport a l'ensemble du capital
culturel de l'occidentalité moderne dont les origines se situent selon Guénon
avec les débuts du XIV® siécle.

Mots-clés :
soufisme, René Guénon, Occident, altérité, spiritualité.

*k*k

L’ceuvre guénonienne, se situe au-dela et en dehors du
politique, du littéraire, du philosophique ou de
I’anthropologique. Elle se donne et se veut comme exposition
singuliere, mais néanmoins magistrale au sens propre du terme,
de la Tradition qui n’est autre que la véritable métaphysique
synonyme parfait de I’intellectualité et de la spiritualité.

Cette ceuvre est essentiellement de langue francaise, bien
que certains de ses articles sont écrits en d’autres langues
(anglais, italien, arabe) et se distribue sur plus de quarante
années (de 1909 a 1950)®. Le corpus guénonien® actuellement
établi, est constitué de 17 ouvrages édités du vivant de leur
auteur, de 10 ouvrages posthumes, d’un recueil d’articles® pour
Regnabit : Revue universelle du Sacré-Cceur®, et d’une
attribution®.  L’exposition guénonienne de la Tradition
Primordiale a travers ses formes orthodoxes (et c’est de cela
gu’il s’agit fondamentalement), se pose comme radicalement
"Autre”. Autre surtout par rapport a I’ensemble du capital
culturel de I’occidentalité moderne dont les origines se situent

© Université de Mostaganem, Algérie 2005



Larbi Djeradi

selon Guénon avec les débuts du XIV® siécle. Trois grands
moments  historiques ponctuent cette modernité: La
Renaissance, La Réforme et La Révolution. Ces moments
constituent en fait des indicateurs de rupture avec I’esprit
traditionnel” qui prédomine dans I’ensemble des cultures
essentiellement structurées par le spirituel. L’anthropologie et la
cosmologie traditionnelles gravitent autour de la conception
métaphysique orientale de [’unicité du "Principe"” unique et
premier de toute manifestation et de toute non-manifestation.

1 - Aspects de I’ceuvre :

Examinée sur le plan du contenu, I’ceuvre guénonienne, est
selon Tourniac®, I’exposition de cing grands thémes: la
Métaphysique et I’ordre cosmologique, la langue symbolique, les
rites : leur nature et leur réle, I’histoire et les cycles cosmiques
et les états multiples de I’Etre. Pour Schuon” elle peut étre
décrite selon quatre aspects majeurs. C’est une ceuvre
intellectuelle, universelle, traditionnelle et théorique.
Intellectuelle : elle porte sur la connaissance et son instrument
fondamental qui est I’Intellect supra-rationnel.

Universelle : elle concerne toutes les formes traditionnelles, en
adoptant selon les opportunités le langage spécifique de telle ou
telle forme particuliére.

Traditionnelle : les données exposées sont celles de
I’enseignement  traditionnel, en privilégiant les formes
orthodoxes. Par tradition il faut entendre : "ce qui rattache toute
chose humaine a la Vérité Divine"®.

Théorique : I’objectif immédiat et premier de I’ceuvre n’est pas
la réalisation spirituelle, mais simplement une préparation
théorique, qui en est indispensable.

L’ceuvre guénonienne peut donc étre considérée comme un
ésotérisme théorique ou se trouve exposée la doctrine
traditionnelle et son langage : la Symbolique, ainsi qu’une
critique générale aussi bien que détaillée de la modernité.

- 62 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

Schuon propose une grille de lecture de I’ceuvre guénonienne en
quatre grandes parties : Une premiére partie constituée par "le
théosophisme : histoire d’une pseudo-religion”, contrefacons de
la Tradition. "L’erreur spirite", critique des théories de la
réincarnation, de la transmigration et de la métempsycose. Une
seconde partie constituée par "Orient et Occident". "La crise du
monde moderne". "Autorité spirituelle et pouvoir temporel". "Le
regne de la quantité et le signe des temps".

Cette seconde partie pouvant étre désignée dans le jargon
moderne comme étant "une philosophie de I’histoire". Elle n’est
en réalité que I’expression du regard métaphysique sur I’histoire
ou I’action doit étre subordonnée a la contemplation aussi bien
au niveau individuel que social. Dans cette partie sont exposées
les conditions d’un authentique redressement ainsi que les
raisons des désordres ou dissolution introduits par la modernité
telles que la déviation du symbolisme et les fausses spiritualités.

Une troisieme partie constituée par: "L’ésotérisme de

Dante". "Le roi du monde". "Etudes sur la franc-macgonnerie et le
compagnonnage".
Une quatrieme partie constituée par : "Introduction générale a
I’étude des doctrines hindoues". "L’homme et son devenir selon le
Védanta". "Symbolisme de la croix". "Les états multiples de
I’étre". "La grande triade".

Cette partie traite de I’ensemble des grandes Traditions :
Chine, Egypte, Inde, Judaisme, Christianisme, Islam. Elle
comprend  également les conceptualisations  majeures
concernant : le Salut et la Délivrance. La hiérarchie des
différents états de I’étre. Les lois de correspondance et
d’analogie entre le Macrocosme et le Microcosme.

Il est a remarquer que cette classification ne touche pas
I’ensemble de I’ceuvre. Elle date de 1951. Nous pouvons faire
remarquer que méme en étant percue comme théorique, I’ceuvre
guénonienne a été pour beaucoup de ses lecteurs un "support"

- 63 -



Larbi Djeradi

indispensable pour la pénétration, la compréhension des
doctrines traditionnelles mais également le "point de départ"
pour beaucoup de pelerins sur la voie de la réalisation
métaphysique. A ce titre on peut dire qu’elle n’a pas été
seulement théorique mais également pratique®.

Une autre approche descriptive celle de Borella®®, proche
de la perspective schuonienne, envisage I’ceuvre guénonienne
comme une structure construite autour de cing pdles ou themes
majeurs :

- Péle : critique du monde moderne.
- Pole : tradition.

- Péle : métaphysique.

- Péle : symbolique.

- P6le : realisation spirituelle.

Partant des principes généraux de la symbolique dégagée
par René Guénon, Borella s’explique sur son schéma structural :
Le premier et le dernier constituent respectivement le podle
préparatoire a la connaissance de I’ceuvre (réforme de la
mentalité) et son pdle terminal et transcendant (dans la mesure
ou I’ceuvre est essentiellement de nature doctrinale et vise
expressément la réalisation comme une fin qui la dépasse).
L’essentiel du corpus doctrinal est donc défini par les trois
élements polaires centraux :  tradition, métaphysique,
symbolique. Chacun de ces pbles marque le sommet d’un triangle
doctrinal de base, par rapport auquel le pdle réalisation et le
pble critique occuperont respectivement le sommet supérieur et
le sommet le sommet inférieur des pyramides que I’on peut
construire sur ce triangle™?.

En fait I’ceuvre guénonienne est unipolaire. Elle traite de la
métaphysique traditionnelle en envisageant son principe, son but,
son langage, ses applications. Son principe : l'unicité de la
doctrine métaphysique a travers la multiplicité qualitative des
différentes traditions orthodoxes. Son but: la réalisation

- 64 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

spirituelle par le rattachement a une institution (ou chaine)
initiatique traditionnelle.

Son langage : la symbolique traditionnelle qui differe de
celle comprise par les modernes. Ses applications : sous formes
religieuse, scientifique, artistique ou artisanale. La critique des
temps modernes n’est qu’un aspect ou application de la théorie
traditionnelle des cycles cosmiques qui aboutit a une "histoire
sacrée".

2 - La réception de I’ceuvre :

La rencontre, pour certains lecteurs, avec I’ceuvre du
cheikh, fruit du hasard, terme commode du langage ordinaire
pour signifier notre ignorance des causes, a été décisive dans leur
cheminement culturel. Que dire de cette lecture et de son
impact sur ceux, qui, résolument modernistes, rationalistes,
scientistes et imprégnés de I’idéologie de I’époque des "lumieres"
et souvent coupés de leurs racines intellectuelles traditionnelles,
culturelles et méme linguistiques ? Et particulierement des
lecteurs appartenant sociologiquement a la culture musulmane ?
L’école coloniale, ignorant subtilement la civilisation musulmane,
les ayant privés de I’apprentissage de leur propre langue, et
surtout de la maitrise de la langue sacrée ? Cette école les faisait
ressembler de trés prés a ces : "Orientaux qui se sont plus ou
moins occidentalisés, qui ont abandonné leur tradition pour
adopter toutes les aberrations de I’esprit moderne"?,

Leur position intellectuelle, en donnant a ce qualificatif son
sens moderne, ressemblait dans une certaine mesure a celle de
Gide. "Je n’ai rien, absolument rien & objecter a ce que Guénon a
écrit. C’est irréfutable"®. Mais I’excuse Gidienne n’était plus
valable pour eux. "Mais, en ce temps, les livres de Guénon
n’étaient pas encore écrits. A présent, il est trop tard ; (les jeux
sont faits, rien ne va plus)"®¥.

Retournant progressivement a leur tradition et, d’abords
faut-il le souligner, grace, surtout "aux lectures orientalistes”, ils

- 65 -



Larbi Djeradi

prirent conscience de I’ampleur des dégats causés par I’école "de
la liberté, de I’égalité et de la fraternité" non seulement dans la
déconstruction trés avancée de leur identité culturelle mais
surtout dans la construction d’une formidable forteresse
d’ignorance, de préjugés et d’incompréhension entre les trois
grandes traditions (judaique, chrétienne et islamique) issues
pourtant d’un méme rameau abrahamique, sans compter "I’oubli”
ou "le silence” malheureux des autres (hindouisme, bouddhisme
et taoisme). Les références aux autres traditions, minorisées par
ignorance ou par mépris, n’avaient rien a envier au travail de
I’entomologiste de musée. "René Guénon a "réorienté" des
intelligences et des esprits qui avaient été désorientés par les
fausses valeurs, les mensonges et les mythes d’une société
industrielle et marchande installée dans le confort intellectuel et
I’exploitation matérielle depuis des siécles"™®.

C’est donc cette réorientation qui a fait naitre de nouvelles
préoccupations intellectuelles ; des préoccupations typiqguement
guénoniennes. "Avoir des préoccupations guénoniennes, c’est
avoir des préoccupations d’ordre spirituel, et se poser des
questions d’ordre métaphysiques, qui peuvent amener celui qui
se les pose a se remettre en question, c’est a dire a remettre en
guestion la vie qui est la sienne, et a réfléchir sur les conditions
de cette vie ; si on estime que la vie peut étre changée"®.

Ces préoccupations guénoniennes peuvent devenir des
errances intellectuelles si elles ne trouvent pas des assises
traditionnelles authentiques sur lesquelles s’appuyer pour éviter
tous les dangers des pseudo-spiritualités et des parodies
modernes du religieux qui ne sont en réalité qu’une religiosité
d’ordre pathologique. Comme le souligne Jean Pierre Lauran,
biographe de Guénon : "L’ceuvre de Guénon opére ou coopere
plutdt a nos retournements intérieurs, elle convertit nos modes
de pensée ou, tout au moins, provoque un choc de création. En
cela elle est une nourriture spirituelle que le partage multiplie

- 66 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

comme les pains de I’Evangile (alors que I’institutionnalisation
divise comme les biens matériels). Bien souvent les lecteurs de
ses livres ont été ramenés & leur tradition"®".

Le retour a une tradition ou les sédimentations complexes
des lectures que nous appellerons “lettristes" du texte
traditionnel pour ne pas utiliser le lexique aberrant des médias et
des politologues de [I’islam, sont éludées et écartées
soigneusement. Ceci ne peut étre une simple affaire de
réorientation des intéréts "culturels" mais une remise en cause
fondamentale non seulement de la "personne” ce qui peut étre
décrypté comme un réinvestissement narcissique mais surtout par
une réflexion sur la place et la fonction de la spiritualité dans la
cité post-moderne.

Comme le souligne Marie-Madeleine Davy : "L’ceuvre
guénonienne, toujours valable, peut suggérer, non pas une
critique, aussi ridicule que vaine, mais une réflexion, qui releve
d’une certaine ambiguité"®®.

L’ambiguité ne résidait pas dans qualité de la relation
objectale a la modernité dont une des conséguences
comportementales possible serait son rejet pur, simple et
simpliste, mais la place et la signifiance de celle-ci dans le cadre
général d’un travail de restauration du Sujet. Le point de vue
guénonien sur la psychologie en général et sur la psychanalyse en
particulier et que I’index-bibliographique de Désilets"? ne
recense que partiellement, jette un éclairage nouveau sur la
dialectique du "Soi" et du "moi" dans la problématique d’un Sujet
enraciné dans la dynamique de la quéte. Une quéte de sa propre
identité. A partir de recherches approfondies et une immersion
dans les grandes Traditions (menées, certainement aussi bien de
maniére académique que traditionnelle et sur lesquelles, nous ne
savons, a I’heure actuelle, relativement peu de choses)®?, la
lecture guénonienne de "I’homminité" reformule, en un langage
trés rationnel, une perspective spirituelle universelle de

- 67 -



Larbi Djeradi

connaissance et du devenir de toute individualité humaine quel
que soit son ancrage culturel et/ou cultuel. L’exposition
guénonienne s’enracinant dans I’universel. Le regard traditionnel
exposé par Guénon offre :

- une formidable possibilité de compréhension et d’ouverture aux
autres mondes et a des civilisations largement ignorées ou
méconnues par le grand public musulman particulierement
maghrébin et méme par une grande partie des universitaires et
des hommes de culture. Ces univers traditionnels remis a I’ordre
du jour par I’ceuvre guénonienne, partagent avec nous des
valeurs et une spiritualité égales sinon supérieures a celles qui
nous sont communes avec le monde judéo-chrétien®®,

- La possibilité d’une nouvelle réflexion sur la formation en
sciences humaines et particulierement celle du psychologue qui
butte sur le constat simple des limites objectives de
I’investigation, de I’intervention et de I’aide psychologiques dans
I’adaptation et le développement de la personne humaine. La
théorisation profane pose, sous forme de certitude absolue
implicite, le seuil cognitif comme seuil supérieur de [I’état
humain. Ce seuil étant situé dans le mental, le psychique, ou le
psychologique selon les auteurs et les écoles. Le seuil inférieur
étant celui de la sensibilité, de la sensorialité, de la corporéité,
du pulsionnel.

- La possibilité d’une recherche et d’une réflexion sur la
nécessité d’un nouveau cadrage théorique pour les sciences de
I’lhomme en général et de la psychologie en particulier par la
“convertibilité", la "réadaptation" ou la "transposition”, au sens
didactique du terme, d’une connaissance de I’homme en un
savoir sur I’homme. Une recherche qu’on peut situer dans le
sillage des travaux de Francisco Garcia Bazan®® sur "le champ
d’application de la doctrine métaphysique". Ou de la réflexion
"épistémologique” de Michel Michel®.

- L’important, le nécessaire, I’indispensable travail de

- 68 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

ressourcement a notre propre tradition spirituelle. Un travail
spirituel et psychologique qui relativise aussi bien I’auto-analyse
que I’analyse didactique en reformulant en termes traditionnels
un rapport analysant-analysé situé dans une perspective
symbolique universelle dépassant la fixation d’une analyse
focalisée sur les modalités expressives du transfert-contre-
transfert.

- Le travail personnel de restructuration et d’enrichissement de
notre propre intériorité. Un travail indispensable au regard et a
I’écoute  clinigues dans le cadre de [I’intervention
psychologique®?.

3 - La fonction du Cheikh :

Remise en ordre du champ de I’intellectualité. Exposition de
la Tradition Primordiale. Coomaraswamy note que : "M. René
Guénon n’est pas "un orientaliste", mais ce que les hindous
nommerait un Guru"®.

Si I’on considere le sens strict du mot guru, René Guénon
n’a ni la fonction ni le statut qu’implique ce terme. Sur ce point
la M. Najmoud-Dine Bammate précise : "Guénon a toujours
affirmé... gu’il n’était pas un maitre spirituel et ne voulait pas
avoir de disciples. Ce n’était pas un gourou, ni un prophéte pas
plus qu’il n’était un essayiste ni un orientaliste"®®.

Celui-ci n’est pas un guru, au sens strict et initiatique du
terme, mais il est trés certainement un upaguru. La tradition
hindoue désigne par le mot upaguru... tout étre, quel gu’il soit,
dont la rencontre est pour quelqu’un I’occasion ou le point de
départ d’un certain développement spirituel ; et, d’une facon
générale, il n’est aucunement nécessaire que cet étre lui-méme
soit conscient du réle qu’il joue ainsi. Du reste, si nous parlons ici
d’un étre, nous pourrions tout aussi bien parler également d’une
chose (la personne et I’ceuvre guénonienne) ou méme d’une
circonstance quelconque qui provoque le méme effet; cela
revient en somme a ce que nous avons déja dit souvent, que

- 69 -



Larbi Djeradi

n’importe quoi peut, suivant les cas, agir a cet égard comme une
"cause occasionnelle” ; il va de soit que celle-ci n’est pas une
cause au sens propre de ce mot, et qu’en réalité la cause
véritable se trouve dans la nature méme de celui sur qui s’exerce
cette action, comme le montre le fait que ce qui a un tel effet
pour lui peut fort bien n’en avoir aucun pour un autre individu®”.

Ce que précise également Jean-Pierre Laurant : "la fonction
d’Upaguru peut revenir aux livres qui disent la Tradition et
détruisent I’apparence des choses..."®.

Du fait que Guénon a insisté sur la symbolique du "Péle", pas
plus d’ailleurs que d’autres symboles, Tourniac y voit en celui-ci,
le "Pdle" de son époque, c’est a dire El-qotb, soit le plus haut
degré de la hiérarchie spirituelle dans la doctrine du Tagawwuf.
Le Principe divin unique, supréme, est symbolisé par le "Pole" : la
"Somme" guénonienne porte en effet une signature "polaire”
Nombre de commentaires relatifs au symbolisme polaire
reviendront d’ailleurs dans les ouvrages de Guénon et nous
pourrions en déduire une allusion a la fonction qu’assure
I’auteur, méme s’il ne la revendique pas expressément®?.

Les prénoms de Jean-René et de Yahya sont hautement
symboliques®?. Le prénom arabe de Yahya est I’exact équivalent
de Jean-René, de Jean sur le plan du signifiant, de René sur le
plan du signifié ; il exprime précisément une mort et une
renaissance symboliques, donc I’état de I’individu deux-fois ne,
"Dwija" dans la tradition hindoue. Ceci est également vrai pour
Palingenius (du grec : qui renait) un des pseudonymes de Guénon.
La renaissance est le fondement et I|’essence mémes de
I’Initiation au sens traditionnel du terme. |l symbolise
I’Annonciateur, celui qui prophétise, par référence a Jean-
Baptiste dit le Précurseur c’est a dire celui qui annonce des
changements qualificatifs et significatifs de la Temporalité, mais
également, Jean L’Evangéliste celui qui, inspiré par |’ange,
écrivit I’Apocalypse et peére de la tradition ésotérique dite

-70 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

"johannite". Par dérivation du prénom Arabe nous pouvons
obtenir le qualificatif de "Muhyi" c’est a dire vivificateur, qu’il
n’est pas loin de partager avec le Grand Maitre de I’ésotérisme
islamique, le cheikh el Akbar, EL Kebrit el Ahmar (le souffre
rouge), le cheikh Muhyi ed-Din Ibn el Arabi. Les références
Akbariennes sont nombreuses et fondamentales dans I’ceuvre du
Cheikh Yahya Abd el-Wahid®V.

Par contre sa fonction s’apparente bien a celle d’un Cheikh
c’est a dire celle d’un Maitre. Curieusement I’aspect formel et
didactique de I’enseignement guénonien, s’apparente a celui
d’un Cheikh de la tradition exotérique, méme si le contenu de
son enseignement reste enraciné dans I’ésotérique. Guénon a
montré I’intrication et I’implication des deux aspects de la
doctrine  traditionnelle  particulierement pour I’espace
traditionnel musulman et chinois. Cela se reflete
harmonieusement dans son enseignement. On pourrait méme
parler, par analogie a la théorisation psychanalytique, de
I’étayage d’un enseignement sur I’autre. N’est ce pas la une des
raisons et non la principale qui expliquerait le choix et
I’installation de Guénon dans la tradition islamique ? La
communauté islamique étant la derniére, celle qui cléture le
Kali-Yuga (adge sombre ou dernier age). Le Cheikh, peut avoir
plusieurs fonctions, dont I’'une entre autres, la dominante ou la
plus perceptible socialement est celle d’enseigner, c’est a dire
de transmettre et de communiquer une tradition sous quelque
forme que ce soit. Certains réduisent la fonction de Guénon a sa
plus simple expression : "En tout état de cause, le r6le de Guénon
consiste essentiellement en une fonction de transmission et de
commentaire et non de réadaptation"C?.

Pour étre plus précis en ce sens, nous ne pouvons qu’étre
d’accord avec I’avis de Bammate : "Guénon ne voulait pas étre un
penseur mais un porte-parole"®?.

Ce que nous pouvons quand méme souligner, c’est que

-71 -



Larbi Djeradi

Guénon donne des indications précises sur les limites de sa
propre volonté : Tout ce que nous pouvons nous proposer, c’est
donc de contribuer, jusqu’a un certain point et autant que nous
le permettront les moyens dont nous disposons, & donner a ceux
qui en sont capables la conscience de quelques-uns des résultats
qui semblent bien établis dés maintenant, et a préparer ainsi, ne
fit-ce que d’une maniére tres partielle et assez indirecte, les
élements qui devront servir par la suite au futur jugement, a
partir duquel s’ouvrira une nouvelle période de I’histoire de
I’humanité terrestre®”. Nous sommes bien dans une stratégie de
préparation de la Post-Modernité.

4 - Les qualifications du Cheikh :

C’est en tant gqu’individualité isolée "ayant les aptitudes
intellectuelles voulues” et "présentant les qualifications requises”
que Guénon a bénéficié de [I’enseignement doctrinal et
de I’initiation des grandes traditions orthodoxes.

A ce silence que certains reprochent aux orientaux, et qui
est pourtant si légitime, il ne peut y avoir que de rares
exceptions, en faveur de quelque individualité isolée présentant
les qualifications requises et les aptitudes intellectuelles
voulues®,

5 - Le statut du Cheikh :

Le Cheikh Yahya Abd el Wahid est pour beaucoup de ses
continuateurs la Référence par excellence. Il est une "Autorité
Traditionnelle", une "boussole", la voix de Ila Tradition
Primordiale "Ed-Dine el Qayyim" pour le kali-yuga que nous vivons
et que nous subissons. Ce statut découle des conditions
exceptionnelles de I’expérience guénonienne.

- situation exceptionnelle de désordre causé par la "mentalité”
moderne, mais qui néanmoins fait partie de I’ordre universel.

- parcours personnel inédit a travers I’univers de la pseudo-
spiritualité.

- initiation aux grandes traditions orthodoxes : Christianisme,

-72 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

Hindouisme, Taoisme, Islam.
6 - La station du cheikh :

Magam au sens soufi du terme ; degré dans la hiérarchie
spirituelle. Guénon "étant parvenu a s’assimiler certaines idées",
ne veut ou ne peut rien en dire. Ce que I’on peut supposer, du
moins au moment ou il écrivait ces lignes, que I’étape du voyage
vers I’identité supréme était encore un but a atteindre. Ou bien
ce but étant atteint, il était dans une phase de reéalisation
descendante. Cela pourra accréditer la these de ceux qui pensent
gue Guénon était préparé et "missionné".

Dans une autre optique et en se placant du point de vue de
la symbolique des castes (jati ou varna) dans la Tradition
Hindoue, selon laquelle les individus se situent dans I’une ou
I’autre des quatre castes: Brahmanas, Kshatriyas, Vaishyas,
Shudras. Cependant certains sont en dehors de celles-ci. lls
peuvent étre soit au-dessous et en deca des castes ou soit au-
dessus et dela: Avarna "sans caste", c’est a dire au-dessous
d’elles. Ce qui correspond a ce que I’on appelle un homme sans
religion, un homme sans foi ni lois. Insan bidoun din wa la mala.
Ativarna : "au-dessus et au-dela des castes". Cas extrémement
rare qui: "s’applique exclusivement a ceux qui ont prie
effectivement conscience de [I'unité et de [I’identité
fondamentales de toutes les Traditions"®®. Serait-ce le cas de
Guénon ? Comme I’a été celui du cheikh EI-Akbar®":

Mon cceur est devenu capable de toutes les formes

Une prairie pour les gazelles, un couvent pour les moines
Un temple pour les idoles, la Ka’ba du pélerin

Les Tables de la Thora, le Livre du Coran.

7 - La mission :

Nous pouvons dire ce que d’abords sa mission n’est pas :
Quant a nous, nous ne sommes nullement chargés d’amener ou de
d’enlever des adhérents a quelques organisation que ce soit, nous
n’engageons personne a demander I’initiation ici et la, ni a s’en

-73 -



Larbi Djeradi

abstenir et nous estimons méme que cela ne nous regarde en
aucune facon et ne saurait aucunement rentrer dans notre
role®®.

Si, c’est bien le réle que Guénon s’est fixé a lui-méme ou
que la discipline traditionnelle et initiatique impose, il est a
noter que, pour certaines individualités qui le sollicitaient et qui
voulaient s’engager dans la Voie Initiatique et dans le cadre de la
tradition islamique, il a quand méme, par la force des choses,
pris I’initiative de les "conseiller”, de les "orienter” vers la Zawiya
de Mostaganem dirigée d’abords par un grand Maitre le cheikh
Ahmed el Alawi, puis par son successeur le cheikh Adda Ben
Tounes.

Méme si son ceuvre participe dans une certaine mesure a
une "restauration initiatiqgue sur des bases vraiment sérieuses”,
Guénon précise : Redisons-le encore une fois, ce n’est pas a nous
qu’il appartient d’intervenir activement dans des tentatives de
ce genre ; indiquer la voie a ceux qui pourront et voudront s’y
engager, c’est 14 tout ce que nous prétendons & cet égard®®.

Cette mission ne peut étre réduite uniguement a une
exposition, partielle et orientée vers la mentalité occidentale ou
occidentalisée, de "Ce qu’il a compris" de la tradition
primordiale. Il a, comme il a su si bien I’exprimer : "contribuer a
apporter quelque lumiére"“?.

L’apport guénonien a eu une authentique influence
spirituelle méme sur les non-occidentaux. "Ayant pu bénéficier de
la barakah de René Guénon, j’ai tenu a ne pas entrer dans le vif
des souvenirs personnels"“.

La Barakah ou influence spirituelle du cheikh ne serait-elle
pas également diffuse dans son enseignement et diffusée par ses
propres écrits ? Ce qui se constate de plus en plus est la tres
large audience accordée a son ceuvre dans pratiquement toutes
les traditions par un lectorat de plus en plus sensible a ses theses
et surtout aux qualités certaines de son argumentation. Le travail

- 74 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

guénonien est assimilable a "I’activité non-agissante” ou Wu-Wei
du Taoisme de la Tradition ésotérique chinoise. Guénon est-il une
boussole infaillible 2“2 Cette mission est-elle de I’ordre d’une
volonté et d’un désir personnels ou bien s’agit-il d’une action qui
entre dans le cadre d’une stratégie supra-individuelle ? Ce qui est
incontestable, est que, I’Ecrit Guénonien historise son action, et
surtout sa diffusion et son influence, et I’assimile donc a la
catégorie des Maitres Spirituels "missionnés” et dont les objectifs
peuvent étre différents ou complémentaires (Autorité et
enseignement traditionnel ou / et pouvoir temporel). Cas de
I’Emir Abd al Qadir, d’lbn Arabi ou méme de Saint Bernard,
auquel d’ailleurs, il a consacré une étude.

8 - Les limites :

Absence de prosélytisme : "la moindre préoccupation de
convaincre qui ce soit". Pas d’adeptes ni de disciples, et encore
moins de Maitre autorisé, de la transmission "de I’influence
spirituelle, la baraka" ; la baraka guénonienne n’étant pas celle
qui se focalise sur un individu particulier, mais celle qui se
diffuse dans des ambiances, des climats particuliers et qui
participe dans une certaine mesure a leur émergence et a leur
manifestation.

Absence de transmission d’initiation traditionnelle. A I’état
actuel de nos recherches il ne nous semble pas que le cheikh
Yahya Abd al Wabhid soit un transmetteur autorisé de la baraka et
du "wird" (dhikr ou rosaire) de la Tariga Chadhiliya a la quelle il
appartenait tres certainement. Il n’a donc été ni Mohadem, ni
Khalifa.

L’ceuvre de Guénon ne peut constituer en soi une initiation
proprement dite, mais sirement une excellente propédeutique a
I’aspirant métaphysicien au sens traditionnel du terme, le reste

comme il le précise trés bien est une volonté et un effort
strictement personnels.
Absence de "vulgarisation" :  enseignement initiateur,

- 75 -



Larbi Djeradi

réservé a la genése et la formation de I’élite. L’exposition méme
des idées traditionnelles, en dehors de ses limites intrinseques
que lui imposent plus ou moins les différentes formes
d’expressions, est assujettie a la nature et aux limites de la
réceptivité de la mentalité de I’Occident moderne.

Il est a noter deux points fondamentaux a propos de la
diffusion de I’ceuvre de Guénon : dans une de ses notes Guénon
aurait souhaité faire "paraitre ses ouvrages sous le couvert du
plus strict anonymat"“® avec tout ce que peut connoter dans son
sens supérieur® cette notion dans le domaine traditionnel ;
c’est a dire la disparition pure et simple de ce qui a trait a
I’individualité et a la notion moderne d’auteur qui impose
forcément la présence d’une psychologie. Un anonymat qui :
"évite les préoccupations des modernes de faire connaitre leur
individualité".

La diffusion de I’ceuvre implique également un allocutaire
dont Guénon trace les grands traits : Malgré tout, il existe encore
actuellement, méme en Occident, des hommes qui, par leur
“constitution intérieure” ne sont pas des "hommes modernes”, qui
sont capables de comprendre ce qu’est essentiellement la
tradition, et qui n’acceptent pas de considérer I’erreur profane
comme un "fait accompli"; c’est a ceux-la que nous avons
toujours entendu nous adresser exclusivement®®.

9 - Les silences :

Comme la tradition, pour certaines de ses applications,
notamment la magie, la divination Guénon garde lui aussi des
silences notamment pour la théorie des cycles temporels.

Nous ne sommes pas de ceux qui pensent que tout peut-
étre dit indifféremment, du moins lorsqu’on sort de la doctrine
pure pour en venir aux applications; il y a alors certaines
réserves qui s’imposent, et des questions d’opportunité qui
doivent se poser inévitablement...“®

Ce silence concerne également sa propre expérience

-76 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

spirituelle sur laquelle il n’a pratiquement rien dit de pertinent
qui doive étre retenu pour la postérité, n’a rien voulu en dire, et
ne peut en dire quoi que ce soit. Nous n’avons jamais entendu
exprimer nulle part quoi que ce soit de notre "expérience
intérieure", qui ne regarde et ne peut intéresser personne, ni du
reste de "I’expérience intérieure" de quiconque, celle-ci étant
toujours strictement incommunicable par sa nature méme®“”.

Notes :

1 - De "deux comptes rendus de I’école hermétique" a la revue I’Initiation
en 1909, a "Influence de la civilisation islamique”, a la revue El Maarifa au
Caire en 1950.

2 - En annexe a cet article.

3 - Articles repris dans d’autres ouvrages.

4 - René Guénon : Ecrits pour Regnabit. Recueil posthume établi, présenté et
annoté par Pier Luigi Zoccatelli, Arché, Milano 1999.

5 - "Psychologie", René Guénon (attribution), texte introduit et édité par
Alessandro Grossato, Arché, Milano 2001.

6 - Jean Tourniac : Nouvelles réflexions sur I’ceuvre de René Guenon, les
dossiers H, L’Age d’Homme, Lausanne 1984, pp. 27 - 28.

7 - Frithjof Schuon : "L’ceuvre”, Etudes Traditionnelles, numéro spécial, Paris
1951, pp. 256 - 261.

8 - Ibid., p. 258.

9 - Dans le langage soufi on peut dire que pour beaucoup de ses lecteurs elle
rendu accessible le premier état spirituel celui de "I’éveil" el yagaza. Cf.
L’ouvrage collectif : René Guénon I’éveilleur.

10 - Jean Borella : Du symbole selon René Guénon, L’Herne N° 49 : "René
Guenon", Editions de I’Herne, Paris 1985, pp. 207 - 221.

11 - Ibid., p. 207.

12 - C.M.M., p. 153.

13 - Henri Bosco : Extrait du numéro spécial de la N.R.F, consacré a André
Gide, Gallimard, 1951.

14 - André Gide : Journal 1942 - 1949, Paris 1950, pp. 195 - 196.

15 - René Alleau : Introduction, Actes du collogue international de Cerisy-la-
Salle, juillet 1973, Arché, Milano 1980, p. 9.

16 - Rolland Man : Comment peut-on étre guénonien ? Colloque du centenaire,
Domus Medica, Editions le Cercle de Lumiére, 1993, p. 190.

17 - Jean-Pierre Laurant : Le sens caché de I’ceuvre de René Guenon, L’Age
d’Homme, Lausanne 1975, p. 256.

-77 -



Larbi Djeradi

18 - Marie-Madelaine Davy : Remarques sur les notions de métaphysique,
d’ésotérisme et de tradition, envisagées dans leurs rapports avec le
Christianisme, les dossiers H, Lausanne 1984, p. 123.

19 - André Désilets : René Guénon, index-bibliographique, Québec 1977.

20 - Cf. Les travaux bio-bibliographiques de J.- P. Laurant.

21 - Daryush Shaygan : Hindouisme et Soufisme, Albin Michel, Paris 1997.

22 - Francisco Garcia Bazan : René Guenon ou la Tradition Viviente, traduction
partielle d’André Coyne, Lausanne.

23 - Michel Michel : Sciences et tradition, la place de la pensée traditionnelle
au sein de la crise épistémologique des sciences profanes, L’Herne n° 49, René
Guenon, Editions de L’Herne, Paris 1985, p. 44.

24 - Cf. L’observation de Krishnamurti a propos d’une psychanalyste, in La
révolution du silence, Stock, Paris 1977, p. 119.

25 - Ananda Coomaraswamy : Sagesse orientale et savoir occidental, Etudes
Traditionnelles, numéro spécial, Paris 1951, p. 197.

26 - Nadjmoud-dine Bammate : René Guenon et I’islam, Colloque de Cerisy-La-
Salle, 1973, Arché, Milano 1980, p. 90.

27 - I.R.S., p. 162.

28 - Jean-Pierre Laurant : René Guenon, maitre spirituel, Colloque du
centenaire, Domus Medica, Le Cercle de Lumiere, 1993, p. 158.

29 - Voir, Jean Tourniac : Nouvelles réflexions sur I’ceuvre de René Guenon,
p. 22.

30 - Guénon est-il un Muhyi un vivificateur, un Mujaddid un rénovateur ou un
Muslih un réformateur ? Les limites de cet article ne nous permettent pas de
discuter ces différents aspects.

31 - Derniére signature de René Guénon que I’on retrouve dés 1931, au début
de I’article "connais-toi toi-méme", écrit en arabe pour le n° 1 de la revue Al-
Maéarifah éditée au Caire.

32 - Schuon Frithjof : op. cit., p. 261.

33 - Nadjmoud-dine Bammate : discours inaugural, Colloque de Cerisy-La-
Salle, 1973, Arché, Milano 1980, p. 7.

34 - C.M.M., p. 11.

35-1.G.E.D.H., p. 4 - 5.

36 - A.l., p. 31.

37 - Claude Addas : Ibn Arabi ou la quéte du Soufre Rouge, Gallimard,
Paris 1989, p. 252.

38-A.l., pp- 8-9.

39 - Ibid., p. 10.

40 - E.D., p. 74.

41 - Nadjmoud-Dine Bammate : Actes du colloque de Cerisy-la-salle, 13 - 20

- 78 -



Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon

juillet 1973, p. 90.

42 - Cf. Valsan Gillis.

43 - I.R.S., p. 23.

44 - R.Q.S.T., pp. 88 - 95.
45 - 1.R.S., p. 27.

46 - R.G., 1927, Doc.

47 - 1.R.S., p. 20.

Pour citer l'article :

* Larbi Djeradi : Une grande figure soufie d'orient et d'occident René Guénon,
Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 03, 2005,
pp. 61 - 79.

http://annales.univ-mosta.dz

- 79 -


http://annales.univ-mosta.dz

