Revue Annales du patrimoine - N° 03 / 2005

Le paradoxe

Hafsa Bekhelouf
Université de Lyon 3, France
Résumé :

Pourquoi s’intéresser a la littérature maghrébine d’expression
francaise aujourd’hui ? Peut-on dire que cette littérature est a cheval entre la
culture orientale et la culture occidentale ? Notre connaissance des pays du
Maghreb est aujourdhui souvent tributaire de ce qui est véhiculé par les
médias qui, tout en prétendant diffuser des informations, ne manquent pas de
faire circuler des clichés réducteurs sur les "pays arabes". Cela dit en passant,
il est bon de souligner que I’un des clichés les plus récurrents est celui qui
traite de la condition féminine au Maghreb.

Mots-clés :
littérature, francophonie, érotisme, femme, Islam.

*kk

La littérature maghrébine de langue francaise pose une
guestion nationale : qui sommes-nous ? "Le premier récit érotique
écrit par une femme arabe", telle est la phrase d’accroche que
nous lisons actuellement sur le bandeau du roman de Nedjma, qui
s’intitule L’amande®. Ce livre est écrit en francais. Il est tres
médiatisé. Pour quelles raisons? Est-ce parce qu’il est
littérairement exceptionnel ? Ou plutét parce que la combinaison
"femme arabe" et "sexualité" est trés a la mode aujourd’hui ?

La critique francaise I’érige en un livre qui révolutionne
I’érotisme  féminin  pour la société arabo-musulmane.
Paradoxalement, cette révolution ne se fait pas dans la langue de
ces sociétés arabo-musulmanes mais dans une langue étrangere.
Ce livre est publié en France, pas en Algérie, ni au Maroc, ni en
Tunisie. Qui vit vraiment la révolution, si vraiment révolution
ilya?

Cet exemple est un exemple parmi tant d’autres de livres
écrits par des auteurs maghrébins en langue frangaise et qui ne
connaissent de succés qu’en France ou en Europe.

Pourquoi s’intéresser a la littérature maghrébine

© Université de Mostaganem, Algérie 2005



Hafsa Bekhelouf

d’expression frangaise aujourd’hui ? Peut-on dire que cette
littérature est a cheval entre la culture orientale et la culture
occidentale ? Notre connaissance des pays du Maghreb est
aujourd'hui souvent tributaire de ce qui est véhiculé par les
médias qui, tout en prétendant diffuser des informations, ne
manquent pas de faire circuler des clichés réducteurs sur les
"pays arabes". Cela dit en passant, il est bon de souligner que I’un
des clichés les plus récurrents est celui qui traite de la condition
féminine au Maghreb. A I’origine de cette volonté de traiter du
statut de la femme "arabe", une difficulté bien évidente a
comprendre le phénomene dans sa spécificité autant que dans sa
diversité. Finalement, dans le fond voir la femme "arabe"
désabusée de I’autre coté de la Méditerranée rassure les médias
occidentaux et les confortent dans leurs positions de garant des
droits de I’lhomme. Les nuances se perdent.

Cela n’est qu’un exemple parmi tant d’autres de thémes
banalisés et traités sans le moindre souci d’authenticité. Dans ce
contexte, il est utile de s'intéresser a la littérature maghrébine
de langue francaise qui peut témoigner de la richesse (ou bien
des lacunes) et du dynamisme (ou bien de la sclérose) d'une
culture ancienne, ainsi que d'une rencontre des cultures qui,
aujourd'hui encore, souléve les passions et de multiples
qguestionnements. On raconte que cette littérature s'est
appropriée "la langue de I'Autre" pour exprimer les multiples
facettes de son imaginaire propre. Il nous est peut-étre tous
arrivé de réver en langue étrangeére.

Avant de vérifier ce présupposé et d’analyser une telle
expérience, il s’agira de définir ce que nous entendons de facon
générale par I’expression de littérature maghrébine francophone.
Effectivement on peut se demander de facon légitime quelles
sont les productions littéraires qui entrent sous la catégorie de
"littérature maghrébine d’expression francaise".

L’origine de  I’expression  littérature = maghrébine

- 40 -



Le paradoxe

d’expression francaise remonterait et serait citée, selon Khatibi,
dans un ouvrage de 1911 de Robert Rondau "Les Algérianistes” qui
aurait donc fait émerger la spécificité d’une littérature
romanesque nord-africaine d’expression francaise. Un ou le
premier roman serait de Hadj Hammou Abdelkader qui s’intitule
"Zohra, la femme du mineur" (1926).

Au départ, cette littérature se présentait comme un
événement formidable pour les pays du Maghreb. Khatibi®
explique I’élan prononcé par la France devant la littérature
maghrébine de langue francaise par une tentative de
déculpabilisation. Il fallait montrer que les peuples colonisés "ne
sortaient pas du néant, qu’elles (sociétés) étaient dotées de
valeurs authentiques et d’une véritable culture"®. En revanche,
du point de vue de certains auteurs maghrébins, il eut un
sentiment d’avoir servi des intéréts étrangers, qui masqua leurs
intentions propres nées de I’enthousiasme premier des éditions
francaises qui elles, se ruaient sur son "arabe de service". Aussitot
né, aussitdt envolé. L’enthousiasme s’évanouit aussi vite qu’il
apparut. Khatibi affirme que ces auteurs se sentirent blessés : "llIs
ont le sentiment honteux d’avoir été utilisés"®.

On assigna a cette premiére génération la mission de dire le
drame de la société en crise. Et paradoxalement, aujourd’hui on
a eégalement le sentiment que certains se font le porte parole des
miseres des sociétés maghrébines. Que nous dit cette
littérature ? Les mouvements des partis politiques de la droite
francaise s’indignaient devant le fait que ces auteurs portaient
une forte critique voir des insultes sur la France dans leur "propre
langue". On se demandait de quels droits un étranger se
permettait-il de les insulter dans leur propre langue.

Mais cette révolte par I’écriture fut largement acceptée et
reconnu par les mouvements politiques de gauche qu’on
considérait comme masochistes puisque ils soutenaient une
littérature qui rejetait sa propre identité nationale. Des le

- 41 -



Hafsa Bekhelouf

départ, cette littérature est interpellée comme une littéraire
"miroir", une littérature du reflet des sociétés et des situations
plurielles du Maghreb.

1 - Qu’est ce qui fait la conscience nationale ?

Est-ce I’origine de I’auteur qui constitue le critere ? Ou alors
les thémes abordés dans I’ceuvre ? Est-ce le lieu de naissance, ou
le nom aux consonances arabes de I’auteur qui déterminent
I’appellation "littérature maghrébine d’expression francaise ?"

En effet, nous pouvons prendre comme exemple I’écrivain
Nina Bouraoui. Cette femme qui est née en 1967 a recu le prix
Goncourt en 1991 pour son roman La voyeuse interdite. Cette
femme est née a Rennes et est issue d’une famille biculturelle
dont le pere est algérien. Née en France, vivant en France, de
langue maternelle francaise, Nina Bouraoui est néanmoins
rattachée a la littérature maghrébine de langue francaise. Vous
pourrez trouvez son roman classé dans les librairies au rayon
"littérature du Maghreb”. Elle n’est donc pas considérée comme
un €écrivain frangais mais un écrivain maghrébin.

Ces petits problemes que pose I’attribution du statut
national de I’écrivain soulevent la question d’identité nationale.
Qui est quoi ? Qui est francais ? Qui est maghrébin ? En France, on
n’assume pas certaines identités. D’un coté, on n’arrive pas a
classer ces auteurs dans la littérature francaise, puisque la
culture arabe demeure dans les esprits une culture étrangére. Du
coté des auteurs, ne sachant pas qui on est vraiment, on accepte
d’étre placé dans cette littérature spécifique.

Toutes ces difficultés ne renvoient-elles pas a des questions
historiques ? Si la France accepte et reconnait la culture
maghrébine comme étant un aspect intégrant de sa propre
culture, alors la France pourra faire son travail de mémoire en ce
gui concerne son ancienne position de France colonisatrice et
républicaine a la fois. Le rejet que la communauté maghrébine
vit au quotidien en France est di & ce refus pour la France de se

- 42 -



Le paradoxe

rappeler qu’elle a été dominatrice injustement d’un ensemble de
peuples.

Inconsciemment la présence des "Arabes" en France,
rappelle constamment a la France qu’elle a fauté dans son
histoire. Elle n’est pas I’image qu’elle se renvoie en tant que
parfaite garante des droits de I’Homme, que sa constitution porte
en préambule. Et sous cet aspect du probleme, on peut se
demander si I’écrivain maghrébin existe vraiment. Quels sont les
critéres qui déterminent I’écrivain national ?

Khatibi répond a cette question en considérant que
I’écrivain national est celui qui "se considére comme tel et qui
assume ce choix". On peut se demander si un écrivain nord-
africain qui s’exile plus de dix ans en France ou ailleurs fait
encore partie de la littérature maghrébine. Cela nous améne a
examiner ce que révele en reéalité le concept de "littérature
maghrébine d’expression francaise". Que veut-il vraiment dire ?

En effet, cette expression veut dire que d’une part que
cette littérature n’appartient pas au patrimoine littéraire, voir
culturel, francais. D’autre part, elle souligne que cette
littérature n’est pas de France mais qu’elle s’exprime dans la
langue francaise. On peut dire, d’un certain point de vue que
cette littérature est le terrain d’expression de deux cultures.

2 - Question d’identité ?

La langue est un acceés direct a la culture. Parler le francais,
dans une démarche artistique, c’est d’un certain point de vue
revendiquer cette culture. C’est également employer les
catégories de pensée d’une culture pour s’exprimer. En effet,
user d’une langue présuppose pour celui qui en use de dominer
les concepts, les éléments culturels présents dans les usages que
la communauté fait des mots.

Mais si on déchiffre un peu ce concept, on peut étre amené
a plusieurs interprétations. Ce concept reviendrait a dire : la
littérature maghrébine d’expression francaise c’est I’acte

- 43 -



Hafsa Bekhelouf

d’écrire d’un maghrébin en une langue qui n’est pas "la sienne".
Glissement facile. On peut se demander s’il est pertinent de dire
qu’une langue appartient a une certaine catégorie de personne. Y
a-t-il une propriété de la langue ? Si oui, qui peut revendiquer
cette propriété et au nom de quoi? Si on prend la peine de
s’intéresser a cette question, on remarquera que beaucoup
d’ouvrages qui abordent la littérature maghrébine d’expression
francaise vont avoir recours au concept de "la langue de I’Autre”,
dans une démarche qui tente de justifier la raison d’étre de cette
littérature. Tout cela va se traduire par I’idée communément
partagée que les écrivains maghrébins usent de "la langue de
I’Autre” pour la retourner contre lui, pour critiquer, pour se
libérer, pour exprimer des choses qu’ils ne peuvent pas dans "leur
langue” etc.

Or I’idée que la langue est a "I’Autre" signifierait que I’Autre
en est maitre et possesseur. Et implicitement, "moi", écrivain
maghreébin, issu de cette culture colonisée, j’use d’une langue
dont je ne suis pas maitre et donc n’en suis pas possesseur. Par
conséquent, je demeure encore tributaire de ce rapport du
dominant (colon) et du dominé (colonisé). Et c’est cet autre, qui
prétend en étre le maitre exclusif et qui par un processus
politique et psychologique, qui me laisse croire que je ne suis pas
maitre de la langue francaise.

Jacques Derrida exprime ce sentiment dans son ouvrage Le
monolinguisme de I’autre : "Parce que la langue n’est pas son
bien naturel, par cela méme il peut historiquement a travers le
viol d’une usurpation culturelle, c’est-a-dire toujours d’essence
coloniale, feindre de se I’approprier pour I’imposer comme la
(sienne)"®.

Afin de saisir lI'importance des enjeux liés a I'écriture, il faut
comprendre dabord le rapport historique de I'écrivain africain
avec la langue de son ancien colonisateur. J. Derrida nous
rappelle que, méme chez les éleves dont la langue maternelle

- 44 -



Le paradoxe

était le frangais, l'initiation aux regles de l'écriture avait une
signification tout autre dans le contexte colonial : "Pour les
éleves de l'école francaise en Algérie... le francais était une
langue supposée maternelle mais dont la source, les normes, les
regles, la loi étaient situées ailleurs... Ailleurs, c'est-a-dire dans
la métropole. Dans la Ville-Capitale-Méere-Patrie... La métropole,
la Ville-Capitale-Mere-Patrie, la cité de la langue maternelle,
voila un lieu qui figurait, sans I'étre, un pays lointain, proche
mais lointain, non pas étranger, ce serait trop simple, mais
étrange, fantastique et fantomal... Un pays de réve, donc, a une
distance inobjectivable. En tant que modele du bien-parler et du
bien-écrire, il représentait la langue du maitre".

Et quelque part de fagon tres proche pour certains ou alors
trés lointaine pour d’autres, il y a un rapport trés étroit avec les
polémiques contemporaines qui touchent la société francaise. En
effet, dans le débat sur la question de I’intégration de la
communauté maghrébine en France, nous voyons derriere ce
concept de "littérature maghrébine d’expression francaise", une
autre forme (plus correcte ?) de dire ce que I’on entend tous les
jours au quotidien, I’expression : "c’est un francais d’origine
maghrébine".

Il faut rappeler que ce genre de remarques faites en ce qui
concerne des individus de citoyenneté francaise, appelés
également "beurs”, nés sur le territoire national frangais, dont la
langue maternelle est le francais, sont constamment rameneés
dans une autre dimension culturelle qui n’est pas la
systématiquement la leur. De ce fait, on se trouve dans une
confusion identitaire compléete des deux cotés, si on peut dire.
L’identité francaise a besoin de se construire. Et elle se construit
perpétuellement et s’interroge. Aujourd’hui a I’époque de la
mondialisation, de I’apres-décolonisation, a quoi ou plutét a qui
renvoie I’identité francaise ? Sur quelle image vit-on ? Khatibi
exprime ce trouble de I’identité et montre comment la langue

- 45 -



Hafsa Bekhelouf

réfléchit I’image que I’on se fait de soi : "La langue n’appartient
a personne, elle appartient a personne et sur personne je ne sais
rien". "Te parlant dans ta langue, je suis toi-méme sans I’étre,
m’effacant dans tes traces"®. Or cet "Autre" se perd dans I’image
que le "maghrébin” lui rend de lui-méme.

Nous ne cherchons pas a porter un jugement du type : il
aurait fallu classer ce qui est appelé "littérature maghrébine
d’expression francaise" dans la catégorie littérature francaise ou
littérature maghrébine. Néanmoins, nous souhaitons comprendre
pourquoi cette appellation est ainsi formulée. Et que peut révéler
cette association de mots ? Si on inverse les données, il s’agit par
exemple de se demander si des auteurs d’origine européenne de
culture francaise qui se mettaient a écrire des romans, des
poémes (etc.) en arabe, seraient classés dans une rubrique
“littérature francaise d’expression arabe".

Paradoxalement, [I’écrivain maghrébin use d’une langue
"étrangere” pour saisir une identite.

Environ 50 ans aprés I’éclosion d’une littérature maghrébine
écrite en francais, on pourrait croire que I’emploi de la langue
francaise aujourd’hui par certains auteurs, jeunes ou anciens,
peut étre interprété comme la volonté de participer a une
dimension universelle (si dimension universelle, il y a), dans le
sens ou il y aurait un dépassement de la culture nationale dans le
but d’atteindre des idéaux partagés pas tous.

3 - La langue francaise, langue de I’'universel ?

Aujourd’hui grace aux progrés de la technologie, chaque
individu a une conscience du monde. Il ne pense plus localement
comme cela était possible il y a des quelques décennies encore.
Pour reprendre une citation de deux écrivains : "au moment ou
nous entrons dans une ére nouvelle de I’évolution humaine, celle
des relations a I’échelle du globe, il est évident que tout homme
a deux patries, la sienne et la planéte Terre"(.

Nous vivons I’époque de la mondialisation avec tout ce

- 46 -



Le paradoxe

gu’elle implique, c’est a dire que nous sommes dans la
communication rapide, mondiale, par I’avénement d’Internet®,
du commerce international, du droit international etc. Il
semblerait donc que I’utilisation d’une langue comme le francais,
qui est utilisé aux quatre coins de la planete, peut relever d’une
démarche mondialiste. Le francais se situe au 9° rang des langues
les plus utilisées. On compte aujourd’hui un peu plus de 169
millions de francophones a travers le monde, soit 3,2 % de la
population mondiale. L'Europe regroupe 44 % de la population
francophone, I'Amérique 7,6 %, et I'Afrique 46,3 %, I'Asie 1,8 % et
I'Océanie 0,3 %©. Ces chiffres parlent d’eux méme et soulévent
en méme temps un paradoxe puisque I’Afrique contient plus de
locuteurs d’une langue latine qu’en Europe.

En ce qui concerne le Maghreb les données sur la
francophonie recensent plus de 33,4 millions de francophone
(64 % des Tunisiens, 57 % des Algériens et 41,5 % des Marocains),
la Francophonie y est tres présente.

4 - Le francais langue de 2° plan ? Langue utilitaire ?

Par conséquent le francais peut servir de passerelle
linguistique entre le monde arabe et I’occident. Nous entendons
par passerelle linguistique la capacité a véhiculer I’imaginaire ou
I’identité d’une certaine culture par le biais d’une langue
étrangére a cette culture en question. On pourrait ainsi dire que
la littérature maghrébine d’expression francaise peut étre définie
comme "littérature arabe écrite en francais" selon les termes
d’André Miquel®® (au sujet de I’ceuvre de Tahar Ben Jelloun).
Cela signifierait qu’on assiste a une forme de traduction de
I’imaginaire maghrébin en langue francaise.

Naturellement, a partir de la, on peut se demander si la
littérature maghrébine écrite en francais est une transposition
des genres littéraires arabes en francgais. Pour donner un
exemple, est-il possible de parler de "Qissa d’expression
francaise", de "Magama d’expression frangaise", ou encore de

- 47 -



Hafsa Bekhelouf

"Rihla d’expression francgaise" ? On pourrait bien entendu objecter
a cela le fait que I’arabe n’est pas une langue locale ou régionale
est qu’elle peut tres bien se suffire a elle méme et prétendre a
une dimension universelle a partir de ses propres mots. Dans les
sociétés maghrébines, [I’arabisation de [I’enseignement est
aujourd’hui un fait, et le francais a le statut d’une langue
étrangére. Et pourtant, nombreux sont ceux qui écrivent en
francais. Il y a donc lieu de s’interroger sur les motivations de ces
auteurs. Par conséquent, un rappel sur le statut de I’arabe est
nécessaire pour comprendre cette volonté d’aller chercher
ailleurs.

En effet, il existe un courant au sein des pays arabes qui
revendique I’inaptitude de la langue arabe de vivre avec la
modernité. Elle aurait déja un statut de langue morte. Un petit
exposé sur la langue arabe et son évolution est une tentative de
réponse quant a I’interrogation : pourquoi ne pas écrire en
arabe ? En tentant de donner une réponse illustrée a cette
question nous tenterons de répondre a la question : pourquoi
encore écrire en francais aujourd’hui ?

5 - La relation de I’écrivain maghrébin avec sa langue :

Or le probleme de fond qui se pose avec la langue arabe,
qui est employée dans ces pays, est que ces pays sont, dans la
majorité des cas, pour ne pas dire dans la totalité des cas, des
pays totalitaires ou I’expression littéraire passe par le regard
religieux ou politique ou par les deux quand ces deux se
confondent au sein du pouvoir étatique. Et puis qui lit vraiment
I’arabe classique dans les pays arabes ?

1. Censure et analphabétisme :

Le taux d’analphabétisme reste éleve aujourd’hui.
L’article de Michel Faure dans I’Express du 6 novembre 2003,
rappelle le constat général sur la situation des productions
littéraires dans le monde arabe qui "publie de moins en moins de
livres, lesquels sont de moins en moins lus et de plus en plus

- 48 -



Le paradoxe

censurés"®D.

2. Pourquoi faire un rappel du statut historique et contemporain
de la langue arabe ?

Il nous semble primordial de faire état de la langue arabe
aujourd’hui comme nous venons de le faire pour montrer que
cette langue a une dynamique propre et surtout une réception au
sein de ces sociétés arabes qui est compléetement différente de
celle du francais.

Prendre en considération I’idée que le francais est une
passerelle & I’universel c’est dépasser quelque part le point de
vue premier qui fat émis en ce qui concerne I’emploi du francais
en tant que langue du colonisateur. En effet dans I’ouvrage, La
littérature maghrébine d’expression francaise, Jean Deéjeux
rappelle comment le francais s’est imposé en Algérie, au Maroc,
et en Tunisie. Pour la France, franciser les "indigenes" était un
dessein dés le début de la conquéte de I’Algérie en 1830. Le
capitaine Richard en 1846 souhaitait "s’emparer de I’esprit du
peuple" aprés "s’étre emparé de son corps".

Quant au Maroc et la Tunisie sous protectorat francais pour
le premier en 1912 et pour le second en 1881, ils surent garder
leurs patrimoines culturels, voire leurs identités par rapport aux
Algériens qui dans la premiére moitié du 20° siécle vivent une
période "d’acculturation” et réclament un statut de francais a
part entiere. Ainsi la maitrise du francais par les Marocains et les
Tunisiens est le fait d’une élite intellectuelle. Certes, il est
évident que la colonisation est la cause directe de I’existence
d’une littérature maghrébine d’expression francaise.

6 - L’exil dans la langue :

Dans une nouvelle de Ali Bouguerba qui s’intitule Lyon-
Mosta®™ le personnage de la nouvelle, qui narre son retour & la
terre natale apres une longue absence, décrit la réalité de cette
société algérienne en proie au terrorisme : "La société était déja
partagée et parmi ceux qui restaient, beaucoup pensaient que la

(12)

- 49 -



Hafsa Bekhelouf

solution étaient dans I’exil". L’exil peut-il étre la solution au
probleme algérien et par extension aux problemes maghrébins ?

II'y a un exil dans la littérature maghrébine d'expression
francaise. On peut le déterminer comme un théme propre a cette
littérature s’appliquant et pouvant s’étendre a toute la
littérature africaine francophone. Que faut-il comprendre par
"exil"? Selon une premiere définition du dictionnaire, I’exil peut
étre provoqué par deux choses : I’exil peut étre une expulsion de
quelqu’un hors de sa patrie qui le conduira dans un lieu étranger
ou il résidera. L’exil peut étre aussi le résultat d’un acte
marement réfléchi et qui conduit un individu a séjourner hors de
sa région, de sa ville d’origine, en un lieu ou on se sent comme
étranger.

En apparence le terme semble clair et les répercussions
psychologiques de I'exil sans équivoque. Dans la pensée
occidentale, l'exil est souvent assimilé & toute une série d’états
psychologiques négatifs tels que la solitude, [lisolement,
l'aliénation et le dépaysement. L’exil ne peut étre synonyme de
bonheur. Néanmoins I’exil n’aboutit pas forcément a un état
absurde. Il est producteur d’une écriture : I’écriture de I’exil.

Au départ, le colonisé se sentait effectivement exilé a
I'intérieur de son propre pays, et l'on s'étonnera moins que la
culture francaise ait exercé une fascination certaine sur
beaucoup d'écrivains et d'intellectuels africains au point ou il se
produit un phénomene d’imitation. Or le colon francgais ne se
sentait en exil qu'en Afrique, I'Africain qui n'est jamais tout a fait
chez lui en France, quelle que soit son origine, souffre aussi de
I'exil en Afrique en proportion directe de son éducation. En fait,
le colonisé "civilisé" vit a l'intersection de deux cultures sans
appartenir a aucune. La couleur de sa peau, sa religion et sa
langue distinguent le colonisé de I'Européen, mais son nouveau
savoir et sa connaissance de la langue francaise I'éloignent de ses
propres origines culturelles.

- 50 -



Le paradoxe

On sait que l'exil est depuis toujours un terrain propice a la
création littéraire. Ce rapport créateur entre exil et écriture
s'inscrit sur les fondements d’un ensemble de sentiments
négatifs, renforcant ainsi lindéniable ambiguité de cette
condition. On peut se demander si certains ne cherchent pas
I’exil pour en étre inspiré ?

Cette littérature nous conte des histoires doubles,
plurielles, d’ailleurs, de la-bas. C’est une mémoire dédoublée qui
se cherche constamment. L’écrivain quand il ne peut pas fuir la
réalité de son pays, s’exile dans un ailleurs.

Cet ailleurs est la langue. Et cette langue est le francais.
Ces pays anciennement colonisés sont I’objet d’une dualité mal
assumée, non construite, non reconnue. Paradoxalement certains
écrivains s’exilent dans leur propre pays. S’exiler dans son propre
pays n’est pas se rendre étranger a sa propre identité ? Si
I’écrivain maghrébin écrit dans une langue, prétendue ne pas
étre la sienne, au sein de sa patrie qui n’use pas de cette langue,
on peut se demander s’il ne se crée pas un double statut
d’étranger. En effet, il serait d’une part étranger aux yeux de ses
compatriotes en n’employant pas la langue vernaculaire de ces
derniers et d’autre part aux yeux de la France qui ne le reconnait
pas dans son identité comme faisant parti des "siens". Bien que
sensiblement différente, I'expression de I'exil dans la littérature
maghrébine de langue francaise émerge également de la
rencontre coloniale de I'Afrigque du Nord avec I'Europe. En
d’autres termes, I’exil des maghrébins est une affaire
européenne.

Et comme dans I’exil géographique, I’exil de la langue
permet de porter le regard sur son pays de I’extérieur et de
s’extraire de celui-ci pour mieux le restituer et se |I’approprier.
Ces hommes et ces femmes changent les valeurs des choses par
I’écriture et I’expose a un regard nouveau et extérieur.

- 51 -



Hafsa Bekhelouf

7 - Que produit I’exil dans la langue ?

Tout d’abord on peut dire qu’il apporte (ou qu’il importe ?)
une nouvelle esthétique, de nouvelles lois dans les structures.
Paradoxalement I’exil s’écarte pour mieux revenir. En effet
I’écrivain exilé ailleurs ou dans la langue chante, raconte la
patrie. On retrouvera dans cette littérature un ensemble de
themes souvent abordés: la violence, I'exil linguistique, la
mémoire politique et le comportement social ou éthique. Ces
écrivains maghrébins qui composent et puisent dans le francais
opérent un mouvement de déplacement, une sorte de "diaspora
linguistique"™®. Le probléme est qu’il en résulte que les "études
francophones" (en ce qui concerne l'étude de [Ihistoire, des
identités culturelles ou de la littérature des pays francophones)
sont souvent mises en exil par l'université francaise, qui ne
reconnait pas le rapport de cette littérature considérée comme
"étrangére” avec I'histoire culturelle et littéraire de la Métropole.

En revanche, I’exil dans une langue étrangere a ceux du
pays est inéluctablement inutile dans I’impact potentiel que
cette littérature pourrait produire dans les prises de conscience.
En effet, comme nous I’avons rappelé sur la question de |’usage
de la langue arabe et francaise dans les pays maghrébins, peu de
personnes ont acces au francais. Lire un roman en francais est
exceptionnel et réservé a une élite. Waciny Laredj souléve un
point important & travers le personnage de Don Quichotte™ dans
son roman "La Gardienne des Ombres". En effet, il semblerait que
I’exil dans une autre langue soit une illusion pour le pays en
question : "On ne peut se libérer que dans sa propre langue. On
peut connaitre mille langues, une seule est capable de supporter
toutes nos folies et nos réves enfouis"®®.

8 - Dans quelle langue écrire aujourd’hui ?

La question qui nous occupe aujourd’hui est de comprendre
la raison pour laquelle certains auteurs passent par le francais
pour s’exprimer actuellement. Et nous soutenons qu’il y a une ou

- 52 -



Le paradoxe

plusieurs raisons, conscientes ou inconscientes a ce phénomeéne.
Que révele cette littérature exprimée en francais? Qui se
reconnait dans ces textes ? A qui s’adressent-ils réellement ?

Grosso modo, disons qu’il y a deux theses qui s’affrontent
pour justifier de I’emploi de la langue francaise. La langue
francaise est insuffisante pour exprimer la pensée d’un arabe.
Khatibi cite Malek Haddad®” qui dit a ce propos: “méme
s’exprimant en francais, les écrivains d’origine arabo-berbére
traduisent une pensée spécifiguement algérienne, une pensée qui
aurait trouvé la plénitude de son expression si elle avait été
véhiculée par un langage et une écriture arabe. "Nous nous
faisons comprendre. Les mots, nos matériaux quotidiens, ne sont
pas a la hauteur de nos idées et encore bien moins de nos
sentiments”. "Il n’y a qu’une correspondance approximative entre
notre pensée d’arabe et notre vocabulaire de francais"®®.

La question qui nous occupe aujourd’hui est de comprendre
la raison pour laquelle certains auteurs passent par le francais
pour s’exprimer actuellement. Il y a une pluralité d’arguments
apportés par les écrivains qui justifient I’emploi du francais. Et
nous soutenons qu’il y a une ou plusieurs raisons, conscientes ou
inconscientes a ce phénoméne. Que révele cette littérature
exprimée en francais ? Qui se reconnait dans ces textes ? A qui
s’adressent-ils réellement ?

Ainsi la langue francaise n’a été et ne devrait étre qu’une
facon de se faire entendre par I’autre en lui renvoyant par sa
langue sa propre critique. Et il est vrai qu’au début, cette
littérature fut une littérature de contestation et une demande de
reconnaissance. Khatibi affirme en 1971 dans le journal Le
Monde, que I’emploi du francais a été motivé par I’envie de "se
servir de la langue de I’Autre pour la retourner contre celui-
ci"®. Drailleurs, les ouvrages de Khatibi s’en ressentent par une
déconstruction de la syntaxe et un assemblage inattendu des
mots qui dans I’ensemble a fait I’objet d’une certaine critique

- 53



Hafsa Bekhelouf

concernant les ouvrages qui ont obéi a cette mouvance. lls furent
taxés de galimatias et de texte sibyllin. Son objectif est de
dominer la langue francaise pour la rendre étrangére a ses
locuteurs : "piller le dictionnaire de I’autre n’est pas s’approprier
son imaginaire ?"®”. Il y a comme une volonté de torturer le
francais comme la France a chamboulé et détruit les ames de ces
individus.

Pour d’autres la langue francaise est libératrice de la
pression sacrale de I’arabe et permet donc I’expression de
I’intimité. Elle permet la mise a nu d’un individu. En effet, Tahar
Ben Jelloun déclare qu’il n’aurait pas pu écrire L’enfant de sable
en arabe parce que le contenu de son roman reléve de I’hérésie
du point de vue de la culture marocaine. Ainsi la langue arabe se
heurte a I’arabe du Coran, de la religion, des parents. Ainsi on
peut imaginer que I’usage d’une autre langue est libératrice de la
pression parentale, de la pression sociale. Ces auteurs cherchent
a s’affranchir du regard que la langue arabe, qui renvoi
finalement, a une sorte de “super tuteur”. Ainsi user d’une autre
langue, langue profane, permet d’aborder les tabous de la
société. La langue francaise devient la langue de I’Interdit, du
Haram en arabe. Certains sont allés jusqu’a dire que la langue
arabe est la langue de la mére (la langue maternelle) donc user
de cette langue devenait quasi incestueux. Il en fallait une autre
pour parler de ce qui n’est pas permis. Il y a dans le francais la
possibilité de se libérer des contraintes communautaires, puisque
cette derniere a un accés limité au francais, et de pouvoir
critiquer la tribu en toute immunité. Ainsi I’écriture de I’altérité
permet toutes ces possibilités. Elle libére le "je" de I’écrivain de
son immaturité pour se personnaliser. En méme temps, la langue
francaise permet la revendication du "je" de [I’écrivain. Il
semblerait qu’en arabe I’'usage de la premiere personne du
singulier soit succédée par une formule traditionnelle qui le
condamne : "Que Dieu me préserve de |’usage d’un pareil

- 54 -



Le paradoxe

pronom, car il est I’attribut du Diable"®?. Mais en se libérant de
la pression communautaire, ne s’éloigne-t-on pas de la
communauté en elle méme ?

Cette littérature inspire des jugements différents dans sa
réception. En fonction de la rive ou I’on se situe, cette
littérature cause de I’enthousiasme ou du rejet. En effet, elle
peut amener a dénigrer I’écrivain en le taxant de pro-européen,
en lui reprochant de renier sa culture. Entre les deux, il y a eu
I’idée de lancer un francais algérien a I’image d’un américain
aussi différent de I’anglais (Henri Kréa) mais cette idée ne séduit
personne. Partons de I’idée que I’acte d’écrire pour un écrivain
est un acte individuel et culturel. Cela signifie que I’acte d’écrire
présume |’existence d’un étre qui écrit certes pour lui-méme,
mais tout en ayant conscience que son écriture sera partagée par
les Autres.

Selon Jacques Madelain, "le monde n’est pas que ce que les
mots nomment de lui, les "choses" ne se réduisent pas a la
maniére dont on les dit, ni a ce qu’on dit d’elles. Et pourtant le
regard qu’on porte sur elles, se construit, s’ajuste, se
diaphragme selon les images exprimées par d’autres regards. Il
est difficile d’imaginer a quel point nous sommes faits par
I’écriture et la parole, a quel point nous sommes sculptés dans
les plis de nos circonvolutions cérébrales par la résonance des
mots. Aussi c’est un mouvement de nécessité qui peut
contraindre certains d’entre nous a prendre la parole - tout texte
écrit, qui se veut de témoignage, est a un moment ou un autre
dit par son créateur, dit a son corps défendant pour essayer de
comprendre ce qui nous est arrivé..."@?,

Donc il y a une conscience réelle du public lecteur de la part
de I’écrivain. Pour I’auteur maghrébin qui ne s’exprime pas
forcément dans sa langue natale, il possede en lui une conscience
dédoublée du fait qu’il écrit dans une autre langue. Et finalement
on ne peut pas dissocier ou réfléchir sur la nature de I’auteur

- 55



Hafsa Bekhelouf

maghrébin qui publie ses ceuvres sans le ramener a ses lecteurs.
Et nous rejoignons Amine Touati qui affirme qu’au départ il y a
toujours une volonté calculatrice ou intentionnée du sujet qui
écrit "car souvent I’homme n’a que les idées de ses intéréts ; a
I’arrivée il ne reste qu’une expérience unique. De s’étre retrouve
au-dela des considérations de départ". Finalement, pour Amine
Touati, "il n’y a qu’un seul écrivain qui vaille, celui qui lit
beaucoup et qui n’écrit jamais, si ce n’est dans sa téte"®.

Différentes études en France ont été menées sur la
littérature maghrébine d’expression francaise. Principalement
ces eétudes s’étendent sur la période allant de la colonisation a la
décolonisation puis de la décolonisation jusqu’au années 1990. Il
est important de prendre en compte pour étudier cette
littérature le contexte socio-historique dans lequel les ceuvres
littéraires se produisent au Maghreb.

9 - Conditions d’émergence du roman maghrébin :

Amine Touati affirme dans la revue Algérie Littérature
Action qu’il "écris en francais pour les arabisants. Je peux écrire
en arabe pour les francophones mais ceux-la ne lisent jamais
qu’en francais, alors j’en suis dispensé"??.

La littérature pour les maghrébins apparait comme un
espace d’expression ou ils I'utilisent la littérature comme un
exutoire puisqu’ils ne peuvent prendre la parole dans la Cité qui
s’est construite sur la censure. Il ne s’agit pas de réduire la
littérature a un ensemble de revendication. Bien au contraire.
Mais comme le dit Amine Touati, I’acte méme d’écrire échappe a
celui qui écrit : "On peut écrire pour rallier un camp, manifester
une adhésion, a une idée par exemple, a un pouvoir, un lobby, un
intérét quelconque. Cependant I’acte d’écrire fait perdre de vue
cette mesquinerie. En écrivant, on se met a croire qu’on s’éleve,
on transcende les contingences. Ce processus s’opére a notre
insu, il est d0 a la magie du mot, ou plutdét a I’authenticité des
émotions que soulévent en nous I’alignement des mots, la

- 56 -



Le paradoxe

succession des phrases. Au départ, il y a toujours un calcul car
souvent I’lhomme n’a que les idées des ses intéréts ; a I’arrivée il
ne reste plus que le sentiment d’avoir vécu une expérience
unique"®.

Nous cherchons a déterminer le concept de littérature
maghrébine d’expression francaise. La véritable question est de
savoir a quoi cette littérature réfere. Sur quelle symbolique joue-
t-elle ? D’ou part la littérature maghrébine ? Ou veut-elle en
venir ? Quelles sont ses intentions ? Nous savons que la littérature
maghrébine d’expression francaise entretient une étroite relation
depuis ses débuts avec le contexte social et politique. Elle se
nourrit de la guerre de libération, mais pas seulement. En tous
les cas elle a permis de réaffirmer un "inconscient mutilé" selon
les mots de Jacques Berque. Le Maghreb a pris conscience a
partir des années 90 que I’islamisme prenait de plus en plus de
I’ampleur dans ses pays. Donc il est intéressant de voir d’une part
si ce phénoméne est approprié par cette littérature et si c’est le
cas comment elle le traite.

Ainsi notre problématique s’inscrit dans la continuité des
questions qui ont été posées des I’apparition de cette littérature
tout en soulevant des questions contemporaines a cette réalité
artistique. Par exemple, comment expliquer le fait de catégoriser
un écrivain francais, de langue maternelle francaise, vivant sur le
territoire francais, dont le nom est a consonance arabe sous la
catégorie littérature maghrébine de langue francaise? Ou
encore, si on prend I’exemple de I’Algérie, le rapport politique a
la langue francaise n’est plus le méme. En effet, nous avons
rappeler que I’Algérie avait interdit I’usage officiel de la langue
francaise en 1991 obéissant ainsi une démarche classique : le
discours nationaliste imagine que les Arabes du septiéme siécle
n'ont pas conquis mais ouvert (fath) I'Algérie a la vérité de l'islam
et aux traditions islamiques. La culture arabe et l'islam seraient
la propriété de toutes les couches de la population algérienne et

- 57 -



Hafsa Bekhelouf

constitueraient leur identité. Dans cette perspective, il n'y a plus
de place pour la langue francaise.

La revue Algérie littérature / action est une revue -
collection éditée en France par Aissa Khelladi et Marie Virolle et
qui se charge de publier sans restrictions : "Toutes les sensibilités
ont droit de cité dans ces pages, tous les styles, toutes les
préoccupations, surtout si elles sont novatrices : regard posé sur
une Algérie, d’aujourd’hui, d’hier ou en devenir ; voix de celles
et de ceux qui se reconnaissent comme Algériens, de nationalité
de cceur ou d’esprit. L’Algérie, du dedans et du dehors, veut plus
que jamais dire sa pluralité"®®. Cette revue est une tentative de
réponse a la question : aujourd’hui, pourquoi le frangcais comme
mode d’expression par une certaine catégorie d’écrivain ?

Enfin il ne faudrait pas oublier les difficultés qui sont liées
au monde de I’édition et qui conditionnent I’existence de la
littérature telle que nous la connaissons aujourd’hui.

Notes :

1 - Nedjma : L’amande, 2004, Editions Plon, Paris.

2 - Sociologue, écrivain, essayiste marocain contemporain sur lequel nous
reviendrons.

3 - Abdelkébir Khatibi : Le roman maghrébin, essai, p. 10.

4 - lbid., p. 10.

5 - J. Derrida : Le monolinguisme de I’autre, p. 27.

6 - A. Khatibi : Amour bilingue, p. 11.

7 - Ward Dubos : Nous n’avons qu’une terre, Editions j’ai lu, p. 13.

8 - Le terme "Internet" signifie réseau électronique international.

9 - Selon les données de 1997 - 1998 du Haut Conseil de la francophonie.

10 - Interrogé en 1988.

11 - L’Express du 6 novembre 2003, article Le désert du savoir, par Michel
Faure.

12 - Né en 1952 en Algérie, il exerce le métier de Consultant Formateur et
travaille activement dans des associations culturelles bénévolement.

13 - Titre qui évoque le trajet estival de certains Algériens quand ils
retournent en Algérie. "Mosta" est le diminutif de la ville de Mostaganem
située dans I’Oranie. Cette nouvelle de 1999 et peut étre lue grace a la
diffusion de la Revue Algérie Littérature Action du mars - avril 2000.

-58 -



Le paradoxe

14 - Nous voulons signifier par "diaspora", terme qui est employé pour les
migrations du peuple juif, I’idée d’un voyage vers un ailleurs.

15 - Descendant du véritable personnage de Cervantés, qui est un attaché
culturel envoyé a Alger.

16 - La Gardienne des Ombres, traduit de I’Arabe. Pour en lire un extrait se
référer a Algérie Littérature Action, numéro 3 - 4, p. 34.

17 - A. Khatibi : Le roman Maghrébin, essai, p. 38.

18 - Malek Haddad : Les zéros tournent en rond, 1961.

19 - Le Monde du 17 décembre 1971.

20 - Ibid.
21 - Algérie, 30 ans, les enfants de I’indépendance, série monde, mars 1992,
p. 119.

22 - Jacques Madelain : L’errance et I’itinéraire : lecture du roman maghrébin
de langue francaise, Ed. Sindbad, 1983, p. 12.

23 - Algérie Littérature Action 2001, p. 16. Amine Touati est né en 1953, a Ain
Bessem, en Algérie dont le véritable nom est Aissa Khelladi. Il répond a la
guestion de Algérie Littérature Action : "Milan Kundera a dit : "On est persuadé
d’écrire parce qu’on a a dire ce que personne n’a dit". Il a ajouté qu’on écrit
pour contredire ses amis, provoquer ses ennemis et donc plaire en
défiant. Qu’en pensez-vous ?".

24 - Textes choisis d’Algérie (1996 - 2001), Editions Marsa, revue collection
mensuelle Algérie Littérature Action, p. 17.

25 - Ibid., p. 16.

26 - Littérature Algérie Action du 5 novembre 1996, p. 79.

Pour citer l'article :
* Hafsa Bekhelouf : Le paradoxe, Revue Annales du patrimoine, Université de

Mostaganem, N° 03, 2005, pp. 39 - 59.
http://annales.univ-mosta.dz

- 59 -


http://annales.univ-mosta.dz

