
Revue Annales du patrimoine - N° 03 / 2005 

© Université de Mostaganem, Algérie 2005 
 

Le paradoxe 

Hafsa Bekhelouf 
Université de Lyon 3, France 

Résumé : 
Pourquoi s’intéresser à la littérature maghrébine d’expression 

française aujourd’hui ? Peut-on dire que cette littérature est à cheval entre la 
culture orientale et la culture occidentale ? Notre connaissance des pays du 
Maghreb est aujourd'hui souvent tributaire de ce qui est véhiculé par les 
médias qui, tout en prétendant diffuser des informations, ne manquent pas de 
faire circuler des clichés réducteurs sur les "pays arabes". Cela dit en passant, 
il est bon de souligner que l’un des clichés les plus récurrents est celui qui 
traite de la condition féminine au Maghreb. 

Mots-clés : 
littérature, francophonie, érotisme, femme, Islam. 

*** 
La littérature maghrébine de langue française pose une 

question nationale : qui sommes-nous ? "Le premier récit érotique 
écrit par une femme arabe", telle est la phrase d’accroche que 
nous lisons actuellement sur le bandeau du roman de Nedjma, qui 
s’intitule L’amande(1). Ce livre est écrit en français. Il est très 
médiatisé. Pour quelles raisons ? Est-ce parce qu’il est 
littérairement exceptionnel ? Ou plutôt parce que la combinaison 
"femme arabe" et "sexualité" est très à la mode aujourd’hui ? 

La critique française l’érige en un livre qui révolutionne 
l’érotisme féminin pour la société arabo-musulmane. 
Paradoxalement, cette révolution ne se fait pas dans la langue de 
ces sociétés arabo-musulmanes mais dans une langue étrangère. 
Ce livre est publié en France, pas en Algérie, ni au Maroc, ni en 
Tunisie. Qui vit vraiment la révolution, si vraiment révolution 
il y a ? 

Cet exemple est un exemple parmi tant d’autres de livres 
écrits par des auteurs maghrébins en langue française et qui ne 
connaissent de succès qu’en France ou en Europe. 

Pourquoi s’intéresser à la littérature maghrébine 



Hafsa Bekhelouf 

- 40 - 
 

d’expression française aujourd’hui ? Peut-on dire que cette 
littérature est à cheval entre la culture orientale et la culture 
occidentale ? Notre connaissance des pays du Maghreb est 
aujourd'hui souvent tributaire de ce qui est véhiculé par les 
médias qui, tout en prétendant diffuser des informations, ne 
manquent pas de faire circuler des clichés réducteurs sur les 
"pays arabes". Cela dit en passant, il est bon de souligner que l’un 
des clichés les plus récurrents est celui qui traite de la condition 
féminine au Maghreb. A l’origine de cette volonté de traiter du 
statut de la femme "arabe", une difficulté bien évidente à 
comprendre le phénomène dans sa spécificité autant que dans sa 
diversité. Finalement, dans le fond voir la femme "arabe" 
désabusée de l’autre coté de la Méditerranée rassure les médias 
occidentaux et les confortent dans leurs positions de garant des 
droits de l’homme. Les nuances se perdent. 

Cela n’est qu’un exemple parmi tant d’autres de thèmes 
banalisés et traités sans le moindre souci d’authenticité. Dans ce 
contexte, il est utile de s'intéresser à la littérature maghrébine 
de langue française qui peut témoigner de la richesse (ou bien 
des lacunes) et du dynamisme (ou bien de la sclérose) d'une 
culture ancienne, ainsi que d'une rencontre des cultures qui, 
aujourd'hui encore, soulève les passions et de multiples 
questionnements. On raconte que cette littérature s'est 
appropriée "la langue de l'Autre" pour exprimer les multiples 
facettes de son imaginaire propre. Il nous est peut-être tous 
arrivé de rêver en langue étrangère. 

Avant de vérifier ce présupposé et d’analyser une telle 
expérience, il s’agira de définir ce que nous entendons de façon 
générale par l’expression de littérature maghrébine francophone. 
Effectivement on peut se demander de façon légitime quelles 
sont les productions littéraires qui entrent sous la catégorie de 
"littérature maghrébine d’expression française". 

L’origine de l’expression littérature maghrébine 



Le paradoxe 

- 41 - 
 

d’expression française remonterait et serait citée, selon Khatibi, 
dans un ouvrage de 1911 de Robert Rondau "Les Algérianistes" qui 
aurait donc fait émerger la spécificité d’une littérature 
romanesque nord-africaine d’expression française. Un ou le 
premier roman serait de Hadj Hammou Abdelkader qui s’intitule 
"Zohra, la femme du mineur" (1926). 

Au départ, cette littérature se présentait comme un 
événement formidable pour les pays du Maghreb. Khatibi(2) 
explique l’élan prononcé par la France devant la littérature 
maghrébine de langue française par une tentative de 
déculpabilisation. Il fallait montrer que les peuples colonisés "ne 
sortaient pas du néant, qu’elles (sociétés) étaient dotées de 
valeurs authentiques et d’une véritable culture"(3). En revanche, 
du point de vue de certains auteurs maghrébins, il eut un 
sentiment d’avoir servi des intérêts étrangers, qui masqua leurs 
intentions propres nées de l’enthousiasme premier des éditions 
françaises qui elles, se ruaient sur son "arabe de service". Aussitôt 
né, aussitôt envolé. L’enthousiasme s’évanouit aussi vite qu’il 
apparut. Khatibi affirme que ces auteurs se sentirent blessés : "Ils 
ont le sentiment honteux d’avoir été utilisés"(4). 

On assigna à cette première génération la mission de dire le 
drame de la société en crise. Et paradoxalement, aujourd’hui on 
a également le sentiment que certains se font le porte parole des 
misères des sociétés maghrébines. Que nous dit cette 
littérature ? Les mouvements des partis politiques de la droite 
française s’indignaient devant le fait que ces auteurs portaient 
une forte critique voir des insultes sur la France dans leur "propre 
langue". On se demandait de quels droits un étranger se 
permettait-il de les insulter dans leur propre langue. 

Mais cette révolte par l’écriture fut largement acceptée et 
reconnu par les mouvements politiques de gauche qu’on 
considérait comme masochistes puisque ils soutenaient une 
littérature qui rejetait sa propre identité nationale. Dès le 



Hafsa Bekhelouf 

- 42 - 
 

départ, cette littérature est interpellée comme une littéraire 
"miroir", une littérature du reflet des sociétés et des situations 
plurielles du Maghreb. 
1 - Qu’est ce qui fait la conscience nationale ? 

Est-ce l’origine de l’auteur qui constitue le critère ? Ou alors 
les thèmes abordés dans l’œuvre ? Est-ce le lieu de naissance, ou 
le nom aux consonances arabes de l’auteur qui déterminent 
l’appellation "littérature maghrébine d’expression française ?" 

En effet, nous pouvons prendre comme exemple l’écrivain 
Nina Bouraoui. Cette femme qui est née en 1967 a reçu le prix 
Goncourt en 1991 pour son roman La voyeuse interdite. Cette 
femme est née à Rennes et est issue d’une famille biculturelle 
dont le père est algérien. Née en France, vivant en France, de 
langue maternelle française, Nina Bouraoui est néanmoins 
rattachée à la littérature maghrébine de langue française. Vous 
pourrez trouvez son roman classé dans les librairies au rayon 
"littérature du Maghreb". Elle n’est donc pas considérée comme 
un écrivain français mais un écrivain maghrébin. 

Ces petits problèmes que pose l’attribution du statut 
national de l’écrivain soulèvent la question d’identité nationale. 
Qui est quoi ? Qui est français ? Qui est maghrébin ? En France, on 
n’assume pas certaines identités. D’un coté, on n’arrive pas à 
classer ces auteurs dans la littérature française, puisque la 
culture arabe demeure dans les esprits une culture étrangère. Du 
coté des auteurs, ne sachant pas qui on est vraiment, on accepte 
d’être placé dans cette littérature spécifique. 

Toutes ces difficultés ne renvoient-elles pas à des questions 
historiques ? Si la France accepte et reconnaît la culture 
maghrébine comme étant un aspect intégrant de sa propre 
culture, alors la France pourra faire son travail de mémoire en ce 
qui concerne son ancienne position de France colonisatrice et 
républicaine à la fois. Le rejet que la communauté maghrébine 
vit au quotidien en France est dû à ce refus pour la France de se 



Le paradoxe 

- 43 - 
 

rappeler qu’elle a été dominatrice injustement d’un ensemble de 
peuples. 

Inconsciemment la présence des "Arabes" en France, 
rappelle constamment à la France qu’elle a fauté dans son 
histoire. Elle n’est pas l’image qu’elle se renvoie en tant que 
parfaite garante des droits de l’Homme, que sa constitution porte 
en préambule. Et sous cet aspect du problème, on peut se 
demander si l’écrivain maghrébin existe vraiment. Quels sont les 
critères qui déterminent l’écrivain national ? 

Khatibi répond à cette question en considérant que 
l’écrivain national est celui qui "se considère comme tel et qui 
assume ce choix". On peut se demander si un écrivain nord-
africain qui s’exile plus de dix ans en France ou ailleurs fait 
encore partie de la littérature maghrébine. Cela nous amène à 
examiner ce que révèle en réalité le concept de "littérature 
maghrébine d’expression française". Que veut-il vraiment dire ? 

En effet, cette expression veut dire que d’une part que 
cette littérature n’appartient pas au patrimoine littéraire, voir 
culturel, français. D’autre part, elle souligne que cette 
littérature n’est pas de France mais qu’elle s’exprime dans la 
langue française. On peut dire, d’un certain point de vue que 
cette littérature est le terrain d’expression de deux cultures. 
2 - Question d’identité ? 

La langue est un accès direct à la culture. Parler le français, 
dans une démarche artistique, c’est d’un certain point de vue 
revendiquer cette culture. C’est également employer les 
catégories de pensée d’une culture pour s’exprimer. En effet, 
user d’une langue présuppose pour celui qui en use de dominer 
les concepts, les éléments culturels présents dans les usages que 
la communauté fait des mots. 

Mais si on déchiffre un peu ce concept, on peut être amené 
à plusieurs interprétations. Ce concept reviendrait à dire : la 
littérature maghrébine d’expression française c’est l’acte 



Hafsa Bekhelouf 

- 44 - 
 

d’écrire d’un maghrébin en une langue qui n’est pas "la sienne". 
Glissement facile. On peut se demander s’il est pertinent de dire 
qu’une langue appartient à une certaine catégorie de personne. Y 
a-t-il une propriété de la langue ? Si oui, qui peut revendiquer 
cette propriété et au nom de quoi ? Si on prend la peine de 
s’intéresser à cette question, on remarquera que beaucoup 
d’ouvrages qui abordent la littérature maghrébine d’expression 
française vont avoir recours au concept de "la langue de l’Autre", 
dans une démarche qui tente de justifier la raison d’être de cette 
littérature. Tout cela va se traduire par l’idée communément 
partagée que les écrivains maghrébins usent de "la langue de 
l’Autre" pour la retourner contre lui, pour critiquer, pour se 
libérer, pour exprimer des choses qu’ils ne peuvent pas dans "leur 
langue" etc. 

Or l’idée que la langue est à "l’Autre" signifierait que l’Autre 
en est maître et possesseur. Et implicitement, "moi", écrivain 
maghrébin, issu de cette culture colonisée, j’use d’une langue 
dont je ne suis pas maître et donc n’en suis pas possesseur. Par 
conséquent, je demeure encore tributaire de ce rapport du 
dominant (colon) et du dominé (colonisé). Et c’est cet autre, qui 
prétend en être le maître exclusif et qui par un processus 
politique et psychologique, qui me laisse croire que je ne suis pas 
maître de la langue française. 

Jacques Derrida exprime ce sentiment dans son ouvrage Le 
monolinguisme de l’autre : "Parce que la langue n’est pas son 
bien naturel, par cela même il peut historiquement à travers le 
viol d’une usurpation culturelle, c’est-à-dire toujours d’essence 
coloniale, feindre de se l’approprier pour l’imposer comme la 
(sienne)"(5). 

Afin de saisir l'importance des enjeux liés à l'écriture, il faut 
comprendre d'abord le rapport historique de l'écrivain africain 
avec la langue de son ancien colonisateur. J. Derrida nous 
rappelle que, même chez les élèves dont la langue maternelle 



Le paradoxe 

- 45 - 
 

était le français, l'initiation aux règles de l'écriture avait une 
signification tout autre dans le contexte colonial : "Pour les 
élèves de l'école française en Algérie... le français était une 
langue supposée maternelle mais dont la source, les normes, les 
règles, la loi étaient situées ailleurs... Ailleurs, c'est-à-dire dans 
la métropole. Dans la Ville-Capitale-Mère-Patrie... La métropole, 
la Ville-Capitale-Mère-Patrie, la cité de la langue maternelle, 
voilà un lieu qui figurait, sans l'être, un pays lointain, proche 
mais lointain, non pas étranger, ce serait trop simple, mais 
étrange, fantastique et fantomal... Un pays de rêve, donc, à une 
distance inobjectivable. En tant que modèle du bien-parler et du 
bien-écrire, il représentait la langue du maître". 

Et quelque part de façon très proche pour certains ou alors 
très lointaine pour d’autres, il y a un rapport très étroit avec les 
polémiques contemporaines qui touchent la société française. En 
effet, dans le débat sur la question de l’intégration de la 
communauté maghrébine en France, nous voyons derrière ce 
concept de "littérature maghrébine d’expression française", une 
autre forme (plus correcte ?) de dire ce que l’on entend tous les 
jours au quotidien, l’expression : "c’est un français d’origine 
maghrébine". 

Il faut rappeler que ce genre de remarques faites en ce qui 
concerne des individus de citoyenneté française, appelés 
également "beurs", nés sur le territoire national français, dont la 
langue maternelle est le français, sont constamment ramenés 
dans une autre dimension culturelle qui n’est pas la 
systématiquement la leur. De ce fait, on se trouve dans une 
confusion identitaire complète des deux cotés, si on peut dire. 
L’identité française a besoin de se construire. Et elle se construit 
perpétuellement et s’interroge. Aujourd’hui à l’époque de la 
mondialisation, de l’après-décolonisation, à quoi ou plutôt à qui 
renvoie l’identité française ? Sur quelle image vit-on ? Khatibi 
exprime ce trouble de l’identité et montre comment la langue 



Hafsa Bekhelouf 

- 46 - 
 

réfléchit l’image que l’on se fait de soi : "La langue n’appartient 
à personne, elle appartient à personne et sur personne je ne sais 
rien". "Te parlant dans ta langue, je suis toi-même sans l’être, 
m’effaçant dans tes traces"(6). Or cet "Autre" se perd dans l’image 
que le "maghrébin" lui rend de lui-même. 

Nous ne cherchons pas à porter un jugement du type : il 
aurait fallu classer ce qui est appelé "littérature maghrébine 
d’expression française" dans la catégorie littérature française ou 
littérature maghrébine. Néanmoins, nous souhaitons comprendre 
pourquoi cette appellation est ainsi formulée. Et que peut révéler 
cette association de mots ? Si on inverse les données, il s’agit par 
exemple de se demander si des auteurs d’origine européenne de 
culture française qui se mettaient à écrire des romans, des 
poèmes (etc.) en arabe, seraient classés dans une rubrique 
"littérature française d’expression arabe". 
Paradoxalement, l’écrivain maghrébin use d’une langue 
"étrangère" pour saisir une identité. 

Environ 50 ans après l’éclosion d’une littérature maghrébine 
écrite en français, on pourrait croire que l’emploi de la langue 
française aujourd’hui par certains auteurs, jeunes ou anciens, 
peut être interprété comme la volonté de participer à une 
dimension universelle (si dimension universelle, il y a), dans le 
sens où il y aurait un dépassement de la culture nationale dans le 
but d’atteindre des idéaux partagés pas tous. 
3 - La langue française, langue de l’universel ? 

Aujourd’hui grâce aux progrès de la technologie, chaque 
individu a une conscience du monde. Il ne pense plus localement 
comme cela était possible il y a des quelques décennies encore. 
Pour reprendre une citation de deux écrivains : "au moment où 
nous entrons dans une ère nouvelle de l’évolution humaine, celle 
des relations à l’échelle du globe, il est évident que tout homme 
a deux patries, la sienne et la planète Terre"(7). 

Nous vivons l’époque de la mondialisation avec tout ce 



Le paradoxe 

- 47 - 
 

qu’elle implique, c’est à dire que nous sommes dans la 
communication rapide, mondiale, par l’avènement d’Internet(8), 
du commerce international, du droit international etc. Il 
semblerait donc que l’utilisation d’une langue comme le français, 
qui est utilisé aux quatre coins de la planète, peut relever d’une 
démarche mondialiste. Le français se situe au 9e rang des langues 
les plus utilisées. On compte aujourd'hui un peu plus de 169 
millions de francophones à travers le monde, soit 3,2 % de la 
population mondiale. L'Europe regroupe 44 % de la population 
francophone, l'Amérique 7,6 %, et l'Afrique 46,3 %, l'Asie 1,8 % et 
l'Océanie 0,3 %(9). Ces chiffres parlent d’eux même et soulèvent 
en même temps un paradoxe puisque l’Afrique contient plus de 
locuteurs d’une langue latine qu’en Europe. 

En ce qui concerne le Maghreb les données sur la 
francophonie recensent plus de 33,4 millions de francophone 
(64 % des Tunisiens, 57 % des Algériens et 41,5 % des Marocains), 
la Francophonie y est très présente. 
4 - Le français langue de 2e plan ? Langue utilitaire ? 

Par conséquent le français peut servir de passerelle 
linguistique entre le monde arabe et l’occident. Nous entendons 
par passerelle linguistique la capacité à véhiculer l’imaginaire ou 
l’identité d’une certaine culture par le biais d’une langue 
étrangère à cette culture en question. On pourrait ainsi dire que 
la littérature maghrébine d’expression française peut être définie 
comme "littérature arabe écrite en français" selon les termes 
d’André Miquel(10) (au sujet de l’œuvre de Tahar Ben Jelloun). 
Cela signifierait qu’on assiste à une forme de traduction de 
l’imaginaire maghrébin en langue française. 

Naturellement, à partir de là, on peut se demander si la 
littérature maghrébine écrite en français est une transposition 
des genres littéraires arabes en français. Pour donner un 
exemple, est-il possible de parler de "Qissa d’expression 
française", de "Maqama d’expression française", ou encore de 



Hafsa Bekhelouf 

- 48 - 
 

"Rihla d’expression française" ? On pourrait bien entendu objecter 
à cela le fait que l’arabe n’est pas une langue locale ou régionale 
est qu’elle peut très bien se suffire à elle même et prétendre à 
une dimension universelle à partir de ses propres mots. Dans les 
sociétés maghrébines, l’arabisation de l’enseignement est 
aujourd’hui un fait, et le français a le statut d’une langue 
étrangère. Et pourtant, nombreux sont ceux qui écrivent en 
français. Il y a donc lieu de s’interroger sur les motivations de ces 
auteurs. Par conséquent, un rappel sur le statut de l’arabe est 
nécessaire pour comprendre cette volonté d’aller chercher 
ailleurs. 

En effet, il existe un courant au sein des pays arabes qui 
revendique l’inaptitude de la langue arabe de vivre avec la 
modernité. Elle aurait déjà un statut de langue morte. Un petit 
exposé sur la langue arabe et son évolution est une tentative de 
réponse quant à l’interrogation : pourquoi ne pas écrire en 
arabe ? En tentant de donner une réponse illustrée à cette 
question nous tenterons de répondre à la question : pourquoi 
encore écrire en français aujourd’hui ? 
5 - La relation de l’écrivain maghrébin avec sa langue : 

Or le problème de fond qui se pose avec la langue arabe, 
qui est employée dans ces pays, est que ces pays sont, dans la 
majorité des cas, pour ne pas dire dans la totalité des cas, des 
pays totalitaires où l’expression littéraire passe par le regard 
religieux ou politique ou par les deux quand ces deux se 
confondent au sein du pouvoir étatique. Et puis qui lit vraiment 
l’arabe classique dans les pays arabes ? 
1. Censure et analphabétisme : 

Le taux d’analphabétisme reste élevé aujourd’hui. 
L’article de Michel Faure dans l’Express du 6 novembre 2003, 
rappelle le constat général sur la situation des productions 
littéraires dans le monde arabe qui "publie de moins en moins de 
livres, lesquels sont de moins en moins lus et de plus en plus 



Le paradoxe 

- 49 - 
 

censurés"(11). 
2. Pourquoi faire un rappel du statut historique et contemporain 
de la langue arabe ? 

Il nous semble primordial de faire état de la langue arabe 
aujourd’hui comme nous venons de le faire pour montrer que 
cette langue a une dynamique propre et surtout une réception au 
sein de ces sociétés arabes qui est complètement différente de 
celle du français. 

Prendre en considération l’idée que le français est une 
passerelle à l’universel c’est dépasser quelque part le point de 
vue premier qui fût émis en ce qui concerne l’emploi du français 
en tant que langue du colonisateur. En effet dans l’ouvrage, La 
littérature maghrébine d’expression française, Jean Déjeux 
rappelle comment le français s’est imposé en Algérie, au Maroc, 
et en Tunisie. Pour la France, franciser les "indigènes" était un 
dessein dès le début de la conquête de l’Algérie en 1830. Le 
capitaine Richard en 1846 souhaitait "s’emparer de l’esprit du 
peuple" après "s’être emparé de son corps". 

Quant au Maroc et la Tunisie sous protectorat français pour 
le premier en 1912 et pour le second en 1881, ils surent garder 
leurs patrimoines culturels, voire leurs identités par rapport aux 
Algériens qui dans la première moitié du 20e siècle vivent une 
période "d’acculturation" et réclament un statut de français à 
part entière. Ainsi la maîtrise du français par les Marocains et les 
Tunisiens est le fait d’une élite intellectuelle. Certes, il est 
évident que la colonisation est la cause directe de l’existence 
d’une littérature maghrébine d’expression française. 
6 - L’exil dans la langue : 
Dans une nouvelle de Ali Bouguerba(12) qui s’intitule Lyon-
Mosta(13) le personnage de la nouvelle, qui narre son retour à la 
terre natale après une longue absence, décrit la réalité de cette 
société algérienne en proie au terrorisme : "La société était déjà 
partagée et parmi ceux qui restaient, beaucoup pensaient que la 



Hafsa Bekhelouf 

- 50 - 
 

solution étaient dans l’exil". L’exil peut-il être la solution au 
problème algérien et par extension aux problèmes maghrébins ? 

Il y a un exil dans la littérature maghrébine d'expression 
française. On peut le déterminer comme un thème propre à cette 
littérature s’appliquant et pouvant s’étendre à toute la 
littérature africaine francophone. Que faut-il comprendre par 
"exil"? Selon une première définition du dictionnaire, l’exil peut 
être provoqué par deux choses : l’exil peut être une expulsion de 
quelqu’un hors de sa patrie qui le conduira dans un lieu étranger 
où il résidera. L’exil peut être aussi le résultat d’un acte 
mûrement réfléchi et qui conduit un individu à séjourner hors de 
sa région, de sa ville d’origine, en un lieu où on se sent comme 
étranger. 

En apparence le terme semble clair et les répercussions 
psychologiques de l'exil sans équivoque. Dans la pensée 
occidentale, l'exil est souvent assimilé à toute une série d’états 
psychologiques négatifs tels que la solitude, l'isolement, 
l'aliénation et le dépaysement. L’exil ne peut être synonyme de 
bonheur. Néanmoins l’exil n’aboutit pas forcément à un état 
absurde. Il est producteur d’une écriture : l’écriture de l’exil. 

Au départ, le colonisé se sentait effectivement exilé à 
l'intérieur de son propre pays, et l'on s'étonnera moins que la 
culture française ait exercé une fascination certaine sur 
beaucoup d'écrivains et d'intellectuels africains au point où il se 
produit un phénomène d’imitation. Or le colon français ne se 
sentait en exil qu'en Afrique, l'Africain qui n'est jamais tout à fait 
chez lui en France, quelle que soit son origine, souffre aussi de 
l'exil en Afrique en proportion directe de son éducation. En fait, 
le colonisé "civilisé" vit à l'intersection de deux cultures sans 
appartenir à aucune. La couleur de sa peau, sa religion et sa 
langue distinguent le colonisé de l'Européen, mais son nouveau 
savoir et sa connaissance de la langue française l'éloignent de ses 
propres origines culturelles. 



Le paradoxe 

- 51 - 
 

On sait que l'exil est depuis toujours un terrain propice à la 
création littéraire. Ce rapport créateur entre exil et écriture 
s'inscrit sur les fondements d’un ensemble de sentiments 
négatifs, renforçant ainsi l'indéniable ambiguïté de cette 
condition. On peut se demander si certains ne cherchent pas 
l’exil pour en être inspiré ? 

Cette littérature nous conte des histoires doubles, 
plurielles, d’ailleurs, de là-bas. C’est une mémoire dédoublée qui 
se cherche constamment. L’écrivain quand il ne peut pas fuir la 
réalité de son pays, s’exile dans un ailleurs.  

Cet ailleurs est la langue. Et cette langue est le français. 
Ces pays anciennement colonisés sont l’objet d’une dualité mal 
assumée, non construite, non reconnue. Paradoxalement certains 
écrivains s’exilent dans leur propre pays. S’exiler dans son propre 
pays n’est pas se rendre étranger à sa propre identité ? Si 
l’écrivain maghrébin écrit dans une langue, prétendue ne pas 
être la sienne, au sein de sa patrie qui n’use pas de cette langue, 
on peut se demander s’il ne se crée pas un double statut 
d’étranger. En effet, il serait d’une part étranger aux yeux de ses 
compatriotes en n’employant pas la langue vernaculaire de ces 
derniers et d’autre part aux yeux de la France qui ne le reconnaît 
pas dans son identité comme faisant parti des "siens". Bien que 
sensiblement différente, l'expression de l'exil dans la littérature 
maghrébine de langue française émerge également de la 
rencontre coloniale de l'Afrique du Nord avec l'Europe. En 
d’autres termes, l’exil des maghrébins est une affaire 
européenne. 

Et comme dans l’exil géographique, l’exil de la langue 
permet de porter le regard sur son pays de l’extérieur et de 
s’extraire de celui-ci pour mieux le restituer et se l’approprier. 
Ces hommes et ces femmes changent les valeurs des choses par 
l’écriture et l’expose à un regard nouveau et extérieur. 



Hafsa Bekhelouf 

- 52 - 
 

7 - Que produit l’exil dans la langue ? 
Tout d’abord on peut dire qu’il apporte (ou qu’il importe ?) 

une nouvelle esthétique, de nouvelles lois dans les structures. 
Paradoxalement l’exil s’écarte pour mieux revenir. En effet 
l’écrivain exilé ailleurs ou dans la langue chante, raconte la 
patrie. On retrouvera dans cette littérature un ensemble de 
thèmes souvent abordés : la violence, l'exil linguistique, la 
mémoire politique et le comportement social ou éthique. Ces 
écrivains maghrébins qui composent et puisent dans le français 
opèrent un mouvement de déplacement, une sorte de "diaspora 
linguistique"(14). Le problème est qu’il en résulte que les "études 
francophones" (en ce qui concerne l'étude de l'histoire, des 
identités culturelles ou de la littérature des pays francophones) 
sont souvent mises en exil par l'université française, qui ne 
reconnaît pas le rapport de cette littérature considérée comme 
"étrangère" avec l'histoire culturelle et littéraire de la Métropole. 

En revanche, l’exil dans une langue étrangère à ceux du 
pays est inéluctablement inutile dans l’impact potentiel que 
cette littérature pourrait produire dans les prises de conscience. 
En effet, comme nous l’avons rappelé sur la question de l’usage 
de la langue arabe et française dans les pays maghrébins, peu de 
personnes ont accès au français. Lire un roman en français est 
exceptionnel et réservé à une élite. Waciny Laredj soulève un 
point important à travers le personnage de Don Quichotte(15) dans 
son roman "La Gardienne des Ombres". En effet, il semblerait que 
l’exil dans une autre langue soit une illusion pour le pays en 
question : "On ne peut se libérer que dans sa propre langue. On 
peut connaître mille langues, une seule est capable de supporter 
toutes nos folies et nos rêves enfouis"(16). 
8 - Dans quelle langue écrire aujourd’hui ? 

La question qui nous occupe aujourd’hui est de comprendre 
la raison pour laquelle certains auteurs passent par le français 
pour s’exprimer actuellement. Et nous soutenons qu’il y a une ou 



Le paradoxe 

- 53 - 
 

plusieurs raisons, conscientes ou inconscientes à ce phénomène. 
Que révèle cette littérature exprimée en français ? Qui se 
reconnaît dans ces textes ? A qui s’adressent-ils réellement ?  

Grosso modo, disons qu’il y a deux thèses qui s’affrontent 
pour justifier de l’emploi de la langue française. La langue 
française est insuffisante pour exprimer la pensée d’un arabe. 
Khatibi cite Malek Haddad(17) qui dit à ce propos : “même 
s’exprimant en français, les écrivains d’origine arabo-berbère 
traduisent une pensée spécifiquement algérienne, une pensée qui 
aurait trouvé la plénitude de son expression si elle avait été 
véhiculée par un langage et une écriture arabe. "Nous nous 
faisons comprendre. Les mots, nos matériaux quotidiens, ne sont 
pas à la hauteur de nos idées et encore bien moins de nos 
sentiments". "Il n’y a qu’une correspondance approximative entre 
notre pensée d’arabe et notre vocabulaire de français"(18). 

La question qui nous occupe aujourd’hui est de comprendre 
la raison pour laquelle certains auteurs passent par le français 
pour s’exprimer actuellement. Il y a une pluralité d’arguments 
apportés par les écrivains qui justifient l’emploi du français. Et 
nous soutenons qu’il y a une ou plusieurs raisons, conscientes ou 
inconscientes à ce phénomène. Que révèle cette littérature 
exprimée en français ? Qui se reconnaît dans ces textes ? A qui 
s’adressent-ils réellement ? 

Ainsi la langue française n’a été et ne devrait être qu’une 
façon de se faire entendre par l’autre en lui renvoyant par sa 
langue sa propre critique. Et il est vrai qu’au début, cette 
littérature fut une littérature de contestation et une demande de 
reconnaissance. Khatibi affirme en 1971 dans le journal Le 
Monde, que l’emploi du français a été motivé par l’envie de "se 
servir de la langue de l’Autre pour la retourner contre celui-
ci"(19). D’ailleurs, les ouvrages de Khatibi s’en ressentent par une 
déconstruction de la syntaxe et un assemblage inattendu des 
mots qui dans l’ensemble a fait l’objet d’une certaine critique 



Hafsa Bekhelouf 

- 54 - 
 

concernant les ouvrages qui ont obéi à cette mouvance. Ils furent 
taxés de galimatias et de texte sibyllin. Son objectif est de 
dominer la langue française pour la rendre étrangère à ses 
locuteurs : "piller le dictionnaire de l’autre n’est pas s’approprier 
son imaginaire ?"(20). Il y a comme une volonté de torturer le 
français comme la France a chamboulé et détruit les âmes de ces 
individus. 

Pour d’autres la langue française est libératrice de la 
pression sacrale de l’arabe et permet donc l’expression de 
l’intimité. Elle permet la mise à nu d’un individu. En effet, Tahar 
Ben Jelloun déclare qu’il n’aurait pas pu écrire L’enfant de sable 
en arabe parce que le contenu de son roman relève de l’hérésie 
du point de vue de la culture marocaine. Ainsi la langue arabe se 
heurte à l’arabe du Coran, de la religion, des parents. Ainsi on 
peut imaginer que l’usage d’une autre langue est libératrice de la 
pression parentale, de la pression sociale. Ces auteurs cherchent 
à s’affranchir du regard que la langue arabe, qui renvoi 
finalement, à une sorte de “super tuteur”. Ainsi user d’une autre 
langue, langue profane, permet d’aborder les tabous de la 
société. La langue française devient la langue de l’Interdit, du 
Haram en arabe. Certains sont allés jusqu’à dire que la langue 
arabe est la langue de la mère (la langue maternelle) donc user 
de cette langue devenait quasi incestueux. Il en fallait une autre 
pour parler de ce qui n’est pas permis. Il y a dans le français la 
possibilité de se libérer des contraintes communautaires, puisque 
cette dernière a un accès limité au français, et de pouvoir 
critiquer la tribu en toute immunité. Ainsi l’écriture de l’altérité 
permet toutes ces possibilités. Elle libère le "je" de l’écrivain de 
son immaturité pour se personnaliser. En même temps, la langue 
française permet la revendication du "je" de l’écrivain. Il 
semblerait qu’en arabe l’usage de la première personne du 
singulier soit succédée par une formule traditionnelle qui le 
condamne : "Que Dieu me préserve de l’usage d’un pareil 



Le paradoxe 

- 55 - 
 

pronom, car il est l’attribut du Diable"(21). Mais en se libérant de 
la pression communautaire, ne s’éloigne-t-on pas de la 
communauté en elle même ? 

Cette littérature inspire des jugements différents dans sa 
réception. En fonction de la rive où l’on se situe, cette 
littérature cause de l’enthousiasme ou du rejet. En effet, elle 
peut amener à dénigrer l’écrivain en le taxant de pro-européen, 
en lui reprochant de renier sa culture. Entre les deux, il y a eu 
l’idée de lancer un français algérien à l’image d’un américain 
aussi différent de l’anglais (Henri Kréa) mais cette idée ne séduit 
personne. Partons de l’idée que l’acte d’écrire pour un écrivain 
est un acte individuel et culturel. Cela signifie que l’acte d’écrire 
présume l’existence d’un être qui écrit certes pour lui-même, 
mais tout en ayant conscience que son écriture sera partagée par 
les Autres. 

Selon Jacques Madelain, "le monde n’est pas que ce que les 
mots nomment de lui, les "choses" ne se réduisent pas à la 
manière dont on les dit, ni à ce qu’on dit d’elles. Et pourtant le 
regard qu’on porte sur elles, se construit, s’ajuste, se 
diaphragme selon les images exprimées par d’autres regards. Il 
est difficile d’imaginer à quel point nous sommes faits par 
l’écriture et la parole, à quel point nous sommes sculptés dans 
les plis de nos circonvolutions cérébrales par la résonance des 
mots. Aussi c’est un mouvement de nécessité qui peut 
contraindre certains d’entre nous à prendre la parole - tout texte 
écrit, qui se veut de témoignage, est à un moment ou un autre 
dit par son créateur, dit à son corps défendant pour essayer de 
comprendre ce qui nous est arrivé..."(22). 

Donc il y a une conscience réelle du public lecteur de la part 
de l’écrivain. Pour l’auteur maghrébin qui ne s’exprime pas 
forcément dans sa langue natale, il possède en lui une conscience 
dédoublée du fait qu’il écrit dans une autre langue. Et finalement 
on ne peut pas dissocier ou réfléchir sur la nature de l’auteur 



Hafsa Bekhelouf 

- 56 - 
 

maghrébin qui publie ses œuvres sans le ramener à ses lecteurs. 
Et nous rejoignons Amine Touati qui affirme qu’au départ il y a 
toujours une volonté calculatrice ou intentionnée du sujet qui 
écrit "car souvent l’homme n’a que les idées de ses intérêts ; à 
l’arrivée il ne reste qu’une expérience unique. De s’être retrouvé 
au-delà des considérations de départ". Finalement, pour Amine 
Touati, "il n’y a qu’un seul écrivain qui vaille, celui qui lit 
beaucoup et qui n’écrit jamais, si ce n’est dans sa tête"(23). 

Différentes études en France ont été menées sur la 
littérature maghrébine d’expression française. Principalement 
ces études s’étendent sur la période allant de la colonisation à la 
décolonisation puis de la décolonisation jusqu’au années 1990. Il 
est important de prendre en compte pour étudier cette 
littérature le contexte socio-historique dans lequel les œuvres 
littéraires se produisent au Maghreb. 
9 - Conditions d’émergence du roman maghrébin : 

Amine Touati affirme dans la revue Algérie Littérature 
Action qu’il "écris en français pour les arabisants. Je peux écrire 
en arabe pour les francophones mais ceux-là ne lisent jamais 
qu’en français, alors j’en suis dispensé"(24). 

La littérature pour les maghrébins apparaît comme un 
espace d’expression où ils l’utilisent la littérature comme un 
exutoire puisqu’ils ne peuvent prendre la parole dans la Cité qui 
s’est construite sur la censure. Il ne s’agit pas de réduire la 
littérature à un ensemble de revendication. Bien au contraire. 
Mais comme le dit Amine Touati, l’acte même d’écrire échappe à 
celui qui écrit : "On peut écrire pour rallier un camp, manifester 
une adhésion, à une idée par exemple, à un pouvoir, un lobby, un 
intérêt quelconque. Cependant l’acte d’écrire fait perdre de vue 
cette mesquinerie. En écrivant, on se met à croire qu’on s’élève, 
on transcende les contingences. Ce processus s’opère à notre 
insu, il est dû à la magie du mot, ou plutôt à l’authenticité des 
émotions que soulèvent en nous l’alignement des mots, la 



Le paradoxe 

- 57 - 
 

succession des phrases. Au départ, il y a toujours un calcul car 
souvent l’homme n’a que les idées des ses intérêts ; à l’arrivée il 
ne reste plus que le sentiment d’avoir vécu une expérience 
unique"(25). 

Nous cherchons à déterminer le concept de littérature 
maghrébine d’expression française. La véritable question est de 
savoir à quoi cette littérature réfère. Sur quelle symbolique joue-
t-elle ? D’où part la littérature maghrébine ? Où veut-elle en 
venir ? Quelles sont ses intentions ? Nous savons que la littérature 
maghrébine d’expression française entretient une étroite relation 
depuis ses débuts avec le contexte social et politique. Elle se 
nourrit de la guerre de libération, mais pas seulement. En tous 
les cas elle a permis de réaffirmer un "inconscient mutilé" selon 
les mots de Jacques Berque. Le Maghreb a pris conscience à 
partir des années 90 que l’islamisme prenait de plus en plus de 
l’ampleur dans ses pays. Donc il est intéressant de voir d’une part 
si ce phénomène est approprié par cette littérature et si c’est le 
cas comment elle le traite. 

Ainsi notre problématique s’inscrit dans la continuité des 
questions qui ont été posées dès l’apparition de cette littérature 
tout en soulevant des questions contemporaines à cette réalité 
artistique. Par exemple, comment expliquer le fait de catégoriser 
un écrivain français, de langue maternelle française, vivant sur le 
territoire français, dont le nom est à consonance arabe sous la 
catégorie littérature maghrébine de langue française ? Ou 
encore, si on prend l’exemple de l’Algérie, le rapport politique à 
la langue française n’est plus le même. En effet, nous avons 
rappeler que l’Algérie avait interdit l’usage officiel de la langue 
française en 1991 obéissant ainsi une démarche classique : le 
discours nationaliste imagine que les Arabes du septième siècle 
n'ont pas conquis mais ouvert (fath) l'Algérie à la vérité de l'islam 
et aux traditions islamiques. La culture arabe et l'islam seraient 
la propriété de toutes les couches de la population algérienne et 



Hafsa Bekhelouf 

- 58 - 
 

constitueraient leur identité. Dans cette perspective, il n'y a plus 
de place pour la langue française. 

La revue Algérie littérature / action est une revue - 
collection éditée en France par Aissa Khelladi et Marie Virolle et 
qui se charge de publier sans restrictions : "Toutes les sensibilités 
ont droit de cité dans ces pages, tous les styles, toutes les 
préoccupations, surtout si elles sont novatrices : regard posé sur 
une Algérie, d’aujourd’hui, d’hier ou en devenir ; voix de celles 
et de ceux qui se reconnaissent comme Algériens, de nationalité 
de cœur ou d’esprit. L’Algérie, du dedans et du dehors, veut plus 
que jamais dire sa pluralité"(26). Cette revue est une tentative de 
réponse à la question : aujourd’hui, pourquoi le français comme 
mode d’expression par une certaine catégorie d’écrivain ? 

Enfin il ne faudrait pas oublier les difficultés qui sont liées 
au monde de l’édition et qui conditionnent l’existence de la 
littérature telle que nous la connaissons aujourd’hui. 

Notes : 
1 - Nedjma : L’amande, 2004, Editions Plon, Paris. 
2 - Sociologue, écrivain, essayiste marocain contemporain sur lequel nous 
reviendrons. 
3 - Abdelkébir Khatibi : Le roman maghrébin, essai, p. 10. 
4 - Ibid., p. 10. 
5 - J. Derrida : Le monolinguisme de l’autre, p. 27. 
6 - A. Khatibi : Amour bilingue, p. 11. 
7 - Ward Dubos : Nous n’avons qu’une terre, Editions j’ai lu, p. 13.  
8 - Le terme "Internet" signifie réseau électronique international. 
9 - Selon les données de 1997 - 1998 du Haut Conseil de la francophonie. 
10 - Interrogé en 1988. 
11 - L’Express du 6 novembre 2003, article Le désert du savoir, par Michel 
Faure. 
12 - Né en 1952 en Algérie, il exerce le métier de Consultant Formateur et 
travaille activement dans des associations culturelles bénévolement. 
13 - Titre qui évoque le trajet estival de certains Algériens quand ils 
retournent en Algérie. "Mosta" est le diminutif de la ville de Mostaganem 
située dans l’Oranie. Cette nouvelle de 1999 et peut être lue grâce à la 
diffusion de la Revue Algérie Littérature Action du mars - avril 2000. 



Le paradoxe 

- 59 - 
 

14 - Nous voulons signifier par "diaspora", terme qui est employé pour les 
migrations du peuple juif, l’idée d’un voyage vers un ailleurs. 
15 - Descendant du véritable personnage de Cervantès, qui est un attaché 
culturel envoyé à Alger. 
16 - La Gardienne des Ombres, traduit de l’Arabe. Pour en lire un extrait se 
référer à Algérie Littérature Action, numéro 3 - 4, p. 34. 
17 - A. Khatibi : Le roman Maghrébin, essai, p. 38. 
18 - Malek Haddad : Les zéros tournent en rond, 1961. 
19 - Le Monde du 17 décembre 1971. 
20 - Ibid. 
21 - Algérie, 30 ans, les enfants de l’indépendance, série monde, mars 1992, 
p. 119. 
22 - Jacques Madelain : L’errance et l’itinéraire : lecture du roman maghrébin 
de langue française, Ed. Sindbad, 1983, p. 12. 
23 - Algérie Littérature Action 2001, p. 16. Amine Touati est né en 1953, à Ain 
Bessem, en Algérie dont le véritable nom est Aïssa Khelladi. Il répond à la 
question de Algérie Littérature Action : "Milan Kundera a dit : "On est persuadé 
d’écrire parce qu’on a à dire ce que personne n’a dit". Il a ajouté qu’on écrit 
pour contredire ses amis, provoquer ses ennemis et donc plaire en 
défiant. Qu’en pensez-vous ?". 
24 - Textes choisis d’Algérie (1996 - 2001), Editions Marsa, revue collection 
mensuelle Algérie Littérature Action, p. 17. 
25 - Ibid., p. 16. 
26 - Littérature Algérie Action du 5 novembre 1996, p. 79. 

Pour citer l'article : 
 Hafsa Bekhelouf : Le paradoxe, Revue Annales du patrimoine, Université de 
Mostaganem, N° 03, 2005, pp. 39 - 59.  
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

