Revue Annales du patrimoine - N° 01 / 2004

L’ceuvre mystique de Uthman dan Fodio
(1754 - 1817)

Dr Seyni Moumouni
Université de Bordeaux, France
Résumé :

L'expansion de l'islam en Afrique au sud du Sahara s'est effectuée de
facon progressive dans le temps mais aussi dans l'espace. Ces périodes vont du
IX® siecle a nos jours. Les grands centres religieux furent Tombouctou, Agadez,
Tiggidda, Kano et Sokoto. Les auteurs arabes ont joué un rdle important dans
les formations religieuses des Ulémas africains. Cette formation concerne les
sciences religieuses, mystiques, littéraires et linguistiques. Le cheikh Uthman
dan Fodio (1754 - 1817), soufi-réformateur figure parmi les écrivains les plus
féconds de la littérature religieuse en Afrique.

Mots-clés :
religion, Tombouctou, Fodio, islam, soufisme.

*k*k

En Afrique de I’ouest, s’est constituée au cours des siécles
une tradition manuscrite remarquable. Cet héritage culturel est
illustré par une importante production littéraire, par une
impressionnante liste d’auteurs et par la célébrité historique des
anciens centres religieux que furent Tombouctou, Gao, Agadez,
Tiggidda, Kano et Sokoto comme centres de formation et de
transmission de la culture arabo-islamique.

Les études et recherches consacrées a I’histoire manifestent
peu d’intérét pour les sources écrites d’Afrique précoloniale. Ces
sources n’ont été utilisées que comme supplément aux sources
orales et européennes.

Or, si I’on se réféere a I’historiographie africaine (soudan
central et occidental) on s’apercoit que celle-ci a été dominée
par le theme de I’islamisation, de I’esclavage, du commerce et
de la formation des Etats.

Les premiers contacts remontent vers le VIII® siécle avec les
caravanes transsahariennes qui reliaient la savane au Maghreb et
au Proche-Orient. Elles parcourent ensuite les états médiévaux

© Université de Mostaganem, Algérie 2004



Dr Seyni Moumouni

du Ghana, du Mali, du Gao-Songhay, du pays haoussa et du
Kanem-Bornu.

Cette présence islamique s'appuie sur l'enseignement de
I'écriture sacrée. Elle eut pour conséquence l'invention d'autres
formes de communication, telle que [I'écriture dite "ajami”,
I'écriture des langues locales jusqu'alors orales.

La construction et surtout la vulgarisation de ce savoir au
Soudan central a connu deux étapes importantes :

- La premiére étape concerne la mise en place des bibliothéques
des sources islamiques par la reproduction des grands recueils
islamiques telles que : le Coran, la sunna prophétiques, les hadits
et les grands traités juridiques et mystiques.

- La seconde étape est marquée par la participation massive des
auteurs africains a la création littéraire et a l'institutionnalisation
de l'enseignement dans les grands centres religieux tels que
Tombouctou, Agadez et Sokoto.

Ces centres connurent d’intenses pratiques d’écriture. Au fil
des siecles, ils ont joué a la fois un role d’islamisation et de
consolidation de la culture arabo-islamique.

La production du savoir islamique fut assurée dans un
premier temps par des gens extérieurs a la région, des auteurs et
voyageurs orientaux. Puis, par des générations successives
d’auteurs locaux parmi eux des femmes (Umu hani, Nana
Asmahu, fille Uthman dan fodio) et des hommes (Ahmad Baba,
Mahmud Kati, Abdel Rahman al-Saadi, les fodiawa, Elhaj Omar
futi, Cheikh Moussa Kamara, Cheikh Marhaba...).

Les disciplines traitées dans ces manuscrits sont diverses,
parmi elles : les sciences religieuses et philosophiques, le
soufisme, les sciences juridiques, les sciences sociales et
économiques, I’histoire et géographie, la littérature, la
grammaire, la rhétorique, la médecine (la pharmacopée),
I’astronomie, etc.

Les manuscrits constituent notre premiére source de travail,

-28 -



L’ceuvre mystique de Uthman dan Fodio (1754 - 1817)

nous avons ainsi choisi dans cette étude de présenter un apergu
de histoire de la littérature religieuse en Afriqgue au sud du
Sahara. Ensuite, en s’appuyant sur I’ceuvre mystique du Cheikh
Uthman dan Fodio, nous évoquons ici, I’influence des maitres a
penser du monde arabo-musulman, de ces confréries sur le
cheikh Uthman dan Fodio et son r6le dans la diffusion du
soufisme.

1 - La circulation des manuscrits sous différents régimes :

Au cours des siécles, les savants et leurs ceuvres furent la
cible des différents régimes impériaux qui se sont succédés en
Afrique. lls furent condamnés et contraints a |’exode, leurs
ceuvres furent censurées. Dans le Tarikh al-Sudan, Abdel-Rahman
al-Saédi mentionne les biographies de dix-sept savants de
Tombouctou de différentes époques indiquant toutes les ceuvres
qu’ils ont produites. L’auteur signala dans son ceuvre, les
évenements qui ont suivi I’invasion de I’empire songhay (Mali) par
le Maroc en 1593. Les exactions auxquelles se livrérent les
troupes marocaines durant ce conflit qui viserent essentiellement
les savants et leurs ceuvres.

Certains de ces savants furent déportés et leurs ceuvres
furent confisquées... ce fut le cas du Cheikh Ahmad Baba qui a
perdu toute sa bibliothéque (environ 700 ouvrages) au cours de
son arrestation.

Dans le royaume du Gobir, le prince imposa aux ulémas un
systeme d’autorisation préalable pour les préches, les ateliers
d’écriture et les lectures publiques.

A I’occasion de la féte célébrant la fin du Ramadan, le
sarkin Gobir Bawa dan Gwarzo rassembla les ulémas a la cour et
les offrait des cadeaux. Le Cheikh Uthman dan Fodio lui proposa
d’échanger son cadeau contre une autorisation de publier. Ce
geste du Cheikh montre combien la censure pesait lourd sur
I’activité des ulémas. Aussi, le recours a I’écriture dite ajami (la
transcription des langues locales a partir des lettres arabes) par

- 29 -



Dr Seyni Moumouni

les ulémas pourrait étre considéré comme un moyen d’échapper
a la surveillance. Mais dans cette situation, tout se qui tient a la
littérature change dés que la politique change.

En effet, nous pouvons dire que les empires précoloniaux
ont manié avec force la censure, de méme que les empires
coloniaux n’ont pas hésité a la pratiquer.

Ainsi, pendant la période coloniale la presse et littérature
(religieuse) avaient une vie difficile.

Des savants furent condamnés, déportés et contraints a
I’exil, leurs ceuvres furent détruites et confisquées. C’est le cas,
du fonds Archinard de la bibliotheque nationale de Paris, cette
collection environ 511 titres provient essentiellement de la
bibliothéeque de Chéku Ahmadu de Ségu (Mali) saisie par le
Geénéral Archinard en 1894.

Ce fut aussi le cas des émigrés Peul et Haoussa qui ont fui, a
partir de 1900, I’occupation britannique du Nigeria et se sont
installés au Soudan, ces populations avaient emporté avec eux ce
qgu’elles pouvaient de leurs patrimoines. La circulation des
manuscrits et des ouvrages arabes a fait I’objet d’une haute
surveillance de la part de services administratifs institués par les
métropoles. Toute cette période a donc été une période de tres
grande surveillance de la presse et du livre arabe. Les textes sont
en ce sens des témoins de toutes les contraintes qui pésent sur
I’écriture avant et pendant la période coloniale.

2 - Cheikh Uthman dan Fodio, figure mythique et mystique :

Le Cheikh Uthman dan Fodio (1754 - 1817), est une figure
quasi mythique de I’histoire de la pensée islamique en Afrique de
I’Ouest. Né & Marata'® en 1754, Uhtman dan Fodio® est issu
d’une famille peule qui posséde une tradition savante et soufie
avérée. Ce fut dans ce milieu familial hautement cultivé que le
jeune Uthman recut I’essentiel de son éducation de base. Parmi
ses maitres, on trouve au premier rang son pere, puis ses oncles,
dont Muhammad Sambo ; il recut auprés de lui I’enseignement

- 30 -



L’ceuvre mystique de Uthman dan Fodio (1754 - 1817)

des sciences religieuses notamment le hadith (récits) et le tafsir
(commentaires coraniques) jusqu’en en 1793. Mais, c’est surtout
son maitre Al-hagg Gibril b. Umar connu sous le nom Malam Gibril
dan Omar qui exerca une influence sur le jeune homme. Uthman
dan Fodio étudia auprés de lui durant une année, il apprit le figh
(le droit musulman), entre autre les ceuvres de Ahmad b. Idriss®
(m. 1285) ; les ceuvres de Muhammad b. yusuf al-Sanussi
(m. 1490) parmi eux, les trois créneaux qui traitent du tawhid
(théologie) selon la doctrine Malikite® ce sont: al-kubra, al-
wusta et al-sugra® (la grande, la moyenne et la petite). I
étudiait également aupres de lui le "Mukhtasar : awwal et sani”
de khalil (m. 1374) ; le Shifa de Qadi lyad (m. 1149) ; les ceuvres
de I’Egyptien Jalal al Din Abd al-Rahman b. Abi Bakr al-Suyuti
(m. 1505), et de I’Algérien Abd al-Karim al-Majili al-Tilimsani
(m. 1510).

Le Cheikh consacra sa vie a I’enseignement, a la rédaction
d’une ceuvre abondante (pres de 103 titres édités ou manuscrits)
et a I’éducation des disciples dans la zawiya (hobéré : grand
demeure) qu’il avait fondée. Certains parmi ses ouvrages nous
livrent des témoignages importants sur sa vision du soufisme et
sur ses expériences spirituelles comme le kitab wa lamma
balaghtu, et constituent des preuves pour accepter I’importance
du Tasawwuf dans la vie et I’ceuvre du cheikh. D’autres,
notamment les Kitab Fath al-basa’ir et Al-tafriga bayna ilm al-
tasawwuf alladhi lil-takhallug wa bayna ilm al-tasawwuf alladhi
lil-tahaqquq, le premier nous informe sur la position danfodienne
en matiere d’ijtihad, sur I’acquittions du savoir islamique, et sur
les relations socio-culturelles entre les élites et les gens du
peuple dans I’organisation interne de I’empire ; le second
réaffirme I’étendu de ses connaissance des sources du soufisme
ancien. Quant aux kitab salasil gadiriyya et salasil dhahabiyya wa
I-sadat al-sufiyya, ils contiennent de précieuses indications sur le
début des turug en Afrique, sur ses affiliations aux turug et ses

- 31 -



Dr Seyni Moumouni

réceptions des hirga.

Ces traités nous fournissent des rares informations sur les
étapes de la voie et sur la description des degrés de sainteté. Un
ensemble de faits nouveaux qui nous permettra d’évaluer
I’importance du soufisme dans le processus de réforme socio-
politique et culturelle qu’il a entrepris®.

A I’époque du Cheikh, la tradition mystique était largement
diffusée en Afrigue a partir de I’axe walata (Mauritanie),
Tombouctou (Mali), Agadez (Niger) et Sokoto (Nigeria). Les livres
des grands soufis comme Ghazali, Muhassibi, Ibn Arabi, Zarruq,
étaient introduits en Afrique avec d’autres classiques de la
culture islamique. Le soufisme commenca a s’inscrire dans une
société plus ou moins confrérique, tout en conservant un certain
élitisme.

Le Cheikh dans son entreprise du renouveau islamique
s’ouvrit a tous les courants. Il considérait comme normal & cet
époque de suivre simultanément I’enseignement spirituel de
plusieurs maitres soufis. Le Cheikh Uthman dan fodio fut initié a
la khalwatiyya!” et & la Shadaliyya® et a la Qadiriyya®. Mais,
c’est a cette derniere, c’est a dire la Qadiriyya qu’il consacra
plus d’égards tant dans son ceuvre que dans sa vie spirituelle.

3 - Influences culturelles et religieuses :
1. Influences maghrébines.

La fin du XV® siécle est marquée par linfluence des
enseignements et des écrits d'un certain nombre de juristes du
monde musulman.

Muhammad ibn Abd al-karim al-Maghili®®, est considéré
comme I’'un des savants les plus féconds du XV° siécle. Ses
connaissances des sciences religieuses, de |I’exégese coranique,
du figh malikite, du hadith, de la rhétorique et de la logique lui
ont donné une trés grande réputation.

Originaire de la tribu des Maghila de Tlemcen en Algérie ou
il commenca ses études qui se poursuivirent dans les localités

- 32 -



L’ceuvre mystique de Uthman dan Fodio (1754 - 1817)

périphériques, il s’installa a Touat ou il fut surnommé "le
réformateur de Touwat"; de la il entreprit son périple en Afrique
au sud du Sahara. Il séjourna dans plusieurs villes africaines et y
dispensa des cours. Il fut consulté sur le plan juridique et rendit
des sentences (fatwa). De Tigidda, il s'était rendu a Kathina ou il
avait établi le siege de son enseignement a la mosquée de
Gabarou qui fut construite pendant son séjour de 1493 et dont
l'architecture rappelle celle de Gao, Agadez et Djennée.
Musulman, il lutte contre la corruption, le polythéisme, etc. et
condamne l'attitude de Sonni, a I'égard des religieux. Puis, il se
rendit a Gao auprés de I’Askia Muhammad. Pendant son séjour a
Gao, al-Maghili rédigea une épitre dans laquelle il répondit aux
guestions posées par son hdte El-hat Askia Muhammad.

On trouve I’influence de la pensée d’al-Maghili dans le livre
"Sira al-ikhwan fi ahamm ma yuhta ilayhi fi hagha al-zaman"
(Guide des fréres sur les réegles principales a suivre a cette
époque). Ce texte est un discours a la fois historique et religieux
centré sur I’épitre de I’al-Maghili. Dans son enseignement comme
dans ses ceuvres, al-Maghili, se pose en défenseur vigilant de
I'orthodoxie islamique, continuant ainsi I'ceuvre entreprise dans
son pays sans grand succés. Dans ses livres, al-Maghili insiste sur
la nécessité détablir un Etat théocratique. L’influence d’al-
Maghili reste cependant minime dans I’ceuvre du Cheikh, a
I’instar d’Ahmad al-Zurrug. Il est en effet parmi les soufis
maghrébins celui qui, par les rapports qu’il entretenait avec
I’islam africain, a le plus influencé le Cheikh Uthman dan Fodio.

Al-zarrug™ n’acquit sa notoriété qu’en Orient. Ses
fréquents voyages entre Machreq et Maghreb lui donnent une
double expérience. Cependant, I’lfrigiyya semble bien d’ailleurs
constituer pour lui une importante étape initiatique, vu
I’importance de ses écrits dans les ceuvres des ulémas africains.
De plus, il se fixa dans une zone intermédiaire, a Misurata, dans
I’actuelle Libye. Dans son "uddat al-murid al-sadiq", il dénonce

- 33 -



Dr Seyni Moumouni

une forme de soufisme dégénérée qui sévit dans son pays. Les
réeférences aux oceuvres du Cheikh ahmad al-Zurrug sont
nombreuses, s’agissant du livre "uddat al-murid al-sadiq”, nous
citons quelques exemples : a propos du but du tasawwuf, il cite
Ahmad al-Zurruq dans le kitab "al-tafriga bayna ilm al-tasawwuf
allathi lil-takhallug wa bayna ilm al-tasawwuf allathi lil-tahaqquq
wa madakhil iblis" en ce terme : "Car, le tasawwuf a pour finalité
I’étude des principes de I’unicité divine et sa mise en pratique.
Mais, les Gabarites™ pensent que le tasawwuf est un moyen de
s’isoler de (ce bas monde)".

2. Influences africaines.

Cette acculturation de valeurs traditionnelles tiendra sur la
base de I’ouverture ; elle intégre toutes les cultures au sein de la
communauté. De cet échange entre islam et pratiques
traditionnelles, le facteur le plus intéressant reste la pratique de
la géomancie "hass al-raml" (littéralement I’écriture dans le
sable). Pour les auteurs arabes le "hass al-raml" est né d’une
forme de divination préislamique, agréée par le prophete
Muhammad. Il repose sur seize signes en relations symboliques
avec d’autres aspects de I’univers tels que : les quatre points
cardinaux, les quatre éléments, les signes du zodiaque, la nuit, le
jour, le mois, I’année, les nombres, les lettres, les parties du
corps, les planetes, les couleurs, les pieces de la maison, les
saveurs, les formes, les prophétes et les califes etc.

Pour les adeptes de cette pratique, son appartenance
islamique serait attestée par ce récit : "Un jour qu’il laissait ses
mains jouer avec le sable, un homme apparut subitement devant
ses yeux, et lui demanda : "que fais-tu la ?" "Je me distrais avec
ce sable" répondit Idris. "Non", rétorqua I’étranger, "tu ne te
distrais pas; tu fais quelque chose de trés sérieux". Cette
apparition, c’était celle de I’ange Gibril, venu révéler a Idris la
science de la divination, appelée "hass al-raml". Ainsi, I’art
divinatoire traduit la subtilité des influences réciproques des

- 34 -



L’ceuvre mystique de Uthman dan Fodio (1754 - 1817)

pratiques et des idées religieuses musulmanes et non musulmanes
en Afrique.

La position du Cheikh Uthman dan Fodio concernant la
pratique de "hass al-raml" est ambigué. Dans le kitab : "nur al-
albab", le Cheikh désapprouve cette pratique qu’il estimait
contraire a la Charia, il tolére néanmoins ceux qui s’y adonnent
dans la cité. En dépit de cette condamnation, nous avons trouvé
des traces concernant I’art divinatoire dans ses textes de la fin
du XIX® siécle. Le cheikh pour trouver une réponse a des
guestions liées a son avenir spirituel notamment a propos de
I’arrivée de I’imam al-Mahdi attendu et celle du muaddid
rapporté par ce hadit"™® : "Dieu envoie a cette communauté, au
tournant de chaque siecle, un homme chargé de rénover la
religion”.

Dans le manuscrit : "al-mahzurat min alamat huru al-mahdi”
(faits et signes lies a I’arrivée d’Al-mahdi). Dans le méme
ouvrage, le cheikh aborde la question de savoir qui sera le
réformateur "mugaddid” du siécle.

Des schémas représentent une circonférence et des rayons.
Dans le premier cas, le centre représente "Al-Mahdi" et les
personnages les formules qui I’entourent sont les rayons. Le
second tableau, est identique sauf que la, le Cheikh Uthman dan
Fodio représente le centre sur lequel s’appuient les personnages
représentés par le niveau A, ensuite par des formules pieuses
désignées par le niveau B. Le recours a la géomancie serait pour
le cheikh un moyen de demontrer I’exactitude de ses propos.

Dans tous les cas, ici il est question de la quéte d’une
promotion spirituelle, c’est la réalité essentielle, la finalité de
toute voie spirituelle. Ceux qui y parviennent tiennent un méme
langage, celui de la perfection, de I’amour et de I’unité. Il
ressort de cette analyse que la géomancie est une pratique qui
s’appuie sur une logique, un systeme intellectuel ordonné et
exprimé par une pensée. Les signes et les sujets présentés sont le

- 35 -



Dr Seyni Moumouni

symbole des messages codés provenant du monde caché.
4 - Adhérence et expériences spirituelle :

Le Cheikh a recu et propagé le wird de la Qadiriyya al-
Mukhtariyya dans le pays Haoussa a propos, il déclare : "le wird
(gadirite) nous fut rapporté par plusieurs personnes qui I’on recu
du Cheikh al-Mukhtar al-kunti... c’est wird est le plus important
des wirds..."*¥. Ce passage montre l'ancrage de la Qadiriyya en
Afrique, ces regles sont connues de tous, mais le Cheikh al-
Mukhtar al-kunti qui se décrivait comme le rénovateur de la
Qadiriyya reste I’artisan de cette diffusion.

Ces expériences spirituelles du Cheikh Uthman dan Fodio
montrent bien que les raisons de ses différentes affiliations se
trouvent non pas dans des projets d’intérét matériel comme le
pensent certains auteurs, mais surtout dans un cheminement
initiatique rigoureux et obligatoire pour tous ceux qui souhaitent
parvenir a la voie Muhammadienne qui transcende toutes les
autres voies.

Le Cheikh en a fait mention a plusieurs reprises dans ses
textes de la "tariga Muhammadiya" (la voie Muhammadienne),
comme étant la voie qui transcende toutes les voies particulieres.
Il pense que pour y parvenir, la pratique du tajdid constitue un
élément principal de la quéte incessante de la proximité de Dieu.
Le "tajdid" dit-il, se fait avec quelqu’un de plus proche de la
source ou de I’origine de la voie mystique.

Le "mujaddid" se doit d’étre en contact avec celui qui peut
transmettre la plus grande baraka, cette grace indéfinissable qui
procure des bénédictions du monde caché. Ces actions
bienfaisantes ne peuvent étre transmises que par des hommes
ayant intégré la religion dans leur vie et accompli une
transformation intérieure spirituelle : "Se rapprocher d’un saint
homme est un moyen de se rapprocher de Dieu" dit-il. En
évoquant ce hadith, le Cheikh adhére au postulat de I’ensemble
des soufis.

- 36 -



L’ceuvre mystique de Uthman dan Fodio (1754 - 1817)

Les écrits du Cheikh Uthman dan Fodio et ceux des savants
qui I’ont précédés montrent bien que les lettrés ouest-africains
étaient bien informés de I’activité des autres foyers culturels de
la région. La présence des écrits du Cheikh Uthman dan Fodio sur
le soufisme et celle de ses héritiers sur la théologie, la littérature
et la grammaire, prouvent qu’ils possédaient une large
connaissance de la culture arabo-islamique.

Notes :

1 - Marata, ville située au Nord-Ouest du Gobir et nom du 72° roi du Gobir.

2 - M. Hiskett: "Abdullah b. Muhammed, Tayan al waragat bi-jamabad ma la
min al-abyat", trans, Ibadan University Press, 1963. Last Murray "The Sokoto
Caliphate”, London: Longman, 1967. Al-Masri (H.- F.) "Uthméan b. Fudi Bayan
wujub al-hijra ala I-jihad", ed. Khartoum-Oxford: Khartoum University Press,
Oxford University Press, 1978.

3 - Grand juriste Malikite, parmi ses ceuvres notons : Anwa' al-buruq fi anwa
al-furuqg et Sarh tangih al-fusul.

4 - 'une des quatre écoles de jurisprudence de l'islam sunnite fondé a Médine
par le juriste Malik ibn Anas (m. 795) ; les adeptes de cette doctrine se
trouvent surtout en Afrique de I'Ouest, au Maghreb et anciennement en
Andalousie (Espagne).

5 - Ces livres représentent la base de l'enseignement théologique dans le
Soudan central. Aujourd'hui, on trouve beaucoup des commentaires
théologiques inspirés par ces textes.

6 - M. Seyni : "Soufisme et reforme socio-politique et culturelle en Afrique :
vie et ceuvre du Cheikh Uthman dan Fodio (1754 - 1817)", these, université
Bordeaux 3, janvier 2003.

7 - Kitab al-salasil I-dhahabiyya, chapitre lll. La khalwatiyya est I'ccuvre de
Omar al-khalwati (XIV® siécle). Studia Islamica, 1998, p. 181.

8 - C’est une confrérie "maghrébine" fondée par I'imam Chadli (1196), né en
Tunisie, disciple d'un grand soufi de Tlemcen. On attribue a I'imam Chadli la
découverte du café.

9 - La Qadiriyya est fondée a Bagdad, par Abdel-Qader al-Jilani (1077 - 1166).
10 - Voir Encyclopédie de I'lslam, p. 1155.

11 - Voir, K. Ali Fahmi: "Zarruq the Sufi, a guide in the way and a leader to the
truth", General Company for publication, Tripoli, 1976, p. 218.

12 - Désigne les adeptes de la toute-puissance divine (Gabriyah) qui, dans les
deux premiers siécles de I'Hégire (VII® - VIII® siecles), s'opposent aux Sadarites
qui pronent le libre arbitre de I'hnomme en toute chose, et partant de la sa

- 37 -



Dr Seyni Moumouni

responsabilité finale.

13 - Ce hadith ouvre le kitab al-Malahin, dans la sunna d'Abu Daoud, dont
l'authenticité est contestée par certains auteurs. Voir, Landeau - Tasseron
Ella: "The cyclical reform: a study of the muaddid tradition”, in E.I, LXXX,
p. 79.

14 - Manuscrit Salasil al-gadiriyya foliol.

Pour citer l'article :
* Dr Seyni Moumouni : L’ceuvre mystique de Uthmén dan Fodio (1754 - 1817),
Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 01, 2004,

pp. 27 - 38.
http://annales.univ-mosta.dz

- 38 -


http://annales.univ-mosta.dz

