Revue Annales du patrimoine - N° 02 / 2004

La spiritualité aujourd'hui ou la voie
du juste milieu

Cheikh Khaled Bentounes
Zawyya Alaouia Mostaganem, Algérie
Résumé :

La religion, dans ce qu'elle a d'essentiel, de spirituel, n'a de sens que si
elle relie 'nomme a I'Absolu. Elle l'invite par une expérience vivante et intime,
réconciliant le corps et l'esprit, a s'éveiller aux réalités subtiles. Pour se
parfaire en I'homme, elle a besoin dun cheminement balisé, fruit de
I'expérience, de la sagesse et de la connaissance de ceux qui l'ont devancée.
C'est par cette transmission fidele et compléte, que I'homme se rattache
aujourd'hui a cet héritage précieux et fécond. C'est le lieu de ressourcement
ou se perpétue la transmission de la tradition vivante d'une génération a une
autre.

Mots-clés :
religion, spiritualité, soufisme, Alaouia, altérité.

*k*k

De tout temps I’homme a essayé d’appréhender, de
réfléchir a son destin afin de donner un sens a sa vie, a sa mort
inéluctable et de répondre a I’angoisse provoquée par ses
interrogations sur I’aprés mort.

En effet, aussi loin que I’on puisse remonter dans I’histoire
de I’aventure humaine nous trouvons trace de croyances et de
rites car I’homme est mQ, par un besoin inné chez lui, de relier
ses réflexions a une dimension sacrée, religieuse ou spirituelle.

Cet héritage lointain de I’humanité n’est il pas I’expression
de sa quéte permanente de connaissance de I’inconnaissable ?
Dans sa vision partielle de la vérité I’homme a adoré les éléments
de la nature, créé des idoles, divinisé des hommes, inventé des
rites magiques, des concepts, des théologies... Mais au fond, cela
n’est il pas I’émanation du désir constant de réaliser en lui I’état
de I’Unité transcendantale : lien qui rattache sa vie par dela la
mort a I’éternité, source de toute manifestation ? "Mais plus
vaste encore sont les propos sur I’homme, car I’homme est un

© Université de Mostaganem, Algérie 2004



Cheikh Khaled Bentounes

probléme pour I’homme", a dit le soufi Al-Tawhidi®. Cela est
incontestable, I’homme n’a élaboré sa pensée que par rapport a
sa vision, son interrogation, du monde et de I’univers.

Ainsi sont nées les civilisations humaines et avec elles, la
conscience universelle. L’homme s’est distingué de I’animal par
son intelligence ; sa capacité a s’adapter, a concevoir des regles
de vie, des lois, des philosophies et des vertus morales. C’est le
passage de I’homme biologique a I’étre spirituel porteur de cette
conscience universelle qui permit I’épanouissement de la société
humaine. Les croyances et les religions furent le foyer-
laboratoire ou naquirent les différentes cultures avec leurs
multiples richesses.

A notre époque la confusion est grande entre spiritualité et
religion. Il s’avére méme que certains religieux craignent, voire
condamnent le spirituel car celui ci libere I’lhomme par une
réflexion profonde et une méditation attentive du dogmatisme
étroit de la dialectique et de la casuistique théologique. Cet
enseignement permet de retrouver en nous la connaissance qui
structure et nourrit la conscience. Cela nous conduit a
expeérimenter un état d’étre en harmonie avec la réalité qui nous
entoure.

En ce sens la tradition soufie préche la voie du juste milieu
entre le temporel et le spirituel, entre la loi (charia) et la vérité
(hagiqua). Si la premiére est un moyen d’adoration, une aide et
un garde-fou permettant a I’homme de vaincre ses passions,
d’atténuer son égoisme et d’ouvrir son cceur a la générosité et au
respect d’autrui, la seconde lui permet de vivre [I’intime
expérience de la présence divine.

Par ailleurs la loi ou charia s’avere, en elle méme,
impuissante et dénuée de sens si elle se pratique sous la
contrainte : "Nulle contrainte en matiere de religion..." affirme
clairement le Coran (s.2 v.256).

Elle n’a de sens que si elle repose sur la foi (iman) qui

- 32 -



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu

rattache notre conscience a I’unité transcendantale. Elle est une
force, une énergie qui pousse I’homme vers la certitude, la
réalisation de son étre d’étape en étape, de I’extérieur vers
I’intérieur et de I’intérieur vers I’extérieur. Elle crée ainsi un
double mouvement qui relie le relatif a I’absolu, I’individualité
de I’étre au principe éternel et essence premiére de toute
manifestation : "Il est le Premier et le Dernier, I’Apparent et le
Caché, Il connait parfaitement toute chose" (Coran, s.57, v.3).

Et c’est cela précisément qui donne a la formule de I’unité
(Tawhid) la profession de foi musulmane, (pas de divinité autre
que Dieu et Mohammed est le messager de Dieu), sa véritable
dimension.

Ce double témoignage, affirmation fondamentale de tout
croyant, ne fait qu’attester I’unicité divine en toute chose, en
confirmant le lien indéfectible de I’homme en tant que
dépositaire et messager de cette vérité (Khalifat). Ainsi pour le
soufisme, I’humanité depuis Adam jusqu’a nos jours n’a de sens
que dans la reconnaissance et le renouvellement du pacte
primordial scellé dans la prééternité entre I’lhomme et Dieu : "Ne
suis-Je pas votre Seigneur ? Oui, nous en témoignons" Coran,
sourate 7, verset 172. Il serait vain de rechercher dans
I’expérience de la vie une finalité autre qu’étre le témoin sous
quelque forme que ce soit de la relation du tout avec I’Un.

Cette affirmation semble exclure tous ceux dont la foi ne
repose pas sur le monothéisme et pourtant I’Emir Abd el Kader®
nous dit dans un ses écrits, le Livre des Haltes : "S’il te vient a
I’esprit que Dieu est ce que professent les différentes écoles
islamiques, chrétiennes, juives, zoroastriennes ou ce que
professent les polythéistes et tous les autres, sache en effet, Il
est cela et qu’ll est, en méme temps, autre que cela !"

Car dans la vision spirituelle soufie toute adoration est
vouée a Dieu, consciente ou inconsciente, la création Le
manifeste a travers son existence méme. Elle est tournée toute

- 33 -



Cheikh Khaled Bentounes

entiere vers le retour a sa source comme la goutte d’eau qui
tombe du ciel est vouée au retour vers I’océan : "Et vers Dieu est
le retour". (Coran, sourate 88, verset 25). Malgré Ila
généralisation des connaissances et I|’accroissement du savoir,
I’homme moderne demeure insatisfait, empli d’interrogations
quant a sa condition et incertain quant a son devenir.

Saturé d’informations, de connaissances livresques et
menant une vie désacralisée dont le sens se perd tous les jours,
I’homme vit une déchirure. Elle se percoit dans la contradiction
entre I’attrait du monde matériel, quantitatif, et I’appel vers un
idéal aux vertus spirituelles, qualitatives. C’est par ce
déséquilibre et I’absence de réponse a cet appel incessant venant
des profondeurs de la conscience, que I’homme et la femme
d’aujourd’hui se jettent aveuglément dans la premiere
expérience spirituelle qui se présente a eux. Malheureusement
celle-ci se termine souvent par une désillusion.

C’est I’attrait des sectes dont les méthodes brisent leur
personnalité, les rendant passifs et malléables ou celui des voies
du new-age faites de syncrétisme et de "melting-pot”, cultivant
I’ego narcissique, aux appeétits et pulsions les plus basses. Pour
d’autres c’est le refuge dans I’intégrisme pur et dur qui "satanise"
I’autre en rejetant sur lui toute la responsabilité des maux qu’ils
endurent, allant jusqua déclencher [I’apocalypse, ¢s’ils le
pouvaient.

Une grande part de responsabilité incombe aujourd’hui a
certains leaders religieux. Par un immobilisme asphyxiant, par
une meéconnaissance des valeurs profondes contenues dans toute
tradition ou soit tout simplement par intérét, ils ont détourné les
principes universels des religions. lls ont transformé I’amour du
prochain, la fraternité, la générosité, la recherche du bien
commun comme finalité, le combat de I’injustice comme devoir,
en un ritualisme dogmatique fermé et contraignant ou la lettre a
pris le pas sur I’esprit.

- 34 -



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu

Une religion quelle qu’elle soit, amputée de sa spiritualité,
se fige, se réduit et empéche la conscience d’évoluer vers I’étre
universel. Ni les sectes, ni les pseudo-voies basées sur des
théories douteuses, émotionnelles ou imaginaires qui profitent de
la souffrance, de la désorientation, de la misére humaine pour
vendre & prix fort des paradis "clefs en mains", des nirvanas aux
lendemains qui déchantent, ni I’enfermement religieux et
sectaire d0 a une soi-disant élection divine prédéterminée ne
peuvent répondre a ce besoin légitime et profond de spiritualité
de la société humaine d’aujourd’hui.

En effet la méconnaissance profonde des valeurs et des
enseignements de la spiritualité contenue dans les traditions font
que de plus en plus I’homme s’évade dans I’irrationnel. Quant
I’esprit n’est plus présent dans I’homme alors la conscience s’en
va et la raison déraisonne. D’ou I’importance de nourrir la raison,
lumiere et guidance de notre étre a la source de cet héritage
spirituel. La spiritualité s’inscrit alors dans le prolongement de la
philosophie afin que la sagesse alimente sa réflexion et
détermine son action, sortant, par la méme, la philosophie de
débats spéculatifs stériles.

Comme I’écrit le philosophe Soren Kierkegaard® : "Il s’agit
de trouver une vérité qui en soit une pour moi, trouver I’idée
pour laguelle je veux vivre et mourir"”.

Ainsi la valeur réelle d’une civilisation, fut-elle méme la
plus avancée techniquement, ne se mesure pas a la puissance des
moyens matériels qu’elle met au service de I’homme mais bien a
la hauteur ou elle éleve I’dme humaine. Cette élévation de I’ame
se mesure a son état de conscience ; la somme des valeurs
ajoutées de sa quéte durant toute une vie.

Plus notre état de conscience grandit plus I’étre que nous
sommes s’affine, sa sensibilité s’accroit ainsi que sa créativité ;
ceuvrer pour le bien dans la société, au sein de I’humanité
devient une nécessité, un impératif, et non un devoir moral,

- 35 -



Cheikh Khaled Bentounes

philosophique ou religieux. C’est alors le salut de I’ame ici-bas
sans attendre de récompense future dans l’au-dela et, c’est
enfin, le chemin fait d’amour désintéressé qui conduit vers la
Paix. Si la démocratie est la loi du nombre, plus il y aura de
citoyens a la conscience élevée, porteurs de valeurs nobles et
universelles plus I’arbre de la démocratie nourrira de ses fruits
les hommes qui trouveront sens et réalité au sein de la société.

C’est le sens de ce qu’exprime le soufi Al-Tawhidi® : "Si
vous vous étiez appliqués a suivre la voie droite et si vous étiez
restés attachés a la raison solide et évidente, si vous vous étiez
protégés du mal en suivant la voie spirituelle, vous auriez été
comme une seule @me en toute situation périlleuse ou difficile ;
ce titre de noblesse, qu’est I’harmonie et I’union, serait allé
d’ami a un autre ami, puis a un troisieme... On |’aurait retrouvé
chez les jeunes et chez les vieux, chez celui qui guide comme
chez celui qui est guidé, entre les deux voisins, entre les deux
quartiers, entre deux pays".

Ou, comme nous le rappelle le Cheikh al-Alawi dans I’une de
ces recherches philosophiques® : "Les hommes constituent une
vérité unique (muttahid al hagiga), méme s’ils sont nombreux, et
cette vérité n’agit qu’en vue de fortifier I’humanité en
I’lhomme..., (Il prend alors pour exemple, afin d’illustrer son
propos, le rapport existant entre le corps humain et ses diverses
composantes). A cet égard, les membres et organes du corps sont
trés instructifs. L activité de chacun d’eux profite beaucoup plus
aux autres parties du corps qu’a lui méme et tous ensemble
s’unissent pour le bienfait du méme corps ; par exemple tandis
gue les sens participent tous en ensemble a I’augmentation de la
perception (taqwiyyatu al hissi al mushtarak), la raison choisit ce
qui est utile au corps. Méme la raison n’agit pas pour elle méme
mais pour I’ensemble du corps ; aussi, loin de viser un bien
égoiste, I’activité des organes et des sens et des facultés morales
(al idrakat al batina) visent le bien de I’ensemble des parties du

- 36 -



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu

corps. A partir de 1a, il est facile de généraliser la these. Ce que
nous essayons de faire comprendre, c’est que I’individu humain
doit étre considéré par rapport au corps social, comme I’organe
par rapport au corps proprement dit. Il doit donc agir plus en vue
du bien de la collectivité qu’en vue de son bien propre.

Bien entendu il aura la part qui lui revient, car en tant que
membre de la collectivité, il est heureux ou malheureux selon
gu’elle méme est heureuse ou malheureuse. Si I’ensemble de la
collectivité décide de faire respecter cette régle pour chacun de
ses membres, nul doute que tdot ou tard, elle connaitra le
bonheur et le prestige parmi les nations. Ceci devrait étre
I’objectif de tout réformateur (muslih)". Le Prophéte Mohammed
(sur lui le salut et la paix) n’a-t-il pas dit: "Les croyants sont
semblables a un seul corps ; si I’un de ses organes est malade,
tout le corps est atteint par I’insomnie et la fievre".

Ainsi la spiritualité embrasse tous les domaines qui touchent
a I’humain, a la société. Elle peut s’exprimer tout a la fois a
travers le politique, le social, I’économique, le scientifique, etc.
Tout ce qui concerne I’étre et la société concerne la spiritualité.

Le champ de la spiritualité et celui de la politique sont donc
deux aspects qui se rejoignent et se complétent dans I’action et
I’éducation civique de I’individu. Si la politique est la gestion de
la cité des hommes, la spiritualité est la gestion de notre cité
intérieure. Elle aide I’individu a aller dans le sens du bien, de
I’unité, de la fraternité. Elle n’est pas donc vouée a exclure le
politique mais au contraire a lui donner du sens, a I’humaniser.
Plus notre spiritualité grandit, plus notre champ de conscience
s’élargit, plus notre aptitude a prendre en compte les différents
besoins humains et a combattre I’injustice s’affirme.

Une regle de vie s’impose alors a nous comme le dit ces
hadiths® du Prophéte Mohammed: "Je ne suis satisfait pour
autrui que de ce dont je suis satisfait pour moi méme", ou
encore : "Aucun de vous n’est véritablement croyant, s’il ne

- 37 -



Cheikh Khaled Bentounes

préfere pour son frere ce qu’il préfere pour lui méme". Le
pouvoir politique a toujours suscité la convoitise et généré des
conflits entre les hommes.

Chaque parti aussi honorable soit-il ne fait que défendre ses
propres intéréts ; d’ou le risque constant du détournement des
principes de la politique quand elle devient I’enjeu de tactiques
partisanes ou démagogiques. Par contre, I’action de I’homme
spirituel va dans le sens de I’unité, de I’intégrité et de I’intérét
général.

Et quand il se replie et désavoue le politique, cela ne
signifie pas, a mon avis, qu’il s’enferme et se coupe de I’intérét
qu’il porte au développement et au bien étre de la société. En
effet, son réle est de toujours élever le débat au sein de la vie
publique en insistant sur les valeurs, les vertus et I’éthique sur
lesquelles devraient reposer les fondements de la vie de la cité.
Quel que soit le régime de I’Etat, laic ou confessionnel, la
spiritualité peut y étre profondément vécue tant que la liberté
d’expression y existe et que le choix individuel des croyances et
des philosophies y est respecté.

La spiritualité est exigeante, elle n’accepte ni le mensonge,
ni la manipulation. Elle nous invite & plus d’authenticité et de
clarté en nous méme afin de ne pas commettre tout ce qui peut
étre préjudiciable a autrui. L’attachement a la spiritualité
comme moyen de réalisation est contraire au repli narcissique
individuel et au rejet des engagements sociaux. Quand on voit, a
travers I’histoire, la vie menée par les grands hommes spirituels
qui ont marqué I’humanité, aucun d’eux ne s’est détourné des
affaires temporelles de ce monde pour ne s’attacher et
n’enseigner que les valeurs spirituelles concernant I’au-dela.

Mais tous sans exception, nous ont invités au bel agir, et a
I’amélioration de la condition humaine, par les intentions comme
par les actes. A la condition de commencer par appliquer a soi-
méme les valeurs que I’on exige d’autrui. C’est la voie du juste

- 38 -



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu

milieu et son éducation d’éveil qui conduit I’lhomme a I’harmonie
du temporel et du spirituel et qui I’éleve a la conscience
universelle.

Il est incontestable que I’aventure spirituelle de I’humanité
demeure un défi majeur pour le XXI® siécle. Ce besoin s’inscrit
dans la recherche et I’aspiration de I’étre humain a un idéal
supérieur. Les prophetes, les sages de I’humanité en sont
I’archétype, eux qui ont éte, a la fois, les porteurs et les guides
mais aussi les phares des civilisations qui nous ont devancés.
Toute la question est de savoir comment nos contemporains
renoueront, réaliseront et transmettront cette expérience, a
I’instar de tous ces hommes et de toutes ces femmes qui ont
incarné cet idéal noble et chevaleresque au péril de leur vie ?

Dans tous les livres sacrés de I’humanité (Védas, Tao,
Upanishads, Bible, Evangile, Coran etc...) mais aussi a travers les
contes, les légendes et les mythes de tous les peuples nous
retrouvons la trace de cette quéte obstinée du moi vers le Soi.

La différence, a mon sens, se situe plus dans le moyen ou le
mode que dans la quéte de Ila vérité elle-méme. Le
particularisme de chaque enseignement demeure pour les soufis
une bienveillance et une miséricorde de la sagesse divine envers
les hommes afin de rendre accessible a chacun la réalisation de
cette quéte.

Impossible en effet de prétendre a une paix équitable et
durable entre les hommes en occultant "la paix des cceurs”, une
paix basée sur la fraternité spirituelle "Adamique". C’est du reste
le devoir des religions, qui ont pour vocation premiere d’éduquer
et de fortifier la conscience de I'homme, en le rendant plus
responsable face a cette origine commune de I’humanité tout en
le reliant ainsi a la transcendance divine source de miséricorde.

Aprés de nombreuses expériences, rencontres et colloques,
faits il est vrai, dans un environnement souvent intellectuel,
force est de constater que l'avancée du dialogue interreligieux se

-39 -



Cheikh Khaled Bentounes

fait timidement. Et cela mon avis, parce que les institutions qui
représentent les religions restent sur leur réserve, chacun
monologue en son nom propre alors que le dialogue suppose
avant tout sincérité et échange. Au lieu d'un dialogue aseptisé ou
toute interpellation est exclue au nom du respect mutuel, ne
vaudrait-il pas mieux que cet échange, basé sur une foi solide,
soit lI'occasion d'une écoute authentique des richesses de l'autre ?

Leurs enseignements doivent avoir comme fondement la
justice, la fraternité et la solidarité entre tous les hommes dans
le respect des différences. Que pouvons nous, de part et d'autre,
apporter comme enseignement visant a plus de justice et de
solidarité ?

Notes :

1 - Al-Tawhidi, soufi de I’école de Bagdad (922 - 1023). Cf. Marc Bergé : pour
un humanisme vécu, Abu hayyan Al-Tawhidi, édition Maisonneuve,
Damas 1979.

2 - Emir Abd el-Kader, grand mystique du 19° siecle, (région de Mascara 1808 -
Damas 1883), organisateur du premier état algérien et résistant courageux a
I’invasion francaise de I’Algérie.

3 - Soren Kierkegaard, (Copenhague 1813 - id. 1855), philosophe et théologien
danois.

4 - Al- Tawhidi, supra.

5 - Cf. Cheikh Ahmed Ben Mustapha al Alawi : Recherches Philosophiques (al
abhath al alawiya fi al falsafa al islamiya), n° 8, Les Amis de I’Islam,
Drancy 1984, pp. 26 - 27.

6 - Hadith : dire, parole du Prophéte Mohammed dont la somme constitue la
Tradition (sunna).

Pour citer l'article :
* Cheikh Khaled Bentounés : La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste
milieu, Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 02, 2004,

pp. 31 - 40.
http://annales.univ-mosta.dz

- 40 -


http://annales.univ-mosta.dz

