
Revue Annales du patrimoine - N° 02 / 2004 

© Université de Mostaganem, Algérie 2004 
 

La spiritualité aujourd'hui ou la voie 
du juste milieu 

Cheikh Khaled Bentounès 
Zawyya Alaouia Mostaganem, Algérie 

Résumé : 
La religion, dans ce qu'elle a d'essentiel, de spirituel, n'a de sens que si 

elle relie l'homme à l'Absolu. Elle l'invite par une expérience vivante et intime, 
réconciliant le corps et l'esprit, à s'éveiller aux réalités subtiles. Pour se 
parfaire en l'homme, elle a besoin d'un cheminement balisé, fruit de 
l'expérience, de la sagesse et de la connaissance de ceux qui l'ont devancée. 
C'est par cette transmission fidèle et complète, que l'homme se rattache 
aujourd'hui à cet héritage précieux et fécond. C'est le lieu de ressourcement 
où se perpétue la transmission de la tradition vivante d'une génération à une 
autre. 

Mots-clés : 
religion, spiritualité, soufisme, Alaouia, altérité. 

*** 
De tout temps l’homme a essayé d’appréhender, de 

réfléchir à son destin afin de donner un sens à sa vie, à sa mort 
inéluctable et de répondre à l’angoisse provoquée par ses 
interrogations sur l’après mort. 

En effet, aussi loin que l’on puisse remonter dans l’histoire 
de l’aventure humaine nous trouvons trace de croyances et de 
rites car l’homme est mû, par un besoin inné chez lui, de relier 
ses réflexions à une dimension sacrée, religieuse ou spirituelle. 

Cet héritage lointain de l’humanité n’est il pas l’expression 
de sa quête permanente de connaissance de l’inconnaissable ? 
Dans sa vision partielle de la vérité l’homme a adoré les éléments 
de la nature, créé des idoles, divinisé des hommes, inventé des 
rites magiques, des concepts, des théologies... Mais au fond, cela 
n’est il pas l’émanation du désir constant de réaliser en lui l’état 
de l’Unité transcendantale : lien qui rattache sa vie par delà la 
mort à l’éternité, source de toute manifestation ? "Mais plus 
vaste encore sont les propos sur l’homme, car l’homme est un 



Cheikh Khaled Bentounes 

- 32 - 
 

problème pour l’homme", a dit le soufi Al-Tawhidi(1). Cela est 
incontestable, l’homme n’a élaboré sa pensée que par rapport à 
sa vision, son interrogation, du monde et de l’univers. 

Ainsi sont nées les civilisations humaines et avec elles, la 
conscience universelle. L’homme s’est distingué de l’animal par 
son intelligence ; sa capacité à s’adapter, à concevoir des règles 
de vie, des lois, des philosophies et des vertus morales. C’est le 
passage de l’homme biologique à l’être spirituel porteur de cette 
conscience universelle qui permit l’épanouissement de la société 
humaine. Les croyances et les religions furent le foyer-
laboratoire où naquirent les différentes cultures avec leurs 
multiples richesses. 

A notre époque la confusion est grande entre spiritualité et 
religion. Il s’avère même que certains religieux craignent, voire 
condamnent le spirituel car celui ci libère l’homme par une 
réflexion profonde et une méditation attentive du dogmatisme 
étroit de la dialectique et de la casuistique théologique. Cet 
enseignement permet de retrouver en nous la connaissance qui 
structure et nourrit la conscience. Cela nous conduit à 
expérimenter un état d’être en harmonie avec la réalité qui nous 
entoure. 

En ce sens la tradition soufie prêche la voie du juste milieu 
entre le temporel et le spirituel, entre la loi (charia) et la vérité 
(haqiqua). Si la première est un moyen d’adoration, une aide et 
un garde-fou permettant à l’homme de vaincre ses passions, 
d’atténuer son égoïsme et d’ouvrir son cœur à la générosité et au 
respect d’autrui, la seconde lui permet de vivre l’intime 
expérience de la présence divine. 

Par ailleurs la loi ou charia s’avère, en elle même, 
impuissante et dénuée de sens si elle se pratique sous la 
contrainte : "Nulle contrainte en matière de religion..." affirme 
clairement le Coran (s.2 v.256). 

Elle n’a de sens que si elle repose sur la foi (iman) qui 



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu 

- 33 - 
 

rattache notre conscience à l’unité transcendantale. Elle est une 
force, une énergie qui pousse l’homme vers la certitude, la 
réalisation de son être d’étape en étape, de l’extérieur vers 
l’intérieur et de l’intérieur vers l’extérieur. Elle crée ainsi un 
double mouvement qui relie le relatif à l’absolu, l’individualité 
de l’être au principe éternel et essence première de toute 
manifestation : "Il est le Premier et le Dernier, l’Apparent et le 
Caché, Il connaît parfaitement toute chose" (Coran, s.57, v.3). 

Et c’est cela précisément qui donne à la formule de l’unité 
(Tawhid) la profession de foi musulmane, (pas de divinité autre 
que Dieu et Mohammed est le messager de Dieu), sa véritable 
dimension. 

Ce double témoignage, affirmation fondamentale de tout 
croyant, ne fait qu’attester l’unicité divine en toute chose, en 
confirmant le lien indéfectible de l’homme en tant que 
dépositaire et messager de cette vérité (Khalifat). Ainsi pour le 
soufisme, l’humanité depuis Adam jusqu’à nos jours n’a de sens 
que dans la reconnaissance et le renouvellement du pacte 
primordial scellé dans la prééternité entre l’homme et Dieu : "Ne 
suis-Je pas votre Seigneur ? Oui, nous en témoignons" Coran, 
sourate 7, verset 172. Il serait vain de rechercher dans 
l’expérience de la vie une finalité autre qu’être le témoin sous 
quelque forme que ce soit de la relation du tout avec l’Un. 

Cette affirmation semble exclure tous ceux dont la foi ne 
repose pas sur le monothéisme et pourtant l’Emir Abd el Kader(2) 
nous dit dans un ses écrits, le Livre des Haltes : "S’il te vient à 
l’esprit que Dieu est ce que professent les différentes écoles 
islamiques, chrétiennes, juives, zoroastriennes ou ce que 
professent les polythéistes et tous les autres, sache en effet, Il 
est cela et qu’Il est, en même temps, autre que cela !" 

Car dans la vision spirituelle soufie toute adoration est 
vouée à Dieu, consciente ou inconsciente, la création Le 
manifeste à travers son existence même. Elle est tournée toute 



Cheikh Khaled Bentounes 

- 34 - 
 

entière vers le retour à sa source comme la goutte d’eau qui 
tombe du ciel est vouée au retour vers l’océan : "Et vers Dieu est 
le retour". (Coran, sourate 88, verset 25). Malgré la 
généralisation des connaissances et l’accroissement du savoir, 
l’homme moderne demeure insatisfait, empli d’interrogations 
quant à sa condition et incertain quant à son devenir. 

Saturé d’informations, de connaissances livresques et 
menant une vie désacralisée dont le sens se perd tous les jours, 
l’homme vit une déchirure. Elle se perçoit dans la contradiction 
entre l’attrait du monde matériel, quantitatif, et l’appel vers un 
idéal aux vertus spirituelles, qualitatives. C’est par ce 
déséquilibre et l’absence de réponse à cet appel incessant venant 
des profondeurs de la conscience, que l’homme et la femme 
d’aujourd’hui se jettent aveuglément dans la première 
expérience spirituelle qui se présente à eux. Malheureusement 
celle-ci se termine souvent par une désillusion. 

C’est l’attrait des sectes dont les méthodes brisent leur 
personnalité, les rendant passifs et malléables ou celui des voies 
du new-age faites de syncrétisme et de "melting-pot", cultivant 
l’ego narcissique, aux appétits et pulsions les plus basses. Pour 
d’autres c’est le refuge dans l’intégrisme pur et dur qui "satanise" 
l’autre en rejetant sur lui toute la responsabilité des maux qu’ils 
endurent, allant jusqu'à déclencher l’apocalypse, s’ils le 
pouvaient. 

Une grande part de responsabilité incombe aujourd’hui à 
certains leaders religieux. Par un immobilisme asphyxiant, par 
une méconnaissance des valeurs profondes contenues dans toute 
tradition ou soit tout simplement par intérêt, ils ont détourné les 
principes universels des religions. Ils ont transformé l’amour du 
prochain, la fraternité, la générosité, la recherche du bien 
commun comme finalité, le combat de l’injustice comme devoir, 
en un ritualisme dogmatique fermé et contraignant où la lettre a 
pris le pas sur l’esprit. 



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu 

- 35 - 
 

Une religion quelle qu’elle soit, amputée de sa spiritualité, 
se fige, se réduit et empêche la conscience d’évoluer vers l’être 
universel. Ni les sectes, ni les pseudo-voies basées sur des 
théories douteuses, émotionnelles ou imaginaires qui profitent de 
la souffrance, de la désorientation, de la misère humaine pour 
vendre à prix fort des paradis "clefs en mains", des nirvanas aux 
lendemains qui déchantent, ni l’enfermement religieux et 
sectaire dû à une soi-disant élection divine prédéterminée ne 
peuvent répondre à ce besoin légitime et profond de spiritualité 
de la société humaine d’aujourd’hui. 

En effet la méconnaissance profonde des valeurs et des 
enseignements de la spiritualité contenue dans les traditions font 
que de plus en plus l’homme s’évade dans l’irrationnel. Quant 
l’esprit n’est plus présent dans l’homme alors la conscience s’en 
va et la raison déraisonne. D’où l’importance de nourrir la raison, 
lumière et guidance de notre être à la source de cet héritage 
spirituel. La spiritualité s’inscrit alors dans le prolongement de la 
philosophie afin que la sagesse alimente sa réflexion et 
détermine son action, sortant, par là même, la philosophie de 
débats spéculatifs stériles. 

Comme l’écrit le philosophe Soren Kierkegaard(3) : "Il s’agit 
de trouver une vérité qui en soit une pour moi, trouver l’idée 
pour laquelle je veux vivre et mourir". 

Ainsi la valeur réelle d’une civilisation, fut-elle même la 
plus avancée techniquement, ne se mesure pas à la puissance des 
moyens matériels qu’elle met au service de l’homme mais bien à 
la hauteur où elle élève l’âme humaine. Cette élévation de l’âme 
se mesure à son état de conscience ; la somme des valeurs 
ajoutées de sa quête durant toute une vie. 

Plus notre état de conscience grandit plus l’être que nous 
sommes s’affine, sa sensibilité s’accroît ainsi que sa créativité ; 
œuvrer pour le bien dans la société, au sein de l’humanité 
devient une nécessité, un impératif, et non un devoir moral, 



Cheikh Khaled Bentounes 

- 36 - 
 

philosophique ou religieux. C’est alors le salut de l’âme ici-bas 
sans attendre de récompense future dans l’au-delà et, c’est 
enfin, le chemin fait d’amour désintéressé qui conduit vers la 
Paix. Si la démocratie est la loi du nombre, plus il y aura de 
citoyens à la conscience élevée, porteurs de valeurs nobles et 
universelles plus l’arbre de la démocratie nourrira de ses fruits 
les hommes qui trouveront sens et réalité au sein de la société. 

C’est le sens de ce qu’exprime le soufi Al-Tawhidi(4) : "Si 
vous vous étiez appliqués à suivre la voie droite et si vous étiez 
restés attachés à la raison solide et évidente, si vous vous étiez 
protégés du mal en suivant la voie spirituelle, vous auriez été 
comme une seule âme en toute situation périlleuse ou difficile ; 
ce titre de noblesse, qu’est l’harmonie et l’union, serait allé 
d’ami à un autre ami, puis à un troisième... On l’aurait retrouvé 
chez les jeunes et chez les vieux, chez celui qui guide comme 
chez celui qui est guidé, entre les deux voisins, entre les deux 
quartiers, entre deux pays". 

Ou, comme nous le rappelle le Cheikh al-Alawi dans l’une de 
ces recherches philosophiques(5) : "Les hommes constituent une 
vérité unique (muttahid al haqiqa), même s’ils sont nombreux, et 
cette vérité n’agit qu’en vue de fortifier l’humanité en 
l’homme..., (Il prend alors pour exemple, afin d’illustrer son 
propos, le rapport existant entre le corps humain et ses diverses 
composantes). A cet égard, les membres et organes du corps sont 
très instructifs. L’activité de chacun d’eux profite beaucoup plus 
aux autres parties du corps qu’à lui même et tous ensemble 
s’unissent pour le bienfait du même corps ; par exemple tandis 
que les sens participent tous en ensemble à l’augmentation de la 
perception (taqwiyyatu al hissi al mushtarak), la raison choisit ce 
qui est utile au corps. Même la raison n’agit pas pour elle même 
mais pour l’ensemble du corps ; aussi, loin de viser un bien 
égoïste, l’activité des organes et des sens et des facultés morales 
(al idrakat al batina) visent le bien de l’ensemble des parties du 



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu 

- 37 - 
 

corps. A partir de là, il est facile de généraliser la thèse. Ce que 
nous essayons de faire comprendre, c’est que l’individu humain 
doit être considéré par rapport au corps social, comme l’organe 
par rapport au corps proprement dit. Il doit donc agir plus en vue 
du bien de la collectivité qu’en vue de son bien propre. 

Bien entendu il aura la part qui lui revient, car en tant que 
membre de la collectivité, il est heureux ou malheureux selon 
qu’elle même est heureuse ou malheureuse. Si l’ensemble de la 
collectivité décide de faire respecter cette règle pour chacun de 
ses membres, nul doute que tôt ou tard, elle connaîtra le 
bonheur et le prestige parmi les nations. Ceci devrait être 
l’objectif de tout réformateur (muslih)". Le Prophète Mohammed 
(sur lui le salut et la paix) n’a-t-il pas dit : "Les croyants sont 
semblables à un seul corps ; si l’un de ses organes est malade, 
tout le corps est atteint par l’insomnie et la fièvre". 

Ainsi la spiritualité embrasse tous les domaines qui touchent 
à l’humain, à la société. Elle peut s’exprimer tout à la fois à 
travers le politique, le social, l’économique, le scientifique, etc. 
Tout ce qui concerne l’être et la société concerne la spiritualité. 

Le champ de la spiritualité et celui de la politique sont donc 
deux aspects qui se rejoignent et se complètent dans l’action et 
l’éducation civique de l’individu. Si la politique est la gestion de 
la cité des hommes, la spiritualité est la gestion de notre cité 
intérieure. Elle aide l’individu à aller dans le sens du bien, de 
l’unité, de la fraternité. Elle n’est pas donc vouée à exclure le 
politique mais au contraire à lui donner du sens, à l’humaniser. 
Plus notre spiritualité grandit, plus notre champ de conscience 
s’élargit, plus notre aptitude à prendre en compte les différents 
besoins humains et à combattre l’injustice s’affirme. 

Une règle de vie s’impose alors à nous comme le dit ces 
hadîths(6) du Prophète Mohammed : "Je ne suis satisfait pour 
autrui que de ce dont je suis satisfait pour moi même", ou 
encore : "Aucun de vous n’est véritablement croyant, s’il ne 



Cheikh Khaled Bentounes 

- 38 - 
 

préfère pour son frère ce qu’il préfère pour lui même". Le 
pouvoir politique a toujours suscité la convoitise et généré des 
conflits entre les hommes. 

Chaque parti aussi honorable soit-il ne fait que défendre ses 
propres intérêts ; d’où le risque constant du détournement des 
principes de la politique quand elle devient l’enjeu de tactiques 
partisanes ou démagogiques. Par contre, l’action de l’homme 
spirituel va dans le sens de l’unité, de l’intégrité et de l’intérêt 
général. 

Et quand il se replie et désavoue le politique, cela ne 
signifie pas, à mon avis, qu’il s’enferme et se coupe de l’intérêt 
qu’il porte au développement et au bien être de la société. En 
effet, son rôle est de toujours élever le débat au sein de la vie 
publique en insistant sur les valeurs, les vertus et l’éthique sur 
lesquelles devraient reposer les fondements de la vie de la cité. 
Quel que soit le régime de l’Etat, laïc ou confessionnel, la 
spiritualité peut y être profondément vécue tant que la liberté 
d’expression y existe et que le choix individuel des croyances et 
des philosophies y est respecté. 

La spiritualité est exigeante, elle n’accepte ni le mensonge, 
ni la manipulation. Elle nous invite à plus d’authenticité et de 
clarté en nous même afin de ne pas commettre tout ce qui peut 
être préjudiciable à autrui. L’attachement à la spiritualité 
comme moyen de réalisation est contraire au repli narcissique 
individuel et au rejet des engagements sociaux. Quand on voit, à 
travers l’histoire, la vie menée par les grands hommes spirituels 
qui ont marqué l’humanité, aucun d’eux ne s’est détourné des 
affaires temporelles de ce monde pour ne s’attacher et 
n’enseigner que les valeurs spirituelles concernant l’au-delà. 

Mais tous sans exception, nous ont invités au bel agir, et à 
l’amélioration de la condition humaine, par les intentions comme 
par les actes. A la condition de commencer par appliquer à soi-
même les valeurs que l’on exige d’autrui. C’est la voie du juste 



La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste milieu 

- 39 - 
 

milieu et son éducation d’éveil qui conduit l’homme à l’harmonie 
du temporel et du spirituel et qui l’élève à la conscience 
universelle. 

Il est incontestable que l’aventure spirituelle de l’humanité 
demeure un défi majeur pour le XXIe siècle. Ce besoin s’inscrit 
dans la recherche et l’aspiration de l’être humain à un idéal 
supérieur. Les prophètes, les sages de l’humanité en sont 
l’archétype, eux qui ont été, à la fois, les porteurs et les guides 
mais aussi les phares des civilisations qui nous ont devancés. 
Toute la question est de savoir comment nos contemporains 
renoueront, réaliseront et transmettront cette expérience, à 
l’instar de tous ces hommes et de toutes ces femmes qui ont 
incarné cet idéal noble et chevaleresque au péril de leur vie ? 

Dans tous les livres sacrés de l’humanité (Védas, Tao, 
Upanishads, Bible, Evangile, Coran etc...) mais aussi à travers les 
contes, les légendes et les mythes de tous les peuples nous 
retrouvons la trace de cette quête obstinée du moi vers le Soi. 

La différence, à mon sens, se situe plus dans le moyen ou le 
mode que dans la quête de la vérité elle-même. Le 
particularisme de chaque enseignement demeure pour les soufis 
une bienveillance et une miséricorde de la sagesse divine envers 
les hommes afin de rendre accessible à chacun la réalisation de 
cette quête. 

Impossible en effet de prétendre à une paix équitable et 
durable entre les hommes en occultant "la paix des cœurs", une 
paix basée sur la fraternité spirituelle "Adamique". C’est du reste 
le devoir des religions, qui ont pour vocation première d’éduquer 
et de fortifier la conscience de l'homme, en le rendant plus 
responsable face à cette origine commune de l’humanité tout en 
le reliant ainsi à la transcendance divine source de miséricorde. 

Après de nombreuses expériences, rencontres et colloques, 
faits il est vrai, dans un environnement souvent intellectuel, 
force est de constater que l'avancée du dialogue interreligieux se 



Cheikh Khaled Bentounes 

- 40 - 
 

fait timidement. Et cela mon avis, parce que les institutions qui 
représentent les religions restent sur leur réserve, chacun 
monologue en son nom propre alors que le dialogue suppose 
avant tout sincérité et échange. Au lieu d'un dialogue aseptisé où 
toute interpellation est exclue au nom du respect mutuel, ne 
vaudrait-il pas mieux que cet échange, basé sur une foi solide, 
soit l'occasion d'une écoute authentique des richesses de l'autre ? 

Leurs enseignements doivent avoir comme fondement la 
justice, la fraternité et la solidarité entre tous les hommes dans 
le respect des différences. Que pouvons nous, de part et d'autre, 
apporter comme enseignement visant à plus de justice et de 
solidarité ? 

Notes : 
1 - Al-Tawhidi, soufi de l’école de Bagdad (922 - 1023). Cf. Marc Bergé : pour 
un humanisme vécu, Abu hayyan Al-Tawhidi, édition Maisonneuve, 
Damas 1979. 
2 - Emir Abd el-Kader, grand mystique du 19e siècle, (région de Mascara 1808 - 
Damas 1883), organisateur du premier état algérien et résistant courageux à 
l’invasion française de l’Algérie. 
3 - Soren Kierkegaard, (Copenhague 1813 - id. 1855), philosophe et théologien 
danois. 
4 - Al- Tawhidi, supra. 
5 - Cf. Cheikh Ahmed Ben Mustapha al Alawi : Recherches Philosophiques (al 
abhath al alawiya fi al falsafa al islamiya), n° 8, Les Amis de l’Islam, 
Drancy 1984, pp. 26 - 27. 
6 - Hadîth : dire, parole du Prophète Mohammed dont la somme constitue la 
Tradition (sunna). 

Pour citer l'article : 
 Cheikh Khaled Bentounès : La spiritualité aujourd'hui ou la voie du juste 
milieu, Revue Annales du patrimoine, Université de Mostaganem, N° 02, 2004, 
pp. 31 - 40.  
http://annales.univ-mosta.dz 
 

http://annales.univ-mosta.dz

