Tamazight : Identification et identisation

Par Mohand MAHRAZI
Faculté des Lettres et des Langues
Université de Bouira

Résumé

Contrairement au discours dominant des pays maghrébins, qui considére les
langues autochtones comme un symbole de division de la nation et de sous-
développement, cet article se propose apporter une contre argumentation a ce
discours et tente de démontrer que leur reconnaissance n’est qu’un acte de
réhabilitation de 1’identit¢é maghrébine, de réconciliation du peuple
maghrébin avec lui-méme et de démocratisation, qui permettra a ces pays de
rentrer dans une autre phase, qui est celle du développement et de la
modernité.

Mots clés

Langues au Maghreb, identification, identisation, politique linguistique,
revendication amazighe.

; gadle

aluiily Clall ey Gulal) D) Gl @lad i A bl Joall Sl Gladll (e
ol edlsie) O e oy of Jslass elladll 13g] aliae il lay) Jladdl 138 aely Al
s 3 el 4g3 il candi pa (oliall uendl) pllatl (el Lselly Ciljie) (55
Aipeanlly shaill Alaya ¢gal Alaye ) JEYL Js3 o3l

el cilalgl)

ol allae (gl Al (Jila [ Ailes cayiall il

65



Tamazight : Identification et identisation

"Chaque Homme est attaché a sa culture maternelle comme
Pouvrier a I’outil qu’il a toujours manié".
(Malherbe M., 1983 : 267).

La notion d’identité est trés complexe, paradoxale et difficile a
circonscrire, car elle "se construit dans la confrontation de
I'identique et de l'altérité, de la similitude et de la différence”
(Tap P., 1981). Elle est toujours sociale et personnelle : on veut
étre différent des autres, mais on veut également appartenir a un
groupe. De ces deux processus résultent "deux concepts qui sont
a la fois opposés et complémentaires: I’identisation® et
I’identification " (Piccin A., 2005). L'identisation ou "auto-
identification” ou encore "singularisation™ est le processus par
lequel I’individu prend distance par rapport a 1’autre et tend a se
différencier, a s’affirmer, a s’émerger, a se valoriser et a devenir
unique et original. En revanche, I'identification est le processus
inverse par lequel I'individu s'integre a un ensemble plus vaste et
dans lequel il tend a se fondre en neutralisant ses
caractéristiques. C’est dans cette problématique universelle que
s’inscrit la question de I’identit¢ amazighe. En effet, selon
Ahmed Boukous (1995: 162), le premier releve de "I’Ego
collectif et individuel conduisant a la recherche forcenée de la
distinction, de I’autonomie et de la singularité" et le second est
celui de "I’ Alter poussant a briser les forces du particularisme, et
a dissoudre la spécificité en vue de son intégration dans une
entité plus globalisante™.

! Néologisme introduit par Pierre TAP en 1979, dérivé de "identifier" avec le
suffixe "iser", avec un sens opposé de celui du verbe "identifier". Etre
identisé : se démarquer des autres, étre singulier dans ses spécificités ; étre
identifi¢ c’est étre interdépendant dans ses appartenances, et associé aux
groupes de référence (Francine Grelier, 2010 : Vers une théorie de l’action
associative : la praxis de [’éducation populaire, Thése de doctorat,
Université Rennes).

66



Mohand MAHRAZI

La situation sociolinguistique en Afriqgue du Nord a
toujours éte problématique, car la politique linguistique pronée a
ce jour par les pouvoirs en place semble en opposition avec la
réalité quotidienne maghrébine. Cette realité se caractérise par la
coexistence de plusieurs langues qui sont 1’arabe dialectal
(maghrébin), I’amazigh, le frangais et 1’arabe classique. Les
deux premieres sont des langues maternelles, elles sont
quasiment supplantées par ces deux derniéres parce que, d’une
part, I’arabe classique est considéré comme la langue de la
cohésion sociale et, d’autre part, le francais symbolise la
modernité.

Au Maghreb, lorsqu'on décide d'exclure les langues
autochtones on prétexte que ces variétés ne sont pas des langues,
mais des dialectes sans valeur, et toute revendication
d’appartenance a une identité, autre que celle "arabo-
islamique ", est considérée comme une atteinte a I’unité de la
nation et reléve d’un régionalisme qu’il faudrait a tout prix
combattre. De ce fait, les dirigeants des pays nord-africains
n’hésitent pas a uniformiser politiquement ces sociétés en
manipulant I’identitaire —qui aurait dd étre le ciment de 1’unité
de ces peuples— parce que ces sociétés ont une histoire et une
culture communes.

A T’heure actuelle, il est opportun voire nécessaire de
réfléchir au rdle que joue la dimension linguistique dans tout
processus de développement. Méme si les spécialistes du
développement ne se réferent pas directement aux problémes
linguistiques, ils reconnaissent que 1’échec du développement
est lié a un déficit de formation et par conséquent au moyen de
transmission. C’est grace a la langue que nous organisons notre
monde, construisons notre histoire, réalisons nos projets et
exprimons nos pensees. En effet, il semble que la langue peut
étre aussi bien, un obstacle au développement et a la
transmission des connaissances, ainsi qu’un moyen pour Yy
parvenir lorsque certaines conditions sont réunies. Jean-Claude

67



Tamazight : Identification et identisation

Corbeil® évoque a juste titre le rdle que joue la langue dans la
sociéte. Pour lui, il est double : elle joue un réle primordial a la
fois dans le développement, comme instrument de
communication, et dans I’identité culturelle, comme symbole
d’appartenance et facteur d’intégration sociale. Donc, les
rapports entre langues et vie sociale reléevent a la fois des
problémes  d’identités, de culture, d’économie, de
développement, problémes auxquels n’échappe aucun peuple.

On pourrait ainsi dire que, dans le développement, tout
est lié, et on ne peut dissocier les aspects culturels, des aspects
économiques ou politiques. Selon Jean-Claude Corbeil, le
développement passe obligatoirement par les pratiques
linguistiques et toute intention de développement doit prendre
en considération ses propres implications culturelles, et tout
particulierement ses implications linguistiques.

Si la relation formation et développement est évidente,
reste encore la question de savoir dans quelle langue doit-on étre
formé pour étre performant. D’un point de vue linguistique,
aucune langue n’est a priori plus adaptée qu’une autre. Il n’y a
pas de langue prédisposee a étre la langue du développement.
Elle I’est (ou le devient) par la contingence historique et la
volont¢ de ceux qui [’utilisent. Mais du point de vue
socioculturel et psychologique, 1’enseignement des langues
premiéres est un préalable, car selon les spécialistes, le succes
méme de I’apprentissage de la langue étrangére sur une grande
échelle, passe d’abord par I’enseignement de et par ces langues
maternelles.

Depuis les indépendances, nos dirigeants pratiquent la
politique qui consiste a "diviser pour régner”. De ce fait, les

2 Cité dans Guy Rondeau, 1983 : Introduction a la terminologie. Deuxiéme
Edition Gaétan Morin Editeur. Québec. Page XXXII.

68



Mohand MAHRAZI

valeurs qui auraient pu cimenter 1’unité du peuple maghrébin (la
nation, la culture et la langue) se voient donc manipulées et
exploitées a des fins idéologiques, voire parfois personnelles. Le
refus de la réalité linguistigue maghrébine a développé des
mouvements extrémistes, notamment le phénoméne de repli
identitaire agressif qui se traduit par le rejet violent de toute
autre culture.

La question de [I’identit¢ amazighe suscite un
questionnement. Entre autres : Quel est le role de 1’identification
ou de I’identisation dans la construction de la personnalité chez
I’individu ? Revendiquer sa langue, releve-t-il de I’identification
ou de I’identisation ? Comment ’individu peut-il satisfaire ses
propres aspirations et répondre en méme temps aux attentes
sociales ? La reconnaissance des langues et des cultures
nationales, conduit-elle a 1’unité de la nation ou au contraire a sa
dislocation ? Quels rapports peut-on établir entre I'identisation et
I’identification ? C’est donc a ces questions que cet article
s'attache de répondre.

Réhabilitation, réconciliation et démocratie

" Mais quelle démocratie peut-on construire quand le fait d’en laisser
dépérir quelques-unes ou de hater la disparition de certaines
d’entre elles, de fagon arbitraire et discriminatoire,
équivaut a enlever un peu plus la parole
a une partie des hommes ?"

(Canciani D., 1990).

Gilbert Grandguillaume (1998) se pose la question suivante :
est-il possible d’imaginer, de réver de ce qu’aurait pu €tre une
Algérie fondée sur des pratiques linguistiques saines ? En effet,
pour Salem Chaker (1989 : 43), tant que nous n’aurons pas
assumé I’ensemble de notre patrimoine, dans sa diversité et avec
ses contractions éventuelles, nous ne sortirons pas du marasme
et du sous-développement culturel. Pour lui, il ne peut y avoir de

69



Tamazight : Identification et identisation

création, ni de vie culturelle réelle lorsqu’on ampute le pays de
I’une de ses dimensions constitutives essentielles, lorsqu’on
cultive I’amnésie historique et culturelle, lorsqu’on s’impose des
légitimités et des filiations artificielles, lorsqu’on prétend
construire 1’avenir sur le mythe plutdt que sur les réalités.
Effectivement, la prise en charge de la dimension amazighe ne
pourra qu’ouvrir des perspectives aux citoyens pour participer
au développement du pays et contribuer a la réhabilitation du
patrimoine national. Cette option créerait une sorte d’espace de
tolérance et d'ouverture, qui constitue la base la plus solide de la
démocratie. La reconnaissance de sa langue aurait signifié que
chaque fragment aura sa place et suscitera un réel sentiment
d’appartenance a la méme nation. Dans cette situation, les pays
du Maghreb ne pourraient progresser qu’en assumant tout leur
passé, en 1’occurrence les cultures incarnées par les différentes
langues en place.

L’un des fondements de la démocratie est la
reconnaissance des droits culturels. La démocratie est le seul
systeme qui soit capable de traiter les problémes de minorités de
manicre pacifique et équitable. Or, tout le monde s’accorde
désormais sur la relation qui lie fortement la démocratie et le
développement : il ne peut y avoir de développement sans la
démocratie. L’égalit¢ entre les différentes civilisations des
différents groupes ethniques et 1’égalité de leurs valeurs est un
acte démocratique qui permet a ces groupes de vivre dans la
convivialité et le respect mutuel. Dans cette perspective, il est
impératif de ne pas faire de la revendication amazighe, une
question ethnique, étant donné que la plupart des arabophones
actuels ont des ancétres berbérophones.

Le mouvement amazigh, dés sa naissance, a fait de la
question de la "constitutionnalisation de I’amazighité" 1’une de
ses priorités pour la réconciliation du peuple avec son identité,
sa culture et sa langue. L’amazighité en tant que culture permet
de satisfaire tous les préalables politico-culturels a la

70



Mohand MAHRAZI

démocratisation et le développement de la région, car le
mouvement amazigh en lui-méme est porteur d’une
revendication de pluralisme, de tolérance ; la diversité et de la
liberté. Cette diversité pourrait étre le moteur qui incite au
renforcement des liens, & la coopération et au développement
plutét qu’un motif d’¢éloignement et de confrontation. Salem
Chaker (1989 : 44) invite tous les Maghrébins —y compris les
arabophones — a participer a la réappropriation de I’amazighité,
car selon lui, le Maghreb en se réconciliant avec lui-méme, en
s’acceptant dans sa complexité et sa diversité, peut étre lieu de
création et d’épanouissement.

Le cas de I’Espagne nous enseigne, que c’est en
défendant leur particularisme, que les minorités linguistiques du
pays ont efficacement contribué au passage a la démocratie et a
sa consolidation. S’ils veulent réussir dans leurs politiques
linguistiques, les pays du Maghreb auraient donc intérét a
s’inspirer de I’expérience de ce pays.

Développement et modernité

"La langue doit servir d’abord a répandre la science et non la science
a défendre la langue. Isaac Stern disait : on ne se sert pas
de la musique pour jouer du violon, mais on joue
du violon pour faire de la musique"
(Lehn J. M., 1990).

La marginalisation des langues maternelles au profit de
’arabe classique en Afrique du Nord n’a pas permis a ce dernier
de devenir un instrument de promotion sociale et de
développement économique et humain. Cela s’explique par le
fait que cette langue n’est pas celle du peuple, mais celle que le
pouvoir a imposée a ce dernier. Un développement sociétal
global n’est possible que lorsque toutes les composantes
interagissent efficacement et harmonieusement. Pour que la
langue joue pleinement son réle de vecteur de developpement

71



Tamazight : Identification et identisation

culturel et scientifique, il faut qu’elle soit, la langue du
quotidien, capable, par sa terminologie, de transmettre toutes les
connaissances qui sont a la base du développement social et
économique des communauteés linguistiques.

La place de toute langue nationale comme langue
scientifigue se situe a deux niveaux: la diffusion des
connaissances et la formation de la pensée individuelle. En effet,
I’effet positif de ’'usage de la langue premicre des enfants dans
I’éducation de base est incontestable. Toute société qui désire
s'épanouir pleinement a notre époque se doit d'intégrer le savoir
scientifique. De son cOté, Foued Laroussi (1993) rappelle que
toutes les langues maternelles ont la souplesse nécessaire pour
intégrer la modernité et demeurer dans le dynamisme de la vie.

Si nous voulons intégrer la civilisation universelle en vue
d’un développement économique, politique et social, la rupture
avec I’arabo-islamisme est indispensable. Nous devons donc
nous libérer de cette idéologie, et devenir nous mémes, c’est-a-
dire, devenir des Maghrébins "maghrébins™ (Oulhaj L., 2001).

Le dynamisme d’une société, d’un peuple ou d’une
langue vient de sa vitalité, de sa créativité, de sa capacité a se
donner les instruments nécessaires pour exprimer et traduire ses
sensibilités et ses découvertes. En effet, la production culturelle :
la chanson le théatre et toutes expressions quotidiennes, passent
mieux par les langues maternelles. Le développement de la
région passe donc par le développement de ses langues, car
méme si aujourd’hui les langues occidentales sont assez
développées pour transmettre le savoir scientifique et technique,
elles sont inaptes a exprimer, en profondeur et dans toute sa
diversité¢, I’environnement socioculturel de la plupart des
sociétés.

L'activité économique, surtout dans le domaine tertiaire,
oriente ou méme contraint les choix linguistiques des personnes
a la recherche du bien-étre : une langue qui ne permet pas de

72



Mohand MAHRAZI

gagner sa vie ou de réussir professionnellement est une langue
de seconde zone. Il semble que la "maghrébanité™ devrait passer
davantage par les "véritables langues du peuple", soit 1’arabe
maghrébin et I’amazigh, que d'abord par I’arabe classique ou le
francais. La pluralité linguistique est une richesse et non une
malédiction pour la nation. Regardons par exemple, les pays les
plus riches d’Europe : le Luxembourg, la Suisse, le Canada et
autres, sont des pays plurilingues.

Au Maghreb, I’agriculture est parmi les plus importantes
bases économiques. En raison d’exodes massifs, aujourd’hui,
elle se retrouve menacée. Pour Michel Malherbe (1983 : 395), si
I’on  veut éviter d’excessifs exodes des populations,
I’enseignement de base doit étre adapté aux réalités du village :
agriculture, hygiéne, équilibre de la nature, et, selon lui, la
langue locale est beaucoup mieux adaptée a ces réalités (hnoms
de plantes, d’animaux, de phénomenes climatiques, etc.).

Pour sortir de la crise que vivent aujourd’hui ces Etats
maghrébins, dans toutes leurs dimensions (politique et
idéologique, économique, identitaire, conflits ethniques...), il
faut qu’ils assument leur pass¢ dans toutes ses
composantes (culturelle, linguistique, identitaire, et méme
religieuse). Car, le r6le des pouvoirs en démocratie n’est pas
d’ignorer cette richesse linguistique, mais de garantir la
cohabitation et le libre exercice par 1’établissement des régles
permettant dialogue et coexistence.

Pour conclure

"S’il est vrai que les langues demeurent avant tout les instruments
de communication, elles servent aussi bien a d’autres fins :
elles sont méme 1’objet d’amour,
de mépris ou de haine"

(Leclerc J., 1986 : 38).

73



Tamazight : Identification et identisation

La diversité linguistique, qui est une réalité
incontournable de toutes sociétés humaines, en aucun cas ne
remet en cause ’unité des Etats, mais au contraire, elle constitue
une source d’enrichissement, et sa reconnaissance dans un Etat
permet de réunir dans une méme structure politique des
individus ainsi que des groupes d’origines ethniques et
linguistiques diverses  (Leclerc J., 1986: 175), et par
conséquent, elle permet a ces populations de vivre en harmonie.

Revendiquer sa langue® n’implique pas la volonté de
s’isoler. Se distinguer ne signifie pas nécessairement se
disjoindre. Le MCB*, tout comme le MCA® posent en premier
lieu, le probléeme de la diversité des populations et de la

3 La langue joue un rdle trés important et remplit diverses fonctions au sein
de la société. Denise Daoust et Jacques Maurais 1987 : 22) en distingue cing,
qui sont sur certains aspects tres différentes de celles de Jakobson :

» La fonction intégrative : la langue maternelle et, d’une certaine
maniére, D’acquisition d’une langue étrangere permettent la
participation a la culture d’un groupe ethnique, soit parce qu’elle est
I’'un des éléments les plus importants, soit parce qu’elle permet
d’accéder de I’intérieur aux autres éléments de cette culture.

» Les fonctions de communication et d’expression, sont corrélatives,
puisqu’elles rejoignent deux intentions du méme acte de parole : dire
le plus exactement possible ce qu’on I’on a dire (s’exprimer), en
puisant dans la connaissance que 1’on a de la langue les éléments les
plus aptes a transmettre le message; se faire comprendre
(communiquer), en tenant compte de la capacité linguistique de
I’interlocuteur.

> La fonction esthétique se manifeste lorsque la langue est considérée
comme un matériau dont on veut tirer des effets, comme il arrive en
littérature, en poésie, au théatre, dans la chanson, ou encore en
publicité ou en art oratoire.

» Enfin la fonction ludique : indique que 1’usage du systéme linguistique
est aussi une source ou une occasion de jeu et de plaisir.

4 Mouvement Culturel Berbere (en Algérie).

> Mouvement Culturel Amazighe (au Maroc).

74



Mohand MAHRAZI

définition culturelle maghrébine dans sa pluralité. L’identité
nationale n’est pas exclusive. En effet "chacun de nous peut,
d’une maniére plus ou moins forte, s’identifier a sa famille, a sa
région, a sa classe, a son groupe politique, a sa religion. Les
appartenances se reflétent dans les consciences, s’effacent ou
s’affirment, selon les situations", disait Mohamed Harbi (1992 :
29).

Contrairement a la conception du discours dominant qui
fait la confusion entre diversité et division, le role de la langue,
comme marque identitaire, ne peut étre qu’unificateur dans la
mesure ou les langues maternelles symboliseraient la diversité et
non la division. Pour les mouvements culturels amazighs (MCB,
MCA), la revendication de la langue et de la culture amazighes
s’inscrit dans une perspective intégrationniste et non séparatiste
et ils posent comme prémisse le caractére pluriel de 1’identité
maghrébine.

Outre les droits culturels, ces deux mouvements incluent
dans leurs revendications la liberté, 1’égalité, la démocratie...,
car comme le disait Miloud Taifi (2004), la mouvance n’est pas
seulement porteuse d’une revendication identitaire, relativement
a la reconnaissance de la langue et de la culture amazighes, bien
plus, elle prone et réclame, du moins a travers sa frange
intellectuelle, d’autres valeurs indispensables pour accéder a une
démocratie effective, tels, par exemple, les droits de ’homme, la
libération de la femme du joug juridique, la transparence dans la
gestion étatique, la libert¢ de culte, 1’égalité des chances,
naturellement, I’autonomie culturelle.

Le probleme amazigh n'est, ni ethnique ni régional,
méme si la revendication identitaire amazighe s'exprime
principalement au niveau des régions berbérophones. La
berbérité constitue en fait le fondement culturel de la population
maghrébine dans son ensemble, le patrimoine commun a tous
les habitants de 1’Afrique du Nord. Le mouvement amazigh est
I'expression d'une revendication identitaire en contradiction avec

75



Tamazight : Identification et identisation

la culture exclusiviste de ces Etats. La reconnaissance de la
langue amazighe complétera une fois pour toutes la
maghrébanité du peuple maghrébin et exclura dans les esprits
I’idée d’instabilité ou tout autre faux argument, car I’expérience
a démontré que plusieurs pays abritent une multitude de groupes
ethniques qui jouissent des mémes droits culturels et qui
possédent jusqu’a plus de deux langues officielles et/ou
nationales sans que cela induise une instabilité ; au contraire,
c’est une complémentarité et une richesse. Les exemples sont
nombreux : I’Espagne, 1’Inde, la Suisse®.

Pour conclure, il importe de rappeler que le droit & la
différence culturelle et linguistique fait partie intégrante des
droits de ’Homme dans leur acception universelle. Il faut
rappeler aussi que les deux Mouvements Culturels (Berbére /
Amazigh) tirent leur force de ce cadre juridique international, et
fondent leur 1égitimité sur les droits linguistiques et culturels tels
qu’ils apparaissent dans la Déclaration Universelle des Droits de
I’Homme, a Dinstar de toutes autres manifestations des
minorités. Cependant, a la différence de certaines minorités
mondiales représentant des nationalismes locaux, au Maghreb,
ces mouvements ne réclament nullement une indépendance
étatique, a ’exemple des mouvements indépendantistes corses et
des séparatistes basques... Par conséquent, comme nous
I’affirme Ahmed Boukous (1995 : 85) : "I’amazighité n’est pas

6 Partout dans le monde différentes langues coexistent dans le méme pays. Louis-Jean
Calvet (1996 : 95), parle de "paix linguistique suisse". En effet, la Suisse est,
constitutionnellement un pays quadrilingue: l'allemand (74,2 %), le francais (20,6%)
et I'italien (4 %) sont des langues nationales et officielles. Cependant, le romanche
(1,1 %) est langue nationale depuis 1938 et devient langue (semi-)officielle depuis
1999. La Suisse constitue un exemple qui vient s’inscrire en faux contre la conception
romantique de I’Etat-Nation qui fait de la langue commune (quand ce n’est pas la race
commune) a la fois le symbole et le garant de 1’unité nationale. Pour Louis-Jean
Calvet (1996 : 96), cette "paix linguistique", garantie par un appareil juridique précis,
constitue un modéle de politique et de planification que certains pays pourraient
envier.

76



Mohand MAHRAZI

vue ici a travers ’ethnicité, mais a travers la culture. Une culture
nourrie pendant des siecles par des apports phéniciens, grecs,
romains, arabes, européens ...". Enfin, nous dirons que I’analyse
de T’identit¢ amazighe se concoit comme un travail de
construction sur soi et comme un projet commun : se vouloir
ensemble et s’accepter mutuellement. "La diversité nous a
constitués. L’altérit¢é nous a enrichis™ disait Hadj Miliani
(2004).

La langue est donc étroitement liée a 1’identité qui est, le
lieu ou s’exprime et se construit le plus profond de la
personnalité individuelle et collective, le lien entre passé et
présent, individu et société, conscient et inconscient. "L’identité
s’inscrit ainsi, nécessairement, dans un entre-deux, du singulier
et du pluriel, de ’interne et de I’externe, de 1’étre et de 1’action,
de I’ego et de I’alter, de la défensive et de I’offensive, de
I’enracinement et de la migration, de I’assimilation et de la
discrimination, de I’insertion et de la marginalisation” (Tap P.,
1981). En ce sens "identité = mémoire = continuité = histoire =
traditions = je et nous” (Koulayan N. & Baaya L.G., 2005).

Bibliographie

ABRIC J.-C. (sous la direction de), 2003 : Exclusion sociale,
insertion, prévention, Toulouse, Erés.

Benrabah M., 1999, Langue et pouvoir en Algérie : Histoire
d’un traumatisme linguistique. Editions Séguier. Paris.

Boukous, A., 1995, Société, langues et cultures au Maroc,
série : Essais et études n° 8, Faculté des Lettres et des Sciences
Humaines de Rabat, Maroc.

Bourdieu P., 1980 : Le sens pratique. Paris, Ed. Minuit.

Calvet L. J., 1993, La sociolinguistique, Coll. « Que- sais-
je ? », PUF.

Canciani D., 1990, "Une science et une politique pour babel. Les
minorités, du conflit & la planification linguistique"”, in AWAL,
Cahiers d’études Berberes, pp. 24-36.

Chaker S., 1989, Berberes aujourd hui. Editions I’Harmatan.

77



Tamazight : Identification et identisation

Codol J.-P., 1980: «La quéte de la similitude et de la
différenciation sociale. Une approche cognitive du sentiment
d'identité ». In Identité individuelle et Personnalisation,
Toulouse, Privat, pp. 153.163.

Codol, J.-P., 1979 : Semblables et différents. Recherche sur la
quéte de la similitude et de la différence sociale. Thése d’FEtat,
université de Provence.

Daoust D. & J. Maurais 1987, « L’aménagement linguistique »
in Politique et Aménagement linguistique. Textes publiés sous la
direction de Jacques Maurais. Conseil de la langue francaise,
Québec. pp. 5- 46.

Delsol C., 1994 : Démocratie. L’identité incertaine, Paris,
Musnier-Gilbert.

Donzelot J., 1991 : Face a [’exclusion, Paris, Esprit.

Drozd I. & Daniel T., 1995 : L identité volée, Paris, Casterman.
Goguel D’Allondans A., 2003 : L’exclusion sociale : les
métamorphoses d'un concept 1960-2000, Paris, L’Harmattan.
Grandguillaume G., 1998, « L’arabisation et la question des
langues en Algérie », in CDL- LIDILEM université de Stendhal
—Grenoble I11. De la didactique des langues a la didactique du
plurilinguisme. Textes réunis par Jacqueline Billiez, pp. 215-
219.

Grelier F., 2010 : Vers une théorie de l’action associative . la
praxis de [’éducation populaire, These de doctorat, Université
Rennes.

Green C., 1995: Camouflage et fausse identité, Paris,
Gallimard.

Harbi M., 1992, L Algérie et son destin, Croyants ou citoyens,
ARCANTERE Ed

Koulayan N. & Baaya L.G. (juillet 2005), «Les NTIC de
I’invisible au visible. Usages et représentations pour les
minorités de 1’espace francophone sud (Afrique de 1’Ouest) »,
Session 6 : Cultures et langues, la place des minorités en ligne
sur le site : http://www.initiatives.refer.org/_notes/sess607.htm
Laroussi F., 1993, «Processus de minoration linguistique au
Maghreb » in Cahier de linguistique sociale No 22 : Minoration

78



http://www.initiatives.refer.org/_notes/sess607.htm

Mohand MAHRAZI

linguistique au Maghreb. Dirigée par Laroussi F. SUDLA
CNRS, pp. 45-56.

Leclerc J., 1986, Langue et société. Mondia. Editeurs.

Léonetti I. & Vasquez A., 1990 : Stratégies identitaires, Paris,
PUF.

Malherbe M., 1983, Les langages de [’humanité:. une
encyclopédie de 3000 langues parlées dans le monde,
SEGHERS, Paris.

Mc Clintock N., 2000 : Fausse identité, Paris, L’élan vert.
Mhenni F., 2004, Algérie, La question kabyle. Editions
Machalon, Paris.

Miliani H. M., 2004, « Les politiques linguistiques en Algérie :
entre convergence et diversité », in Langues et contacts des
langues dans [’aire méditerranéenne . pratique, représentation,
gestion. L’Harmattan Paris. Textes réunis par P. Dumont et C.
Sautodomingo. Ed. AUPELF-UREF —Chateau Goutier 2000, pp.
211-218.

Missaoui L., 2003 : Les étrangers de ['intérieur, Paris, Payot.
Oulhaj L., 2001, « Développement et amazigh », Rencontre du
25 mars 2001 autour de la Culture Amazighe) (ASSOCIATION
IGHBOULA DE M’RIRT), consulté le 6 mars 2004 sur le site :
http://www.membres.lycos.fr/izlanimazighen/mrirt0301.htm
Petitot J., 1977 : « Identité et catastrophes. Topologie de la
différence ». In L’identité. Séminaire dirigé par Lévi-Strauss.
Figures Grasset, pp. 109-156.

Piccin A. (septembre 2005), « Marqueurs de I’identité Wallone,
Francosphére — Wallonie —Document (I-1V) » in Francoshére
(premier journal du Monde Latin et de la Francophonie), octobre
2005, p Let 2.

Pollack M., 1993 : Une identité blessée. Etude de sociologie et
d’histoire, Paris, Metaillé.

Risso E. & Barreiro R., 2002 (Tome 1) : L’identité perdue,
Paris, Erko.

Rondeau G., 1983, Introduction a la terminologie. Deuxiéme
édition Gaétan Morin éditeur. Québec.

79


http://www.membres.lycos.fr/izlanimazighen/mrirt0301.htm

Tamazight : Identification et identisation

Taifi M., 2004, «On oublie que le berbere est une langue

vivante », entretien avec le professeur Miloud Taifi dans le

quotidien national Le Matin, 17 janvier.

Tap P., 1985: Masculin et féminin chez I'enfant. Toulouse,
Privat.

Tap P., 1986a: Identité individuelle et personnalisation,

Toulouse, Privat.

Tap P., 1986b : Identités collectives et changements sociaux,

Toulouse, Privat.

Tap P., 1987 : « ldentité, style personnel et transformation des

réles sociaux ». BULLETIN DE PSYCHOLOGIE. Tome XL -

N° 379.

TapP. 1981 : «ldentité, identification et représentation du

sexe : Approche pour une étude de la personnalisation de

I’acteur social ». Thése de Doctorat d’Etat, Université de Paris-

Nanterre).

Tap P., 2005, « Identité et exclusion », Connexions, 2005/1 no

83, p. 53-78. DOI : 10.3917/cnx.083.0053. Article disponible en

ligne a l'adresse: http://www.cairn.info/revue-connexions-2005-

1-page-53.htm

Zonabend F., 1977 : «Pourquoi nommer ». In L’identité.

Séminaire dirigé par Lévi-Strauss. Figures Grasset, pp. 257-285.

80


http://www.cairn.info/revue-connexions-2005-1-page-53.htm
http://www.cairn.info/revue-connexions-2005-1-page-53.htm

