
65 

 

Tamazight : Identification et identisation  

 

Par Mohand MAHRAZI  
Faculté des Lettres et des Langues 

Université de Bouira 

 

Résumé 

Contrairement au discours dominant des pays maghrébins, qui considère les 

langues autochtones comme un symbole de division de la nation et de sous-

développement, cet article se propose apporter une contre argumentation à ce 

discours et tente de démontrer que leur reconnaissance n’est qu’un acte de 

réhabilitation de l’identité maghrébine, de réconciliation du peuple 

maghrébin avec lui-même et de démocratisation, qui permettra à ces pays de 

rentrer dans une autre phase, qui est celle du développement et de la 

modernité.  

Mots clés 

Langues au Maghreb, identification, identisation, politique linguistique, 

revendication amazighe. 

 

 : ملخص

بعكس الخطاب السائد للدول المغاربية، التي تعتبر لغات سكان البلاد الأصليين رمزا للتخلف وانقسام 
الأمة، يزعم هذا المقال الإتيان بدليل مضاد لهذا الخطاب، ويحاول أن يبرهن على أنّ اعترافها ليس 

هه الديمقراطي الذي سيسمح سوى اعتراف بالهوّيّة المغاربيّة، لتصالح الشعب المغاربي مع نفسه، ولتوجّ 
 لهذه الدّول بالانتقال إلى مرحلة أخرى؛ مرحلة التطور والعصرنة.

 
 :الكلمات المفاتيح

 

 لغات المغرب، مماثلة / تماثل، سياسة لغوية، مطالب أمازيغيّة.

 



Tamazight : Identification et identisation 

66 

 

 

"Chaque Homme est attaché à sa culture maternelle comme 

l’ouvrier à l’outil qu’il a toujours manié". 

(Malherbe M., 1983 : 267). 

 

La notion d’identité est très complexe, paradoxale et difficile à 

circonscrire, car elle "se construit dans la confrontation de 

l'identique et de l'altérité, de la similitude et de la différence" 

(Tap P., 1981). Elle est toujours sociale et personnelle : on veut 

être différent des autres, mais on veut également appartenir à un 

groupe. De ces deux processus résultent "deux concepts qui sont 

à la fois opposés et complémentaires : l’identisation1 et 

l’identification " (Piccin A., 2005). L'identisation ou "auto-

identification" ou encore "singularisation" est le processus par 

lequel l’individu prend distance par rapport à l’autre et tend à se 

différencier, à s’affirmer, à s’émerger, à se valoriser et à devenir 

unique et original. En revanche, l'identification est le processus 

inverse par lequel l'individu s'intègre à un ensemble plus vaste et 

dans lequel il tend à se fondre en neutralisant ses 

caractéristiques. C’est dans cette problématique universelle que 

s’inscrit la question de l’identité amazighe. En effet, selon  

Ahmed Boukous (1995 : 162), le premier relève de "l’Ego 

collectif et individuel conduisant à la recherche forcenée de la 

distinction, de l’autonomie et de la singularité" et le second est 

celui de "l’Alter poussant à briser les forces du particularisme, et 

à dissoudre la spécificité en vue de son intégration dans une 

entité plus globalisante".  

                                                 
1 Néologisme introduit par Pierre TAP en 1979, dérivé de "identifier" avec le 

suffixe "iser", avec un sens opposé de celui du verbe "identifier". Etre 

identisé : se démarquer des autres, être singulier dans ses spécificités ; être 

identifié c’est être interdépendant dans ses appartenances, et associé aux 

groupes de référence (Francine Grelier, 2010 : Vers une théorie de l’action 

associative : la praxis de l’éducation populaire, Thèse de doctorat, 

Université Rennes). 



Mohand MAHRAZI 

 67 

La situation sociolinguistique en Afrique du Nord a 

toujours été problématique, car la politique linguistique prônée à 

ce jour par les pouvoirs en place semble en opposition avec la 

réalité quotidienne maghrébine. Cette réalité se caractérise par la 

coexistence de plusieurs langues qui sont l’arabe dialectal 

(maghrébin), l’amazigh, le français et l’arabe classique. Les 

deux premières sont des langues maternelles, elles sont 

quasiment supplantées par ces deux dernières parce que, d’une 

part, l’arabe classique est considéré comme la langue de la 

cohésion sociale et, d’autre part, le français symbolise la 

modernité. 

Au Maghreb, lorsqu'on décide d'exclure les langues 

autochtones on prétexte que ces variétés ne sont pas des langues, 

mais des dialectes sans valeur, et toute revendication 

d’appartenance à une identité, autre que celle "arabo-

islamique ", est considérée comme une atteinte à l’unité de la 

nation et relève d’un régionalisme qu’il faudrait à tout prix 

combattre. De ce fait, les dirigeants des pays nord-africains 

n’hésitent pas à uniformiser politiquement ces sociétés en 

manipulant l’identitaire –qui aurait dû être le ciment de l’unité 

de ces peuples– parce que ces sociétés ont une histoire et une 

culture communes. 

À l’heure actuelle, il est opportun voire nécessaire de 

réfléchir au rôle que joue la dimension linguistique dans tout 

processus de développement. Même si les spécialistes du 

développement ne se réfèrent pas directement aux problèmes 

linguistiques, ils reconnaissent que l’échec du développement 

est lié à un déficit de formation et par conséquent au moyen de 

transmission. C’est grâce à la langue que nous organisons notre 

monde, construisons notre histoire, réalisons nos projets et 

exprimons nos pensées. En effet, il semble que la langue peut 

être aussi bien, un obstacle au développement et à la 

transmission des connaissances, ainsi qu’un moyen pour y 

parvenir lorsque certaines conditions sont réunies. Jean-Claude 



Tamazight : Identification et identisation 

68 

 

Corbeil2 évoque à juste titre le rôle que joue la langue dans la 

société. Pour lui, il est double : elle joue un rôle primordial à la 

fois dans le développement, comme instrument de 

communication, et dans l’identité culturelle, comme symbole 

d’appartenance et facteur d’intégration sociale. Donc, les 

rapports entre langues et vie sociale relèvent à la fois des 

problèmes d’identités, de culture, d’économie, de 

développement, problèmes auxquels n’échappe aucun peuple. 

On pourrait ainsi dire que, dans le développement, tout 

est lié, et on ne peut dissocier les aspects culturels, des aspects 

économiques ou politiques. Selon Jean-Claude Corbeil, le 

développement passe obligatoirement par les pratiques 

linguistiques et toute intention de développement doit prendre 

en considération ses propres implications culturelles, et tout 

particulièrement ses implications linguistiques. 

Si la relation formation et développement est évidente, 

reste encore la question de savoir dans quelle langue doit-on être 

formé pour être performant. D’un point de vue linguistique, 

aucune langue n’est a priori plus adaptée qu’une autre. Il n’y a 

pas de langue prédisposée à être la langue du développement. 

Elle l’est (ou le devient) par la contingence historique et la 

volonté de ceux qui l’utilisent. Mais du point de vue 

socioculturel et psychologique, l’enseignement des langues 

premières est un préalable, car selon les spécialistes, le succès 

même de l’apprentissage de la langue étrangère sur une grande 

échelle, passe d’abord par l’enseignement de et par ces langues 

maternelles.  

Depuis les indépendances, nos dirigeants pratiquent la 

politique qui consiste à "diviser pour régner". De ce fait, les 

                                                 

2 Cité dans Guy Rondeau, 1983 : Introduction à la terminologie. Deuxième 

Edition Gaëtan Morin Editeur. Québec. Page XXXII. 



Mohand MAHRAZI 

 69 

valeurs qui auraient pu cimenter l’unité du peuple maghrébin (la 

nation, la culture et la langue) se voient donc manipulées et 

exploitées à des fins idéologiques, voire parfois personnelles. Le 

refus de la réalité linguistique maghrébine a développé des 

mouvements extrémistes, notamment le phénomène de repli 

identitaire agressif qui se traduit par le rejet violent de toute 

autre culture.  

La question de l’identité amazighe suscite un 

questionnement. Entre autres : Quel est le rôle de l’identification 

ou de l’identisation dans la construction de la personnalité chez 

l’individu ? Revendiquer sa langue, relève-t-il de l’identification 

ou de l’identisation ? Comment l’individu peut-il satisfaire ses 

propres aspirations et répondre en même temps aux attentes 

sociales ? La reconnaissance des langues et des cultures 

nationales, conduit-elle à l’unité de la nation ou au contraire à sa 

dislocation ? Quels rapports peut-on établir entre l'identisation et 

l’identification ? C’est donc à ces questions que cet article 

s'attache de répondre.  

Réhabilitation, réconciliation et démocratie 

" Mais quelle démocratie peut-on construire quand le fait d’en laisser 

dépérir quelques-unes ou de hâter la disparition de certaines 

 d’entre elles, de façon arbitraire et discriminatoire,  

équivaut à enlever un peu plus la parole 

 à une partie des hommes ?"  

(Canciani D., 1990). 

 

Gilbert Grandguillaume (1998) se pose la question suivante : 

est-il possible d’imaginer, de rêver de ce qu’aurait pu être une 

Algérie fondée sur des pratiques linguistiques saines ? En effet, 

pour Salem Chaker (1989 : 43), tant que nous n’aurons pas 

assumé l’ensemble de notre patrimoine, dans sa diversité et avec 

ses contractions éventuelles, nous ne sortirons pas du marasme 

et du sous-développement culturel. Pour lui, il ne peut y avoir de 



Tamazight : Identification et identisation 

70 

 

création, ni de vie culturelle réelle lorsqu’on ampute le pays de 

l’une de ses dimensions constitutives essentielles, lorsqu’on 

cultive l’amnésie historique et culturelle, lorsqu’on s’impose des 

légitimités et des filiations artificielles, lorsqu’on prétend 

construire l’avenir sur le mythe plutôt que sur les réalités. 

Effectivement, la prise en charge de la dimension amazighe ne 

pourra qu’ouvrir des perspectives aux citoyens pour participer 

au développement du pays et contribuer à la réhabilitation du 

patrimoine national. Cette option créerait une sorte d’espace de 

tolérance et d'ouverture, qui constitue la base la plus solide de la 

démocratie. La reconnaissance de sa langue aurait signifié que 

chaque fragment aura sa place et suscitera un réel sentiment 

d’appartenance à la même nation. Dans cette situation, les pays 

du Maghreb ne pourraient progresser qu’en assumant tout leur 

passé, en l’occurrence les cultures incarnées par les différentes 

langues en place. 

L’un des fondements de la démocratie est la 

reconnaissance des droits culturels. La démocratie est le seul 

système qui soit capable de traiter les problèmes de minorités de 

manière pacifique et équitable. Or, tout le monde s’accorde 

désormais sur la relation qui lie fortement la démocratie et le 

développement : il ne peut y avoir de développement sans la 

démocratie. L’égalité entre les différentes civilisations des 

différents groupes ethniques et l’égalité de leurs valeurs est un 

acte démocratique qui permet à ces groupes de vivre dans la 

convivialité et le respect mutuel. Dans cette perspective, il est 

impératif de ne pas faire de la revendication amazighe, une 

question ethnique, étant donné que la plupart des arabophones 

actuels ont des ancêtres berbérophones.  

Le mouvement amazigh, dès sa naissance, a fait de la 

question de la "constitutionnalisation de l’amazighité" l’une de 

ses priorités pour la réconciliation du peuple avec son identité, 

sa culture et sa langue. L’amazighité en tant que culture permet 

de satisfaire tous les préalables politico-culturels à la 



Mohand MAHRAZI 

 71 

démocratisation et le développement de la région, car le 

mouvement amazigh en lui-même est porteur d’une 

revendication de pluralisme, de tolérance ; la diversité et de la 

liberté. Cette diversité pourrait être le moteur qui incite au 

renforcement des liens, à la coopération et au développement 

plutôt qu’un motif d’éloignement et de confrontation. Salem 

Chaker (1989 : 44) invite tous les Maghrébins –y compris les 

arabophones – à participer à la réappropriation de l’amazighité, 

car selon lui, le Maghreb en se réconciliant avec lui-même, en 

s’acceptant dans sa complexité et sa diversité, peut être lieu de 

création et d’épanouissement.  

Le cas de l’Espagne nous enseigne, que c’est en 

défendant leur particularisme, que les minorités linguistiques du 

pays ont efficacement contribué au passage à la démocratie et à 

sa consolidation. S’ils veulent réussir dans leurs politiques 

linguistiques, les pays du Maghreb auraient donc intérêt à 

s’inspirer de l’expérience de ce pays. 

Développement et modernité 

"La langue doit servir d’abord à répandre la science et non la science 

à défendre la langue. Isaac Stern disait : on ne se sert pas 

de la musique pour jouer du violon, mais on joue  

du violon pour faire de la musique"  

(Lehn  J. M., 1990). 

 

La marginalisation des langues maternelles au profit de 

l’arabe classique en Afrique du Nord n’a pas permis à ce dernier 

de devenir un instrument de promotion sociale et de 

développement économique et humain. Cela s’explique par le 

fait que cette langue n’est pas celle du peuple, mais celle que le 

pouvoir a imposée à ce dernier. Un développement sociétal 

global n’est possible que lorsque toutes les composantes 

interagissent efficacement et harmonieusement. Pour que la 

langue joue pleinement son rôle de vecteur de développement 



Tamazight : Identification et identisation 

72 

 

culturel et scientifique, il faut qu’elle soit, la langue du 

quotidien, capable, par sa terminologie, de transmettre toutes les 

connaissances qui sont à la base du développement social et 

économique des communautés linguistiques. 

La place de toute langue nationale comme langue 

scientifique se situe à deux niveaux : la diffusion des 

connaissances et la formation de la pensée individuelle. En effet, 

l’effet positif de l’usage de la langue première des enfants dans 

l’éducation de base est incontestable. Toute société qui désire 

s'épanouir pleinement à notre époque se doit d'intégrer le savoir 

scientifique. De son côté, Foued Laroussi (1993) rappelle que 

toutes les langues maternelles ont la souplesse nécessaire pour 

intégrer la modernité et demeurer dans le dynamisme de la vie.   

Si nous voulons intégrer la civilisation universelle en vue 

d’un développement économique, politique et social, la rupture 

avec l’arabo-islamisme est indispensable. Nous devons donc 

nous libérer de cette idéologie, et devenir nous mêmes, c’est-à-

dire, devenir des Maghrébins "maghrébins" (Oulhaj L.,  2001). 

Le dynamisme d’une société, d’un peuple ou d’une 

langue vient de sa vitalité, de sa créativité, de sa capacité à se 

donner les instruments nécessaires pour exprimer et traduire ses 

sensibilités et ses découvertes. En effet, la production culturelle : 

la chanson le théâtre et toutes expressions quotidiennes, passent 

mieux par les langues maternelles. Le développement de la 

région passe donc par le développement de ses langues, car 

même si aujourd’hui les langues occidentales sont assez 

développées pour transmettre le savoir scientifique et technique, 

elles sont inaptes à exprimer, en profondeur et dans toute sa 

diversité, l’environnement socioculturel de la plupart des 

sociétés.   

L'activité économique, surtout dans le domaine tertiaire, 

oriente ou même contraint les choix linguistiques des personnes 

à la recherche du bien-être : une langue qui ne permet pas de 



Mohand MAHRAZI 

 73 

gagner sa vie ou de réussir professionnellement est une langue 

de seconde zone. Il semble que la "maghrébanité" devrait passer 

davantage par les "véritables langues du peuple", soit l’arabe 

maghrébin et l’amazigh, que d'abord par l’arabe classique ou le 

français. La pluralité linguistique est une richesse et non une 

malédiction pour la nation. Regardons par exemple, les pays les 

plus riches d’Europe : le Luxembourg, la Suisse, le Canada et 

autres, sont des pays plurilingues. 

Au Maghreb, l’agriculture est parmi les plus importantes 

bases économiques. En raison d’exodes massifs, aujourd’hui, 

elle se retrouve menacée. Pour Michel Malherbe (1983 : 395), si 

l’on veut éviter d’excessifs exodes des populations, 

l’enseignement de base doit être adapté aux réalités du village : 

agriculture, hygiène, équilibre de la nature, et, selon lui, la 

langue locale est beaucoup mieux adaptée à ces réalités (noms 

de plantes, d’animaux, de phénomènes climatiques, etc.).  

Pour sortir de la crise que vivent aujourd’hui ces Etats 

maghrébins, dans toutes leurs dimensions (politique et 

idéologique, économique, identitaire, conflits ethniques…), il 

faut qu’ils assument leur passé dans toutes ses 

composantes (culturelle, linguistique, identitaire, et même 

religieuse). Car, le rôle des pouvoirs en démocratie n’est pas 

d’ignorer cette richesse linguistique, mais de garantir la 

cohabitation et le libre exercice par l’établissement des règles 

permettant dialogue et coexistence. 

Pour conclure  

"S’il est vrai que les langues demeurent avant tout les instruments 

 de communication, elles servent aussi bien à d’autres fins :  

elles sont même l’objet d’amour,  

de mépris ou de haine" 

 (Leclerc J., 1986 : 38). 

 



Tamazight : Identification et identisation 

74 

 

La diversité linguistique, qui est une réalité 

incontournable de toutes sociétés humaines, en aucun cas ne 

remet en cause l’unité des États, mais au contraire, elle constitue 

une source d’enrichissement, et sa reconnaissance dans un État 

permet de réunir dans une même structure politique des 

individus ainsi que des groupes d’origines ethniques et 

linguistiques diverses  (Leclerc J., 1986 : 175), et par 

conséquent, elle permet à ces populations de vivre en harmonie.  

Revendiquer sa langue3 n’implique pas la volonté de 

s’isoler. Se distinguer ne signifie pas nécessairement se 

disjoindre. Le MCB4, tout comme le MCA5 posent en premier 

lieu, le problème de la diversité des populations et de la 

                                                 
3 La langue joue un rôle très important et remplit diverses fonctions au sein 

de la société. Denise Daoust et Jacques Maurais 1987 : 22) en distingue cinq, 

qui sont sur certains aspects très différentes de celles de Jakobson : 

 La fonction intégrative : la langue maternelle et, d’une certaine 

manière, l’acquisition d’une langue étrangère permettent la 

participation à la culture d’un groupe ethnique, soit parce qu’elle est 

l’un des éléments les plus importants, soit parce qu’elle permet 

d’accéder de l’intérieur aux autres éléments de cette culture. 

 Les fonctions de communication et d’expression, sont corrélatives, 

puisqu’elles rejoignent deux intentions du même acte de parole : dire 

le plus exactement possible ce qu’on l’on à dire (s’exprimer), en 

puisant dans la connaissance que l’on a de la langue les éléments les 

plus aptes à transmettre le message ; se faire comprendre 

(communiquer), en tenant compte de la capacité linguistique de 

l’interlocuteur. 

 La fonction esthétique se manifeste lorsque la langue est considérée 

comme un matériau dont on veut tirer des effets, comme il arrive en 

littérature, en poésie, au théâtre, dans la chanson, ou encore en 

publicité ou en art oratoire. 

 Enfin la fonction ludique : indique que l’usage du système linguistique 

est aussi une source ou une occasion de jeu et de plaisir. 

4 Mouvement Culturel Berbère (en Algérie).  

5 Mouvement Culturel Amazighe (au Maroc). 



Mohand MAHRAZI 

 75 

définition culturelle maghrébine dans sa pluralité. L’identité 

nationale n’est pas exclusive. En effet "chacun de nous peut, 

d’une manière plus ou moins forte, s’identifier à sa famille, à sa 

région, à sa classe, à son groupe politique, à sa religion. Les 

appartenances se reflètent dans les consciences, s’effacent ou 

s’affirment, selon les situations", disait Mohamed Harbi (1992 : 

29).  

Contrairement à la conception du discours dominant qui 

fait la confusion entre diversité et division, le rôle de la langue, 

comme marque identitaire, ne peut être qu’unificateur dans la 

mesure où les langues maternelles symboliseraient la diversité et 

non la division. Pour les mouvements culturels amazighs (MCB, 

MCA), la revendication de la langue et de la culture amazighes 

s’inscrit dans une perspective intégrationniste et non séparatiste 

et ils posent comme prémisse le caractère pluriel de l’identité 

maghrébine.  

Outre les droits culturels, ces deux mouvements incluent 

dans leurs revendications la liberté, l’égalité, la démocratie…, 

car comme le disait Miloud Taïfi (2004), la mouvance n’est pas 

seulement porteuse d’une revendication identitaire, relativement 

à la reconnaissance de la langue et de la culture amazighes, bien 

plus, elle prône et réclame, du moins à travers sa frange 

intellectuelle, d’autres valeurs indispensables pour accéder à une 

démocratie effective, tels, par exemple, les droits de l’homme, la 

libération de la femme du joug juridique, la transparence dans la 

gestion étatique, la liberté de culte, l’égalité des chances, 

naturellement, l’autonomie culturelle.  

Le problème amazigh n'est, ni ethnique ni régional, 

même si la revendication identitaire amazighe s'exprime 

principalement au niveau des régions berbérophones. La 

berbérité constitue en fait le fondement culturel de la population 

maghrébine dans son ensemble, le patrimoine commun à tous 

les habitants de l’Afrique du Nord. Le mouvement amazigh est 

l'expression d'une revendication identitaire en contradiction avec 



Tamazight : Identification et identisation 

76 

 

la culture exclusiviste de ces États. La reconnaissance de la 

langue amazighe complétera une fois pour toutes la 

maghrébanité du peuple maghrébin et exclura dans les esprits 

l’idée d’instabilité ou tout autre faux argument, car l’expérience 

a démontré que plusieurs pays abritent une multitude de groupes 

ethniques qui jouissent des mêmes droits culturels et qui 

possèdent jusqu’à plus de deux langues officielles et/ou 

nationales sans que cela induise une instabilité ; au contraire, 

c’est une complémentarité et une richesse. Les exemples sont 

nombreux : l’Espagne, l’Inde, la Suisse6.  

Pour conclure, il importe de rappeler que le droit à la 

différence culturelle et linguistique fait partie intégrante des 

droits de l’Homme dans leur acception universelle. Il faut 

rappeler aussi que les deux Mouvements Culturels (Berbère / 

Amazigh) tirent leur force de ce cadre juridique international, et 

fondent leur légitimité sur les droits linguistiques et culturels tels 

qu’ils apparaissent dans la Déclaration Universelle des Droits de 

l’Homme, à l’instar de toutes autres manifestations des 

minorités. Cependant, à la différence de certaines minorités 

mondiales représentant des nationalismes locaux, au Maghreb, 

ces mouvements ne réclament nullement une indépendance 

étatique, à l’exemple des mouvements indépendantistes corses et 

des séparatistes basques… Par conséquent, comme nous 

l’affirme Ahmed Boukous (1995 : 85) : "l’amazighité n’est pas 

                                                 
 
6 Partout dans le monde différentes langues coexistent dans le même pays. Louis-Jean 

Calvet (1996 : 95), parle de "paix linguistique suisse". En effet, la Suisse est, 

constitutionnellement un pays quadrilingue: l'allemand (74,2 %), le français (20,6%) 

et l'italien (4 %) sont des langues nationales et officielles. Cependant, le romanche 

(1,1 %) est langue nationale depuis 1938 et devient langue (semi-)officielle depuis 

1999. La Suisse constitue un exemple qui vient s’inscrire en faux contre la conception 

romantique de l’État-Nation qui fait de la langue commune (quand ce n’est pas la race 

commune) à la fois le symbole et le garant de l’unité nationale. Pour Louis-Jean 

Calvet (1996 : 96), cette "paix linguistique", garantie par un appareil juridique précis, 

constitue un modèle de politique et de planification que certains pays pourraient 

envier.  

 



Mohand MAHRAZI 

 77 

vue ici à travers l’ethnicité, mais à travers la culture. Une culture 

nourrie pendant des siècles par des apports phéniciens, grecs, 

romains, arabes, européens …". Enfin, nous dirons que l’analyse 

de l’identité amazighe se conçoit comme un travail de 

construction sur soi et comme un projet commun : se vouloir 

ensemble et s’accepter mutuellement. "La diversité nous a 

constitués. L’altérité nous a enrichis " disait Hadj Miliani 

(2004). 

La langue est donc étroitement liée à l’identité qui est, le 

lieu où s’exprime et se construit le plus profond de la 

personnalité individuelle et collective, le lien entre passé et 

présent, individu et société, conscient et inconscient. "L’identité 

s’inscrit ainsi, nécessairement, dans un entre-deux, du singulier 

et du pluriel, de l’interne et de l’externe, de l’être et de l’action, 

de l’ego et de l’alter, de la défensive et de l’offensive, de 

l’enracinement et de la migration, de l’assimilation et de la 

discrimination, de l’insertion et de la marginalisation" (Tap P., 

1981). En ce sens "identité = mémoire = continuité = histoire = 

traditions = je et nous" (Koulayan N. & Baaya L.G., 2005).  

Bibliographie 

ABRIC J.-C. (sous la direction de), 2003 : Exclusion sociale, 

insertion, prévention, Toulouse, Érès. 

Benrabah M., 1999, Langue et pouvoir en Algérie : Histoire 

d’un traumatisme linguistique. Éditions Séguier. Paris. 

Boukous, A., 1995, Société, langues et cultures au Maroc, 

série : Essais et études nº 8, Faculté des Lettres et des Sciences 

Humaines de Rabat, Maroc. 

Bourdieu P., 1980 : Le sens pratique. Paris, Ed. Minuit. 

Calvet L. J.,  1993, La sociolinguistique,  Coll. « Que- sais- 

je ? », PUF. 

Canciani D., 1990, "Une science et une politique pour babel. Les 

minorités, du conflit à la planification linguistique", in AWAL, 

Cahiers d’études Berbères, pp. 24-36. 

Chaker S., 1989, Berbères aujourd’hui. Éditions l’Harmatan. 



Tamazight : Identification et identisation 

78 

 

Codol J.-P., 1980 : « La quête de la similitude et de la 

différenciation sociale. Une approche cognitive du sentiment 

d'identité ». In Identité individuelle et Personnalisation, 

Toulouse, Privat, pp. 153.163.   

Codol, J.-P., 1979 : Semblables et différents. Recherche sur la 

quête de la similitude et de la différence sociale. Thèse d’État, 

université de Provence. 

Daoust D. & J. Maurais 1987, « L’aménagement linguistique » 

in Politique et Aménagement linguistique. Textes publiés sous la 

direction de Jacques Maurais. Conseil de la langue française, 

Québec. pp. 5- 46. 

Delsol C., 1994 : Démocratie. L’identité incertaine, Paris, 

Musnier-Gilbert. 

Donzelot J., 1991 : Face à l’exclusion, Paris, Esprit. 

Drozd I. & Daniel T., 1995 : L’identité volée, Paris, Casterman. 

Goguel D’Allondans A., 2003 : L’exclusion sociale : les 

métamorphoses d’un concept 1960-2000, Paris, L’Harmattan. 

Grandguillaume G., 1998, « L’arabisation et la question des 

langues en Algérie », in CDL- LIDILEM université de Stendhal 

–Grenoble III. De la didactique des langues à la didactique du 

plurilinguisme. Textes réunis par Jacqueline Billiez, pp. 215- 

219. 

Grelier F., 2010 : Vers une théorie de l’action associative : la 

praxis de l’éducation populaire, Thèse de doctorat, Université 

Rennes. 

Green C., 1995 : Camouflage et fausse identité, Paris, 

Gallimard. 

Harbi M., 1992, L’Algérie et son destin, Croyants ou citoyens, 

ARCANTERE Ed  

Koulayan N. & Baaya L.G. (juillet 2005), « Les NTIC de 

l’invisible au visible. Usages et représentations pour les 

minorités de l’espace francophone sud (Afrique de l’Ouest) », 

Session 6 : Cultures et langues, la place des minorités en ligne 

sur le site : http://www.initiatives.refer.org/_notes/sess607.htm 

Laroussi F., 1993, « Processus de minoration linguistique au 

Maghreb » in Cahier de linguistique sociale No 22 : Minoration 

http://www.initiatives.refer.org/_notes/sess607.htm


Mohand MAHRAZI 

 79 

linguistique au Maghreb. Dirigée par Laroussi F. SUDLA 

CNRS, pp. 45-56. 

Leclerc J., 1986, Langue et société. Mondia. Éditeurs. 

Léonetti  I. & Vasquez A., 1990 : Stratégies identitaires, Paris, 

PUF. 

Malherbe M., 1983, Les langages de l’humanité : une 

encyclopédie de 3000 langues parlées dans le monde, 

SEGHERS, Paris. 

Mc Clintock N., 2000 : Fausse identité, Paris, L’élan vert. 

Mhenni F., 2004, Algérie, La question kabyle. Éditions 

Machalon, Paris. 

Miliani H. M., 2004, « Les politiques linguistiques en Algérie : 

entre convergence et diversité », in Langues et contacts des 

langues dans  l’aire méditerranéenne : pratique, représentation, 

gestion. L’Harmattan Paris. Textes réunis par P. Dumont et C. 

Sautodomingo. Ed. AUPELF-UREF –Château Goutier 2000, pp. 

211-218.  

Missaoui L., 2003 : Les étrangers de l’intérieur, Paris, Payot. 

Oulhaj L., 2001, « Développement et amazigh », Rencontre du 

25 mars 2001 autour de la Culture Amazighe) (ASSOCIATION 

IGHBOULA DE M’RIRT), consulté le 6 mars 2004 sur le site : 

http://www.membres.lycos.fr/izlanimazighen/mrirt0301.htm 

Petitot J., 1977 : « Identité et catastrophes. Topologie de la 

différence ». In L’identité. Séminaire dirigé par Lévi-Strauss. 

Figures Grasset, pp. 109-156. 

Piccin A. (septembre 2005), « Marqueurs de l’identité Wallone, 

Francosphère – Wallonie –Document (I-IV) » in Francoshère 

(premier journal du Monde Latin et de la Francophonie), octobre 

2005, p 1 et 2. 

Pollack M., 1993 : Une identité blessée. Étude de sociologie et 

d’histoire, Paris, Metaillé. 

Risso E. & Barreiro R., 2002 (Tome 1) : L’identité perdue, 

Paris, Erko. 

Rondeau G., 1983, Introduction à la terminologie. Deuxième 

édition Gaëtan Morin éditeur. Québec. 

http://www.membres.lycos.fr/izlanimazighen/mrirt0301.htm


Tamazight : Identification et identisation 

80 

 

Taifi M., 2004, « On oublie que le berbère est une langue 

vivante », entretien avec le professeur Miloud Taïfi dans le 

quotidien national Le Matin, 17 janvier. 

Tap P.,  1985 : Masculin et féminin chez l'enfant. Toulouse, 

Privat. 

Tap P., 1986a : Identité individuelle et personnalisation, 

Toulouse, Privat. 

Tap P., 1986b : Identités collectives et changements sociaux, 

Toulouse, Privat. 

Tap P., 1987 : « Identité, style personnel et transformation des 

rôles sociaux ».  BULLETIN DE PSYCHOLOGIE. Tome XL - 

N° 379. 

Tap P. 1981  : « Identité, identification et représentation du 

sexe : Approche pour une étude de la personnalisation de 

l’acteur social ». Thèse de Doctorat d’Etat, Université de Paris-

Nanterre). 

Tap P., 2005, « Identité et exclusion », Connexions, 2005/1 no 

83, p. 53-78. DOI : 10.3917/cnx.083.0053. Article disponible en 

ligne à l'adresse: http://www.cairn.info/revue-connexions-2005-

1-page-53.htm 

Zonabend F., 1977 : « Pourquoi nommer ». In L’identité. 

Séminaire dirigé par Lévi-Strauss. Figures Grasset, pp. 257-285. 

http://www.cairn.info/revue-connexions-2005-1-page-53.htm
http://www.cairn.info/revue-connexions-2005-1-page-53.htm

