
« Quand le cinéma a expliqué la psychanalyse : une lecture benjaminienne 
de Freud »1 

 María Soledad Nívoli (Rosario, Argentina)

UNR/UNGS/Conicet/Paris8 

Résumé 

Notre point de départ assume que la 

psychanalyse n’explique rien 

‘métadiscursivement’ mais qu’au contraire, 

c’est bien elle-même qui doit être 

expliquée. Dans ces conditions, il est 

possible d’explorer les différentes 

manières de la concevoir en tant que 

techné. Walter Benjamin, à travers le 

cinéma, a pensé la psychanalyse d’abord 

comme une pratique strictement liée à la 

société des foules, puis comme une 

perspective critique dans laquelle 

n’importe qui devient un semi-spécialiste. 

Dans les temps où l’opposition entre 

expérience du théâtre et expérience du 

cinéma est rendue visible, la psychanalyse, 

en même temps qu’elle essaie de rétablir 

l’expérience auratique, accomplit son 

étiolement croissant. 

Mots clés:Psychnalyse- Cinéma- 
Dispositio- Résistance- Foule Abstract 

Assuming, as a starting point, that 

psychoanalysis explains nothing 

metadiscursivement but, on the contrary, 

it must be explained, it is possible to 

explore the different ways of conceiving it 

as techne. Walter Benjamin, through 

cinema, thought psychoanalysis primarily 

as a 

practice strictly related to the crowd 

society, and then as the every human 

being and anyone own half specialist 

critical perspective. In time it becomes 

visible opposition between the theater 

experience and cinema experience, 

psychoanalysis, at the same time it tries to 

restore the auratic experience, also it 

accomplish their increasing fading. 

Keywords 

Psychoanalysis- Cinema- Dispositio-

Resistance-Crowd 

1
 Je voudrais remercier spécialement 

Carlos Pérez López, qui a accompagné 
avec intelligence et patience la 
construction et le processus d’écriture de 
ce travail. Je voudrais aussi remercier 
Stéphane Douailler pour le temps et 
l’effort qu’il a consacré à relire et à 
corriger cette dernière version. 

1- Introduction/ Excursus sur la 

Dispositio 

Le point de départ de ce travail a été 

suggéré, en quelque sorte, par une 

remarque d’Agamben, faite dans son 

introduction à la récente édition critique du 

Baudelaire de W. Benjamin. Cette 

remarque porte sur la méthode 

benjaminienne et, d’une certaine manière, 

justifie sérieusement le recueil de plus de 

mille pages contenant les différents 

documents qui conduisent, parfois de 

manière erratique, parfois de manière 

récursive, aux versions successives 



rédigées par Benjamin sur le Paris de 

Baudelaire. 

Selon Agamben, on pourrait penser la 

singularité du travail benjaminien à travers 

le cadre des phases fixées par la rhétorique 

classique, précisément entre le point de 

départ (inventio ou documentation en 

langage actuel) et le point d’arrivée 

(elocutio, exposition ou rédaction) de la 

recherche. Le processus qui resterait 

justement entre ces deux points serait celui 

qui caractériserait particulièrement le 

travail de Benjamin : soit celui de la 

dispositio. Cependant, au moment où la 

dispositio se trouve située « ...au centre de 

processus de la composition » (Agamben, 

2013 : 16), leurs rapports avec le cadre des 

phases de la rhétorique classique changent 

complètement, autrement dit, se 

bouleversent. 

La dispositio benjaminienne est moins 

une simple ‘phase’ qu’une vraie ‘source 

d’énergie’, grâce à laquelle la tâche de la 

recherche devient un peu plus juste avec la 

vie des matériaux (les documents). 

Justement, en situant au centre même du 

travail la dispositio en tant que 

construction, on rend visible une série de 

déterminations, qui, d’une part, ne peuvent 

pas être absorbées entièrement par les 

documents en tant que matière passive, et 

qui d’autre part ne peuvent pas être 

assumées intégralement par le sujet 

responsable de la rédaction ou exposition 

finale (l’écrivain ou le philosophe). 

Ce qui est fascinant chez Benjamin, 

c’est de voir que la méthode n’est pas, 

justement, quelque chose qu’on pourrait 

maîtriser et mener librement. Au contraire, 

on doit reconnaître ‘la vie du matériel’ (das 

Leben des Stoffs), c’est-à-dire, comme dit 

Agamben, que « ...loin d’être inerte, le 

matériel que la recherche rassemble 

présente quelque chose de vivant, qui 

contient déjà en soi les formes de son 

développement ainsi que le principe de son 

articulation. » (Agamben, 2013 : 14). 

La résistance des matériaux, alors, se 

révèle sous certains aspects. Premièrement, 

sous le décalage entre la documentation –le 

passé – et la recherche – le présent –, 

décalage qui peut être bien reconnu grâce à 

la notion benjaminienne d’un ‘maintenant 

de connaissabilité [Erkennbarkeit]’
2
. Cette 

première forme de la résistance se montre 

dans l’horizon de la temporalité et précise 

le point où « ...ce qui a été s’unit à la 

vitesse de l’éclair avec le maintenant dans 

une constellation » [GS, V, 1, 577-578, cité 

en Benjamin, 2013a :15]. 

Deuxièmement, la résistance des 

matériaux apparaît sous la forme de 

quelque chose qui doit être patiemment 

attendu, et qui, paradoxalement, ne se 



montre qu’à la manière de ce qui, dans son 

extrême visibilité, se cache au regard 

‘raffiné’ ou analytique du chercheur. Ce 

serait démontré par le cas exemplaire de 

E.A. Poe, qui dessine, selon Benjamin –et 

encore plus tardivement selon Lacan
3
- 

toute une échelle de visibilité et 

d’aveuglement où se soutient tant le regard 

analytique et aveugle, propre au policier, 

que le regard pénétrant et ‘conscient de 

l’inconscient’ propre au détective. Ce 

serait aussi démontrable chez Benjamin 

grâce au cas de Baudelaire, qui permettrait 

de reconstruire, quoique partiellement, le 

regard blessé de l’écrivain à travers le 

‘voile mouvant’ (les foules) qui caractérise 

le paysage des grandes villes modernes. 

Cette deuxième forme de la résistance se 

déroule au niveau de la spatialité qui 

s’étend entre la rue et la chambre (c’est-à-

dire, dans les célèbres passages), justement 

au point où la vie intime ‘de l’âme’ et la 

vie extérieure de la conduite du grand 

nombre entremêlent leurs propres 

dynamiques. 

Finalement, la construction comme 

chiffre de la résistance et de la vie des 

matériaux 

devient explicite au sein du paysage qui a 

été formé par les innombrables 

témoignages – plus au moins structurés- 

d’écrivains et de chercheurs. Leurs 

œuvres s’expriment bien au-delà des 

sujets et des thèmes qu’ils abordent. Elles 

atteignent les frontières d’écriture et la 

lisibilité même d’une époque. Cette 

dernière forme de la résistance donne leur 

présence sous la forme du ‘montage 

littéraire’, où l’ensemble ne fait signe qu’à 

lui-même, à sa propre et précaire 

régulation, et non pas à quelque chose 

d’extérieur ou de ‘réel’ qui lui donnerait 

sa ‘vérité’. 

2 « ...chaque maintenant est le maintenant 
d’une connaissabilité déterminée » [GS, V, 
1, 577-578, cité en BB, p. 15] 

3
 Lacan, J. (1966) Écrits. Paris: Seuil. Ce 

‘recueil’ s’ouvre avec un article sur ce que 
Lacan avait travaillé à propos de « La 
Lettre volée » de Poe dans le Séminaire Le 
moi dans la théorie de Freud et dans la 
technique de la psychanalyse (1955-1956). 

La tâche de la recherche, alors, se 

révèle comme travail d’illumination de la 

vie du matériel qui se présente à la fois 

comme résistance et ‘connaissabilité’, 

comme aveuglement et visibilité extrême 

ou comme reconnaissance ou 

méconnaissance des médiations. Il s’agit, 

alors « ...de mener à la lumière ces formes 

et cette articulation, de manière que ce 

soit la vie elle-même du matériel que 

finisse par se présenter comme une 

construction a priori » (Agamben, 2013: 

14). La spéculation ne pourra ‘prendre son 

envol’ que pour autant qu’elle puisera sa 

force dans la construction même 

(Benjamin, 2013a: 837) [Lettre de 



Benjamin a Adorno, 9/12/1938). Cela n’a 

rien à voir avec une ‘discipline ascétique’, 

souligne Benjamin, ce serait seulement 

une question de ‘prévention 

méthodologique’. 

2- Benjamin et le ‘voile des 

foules’ : la psychanalyse et le 

cinéma 

Dans le cadre de la recherche dessiné 

en relation avec la dispositio, nous 

voudrions présenter ici quelques remarques 

sur les liens qui furent élucidés, par 

Benjamin, entre la psychanalyse et l’œuvre 

d’art à l’époque de sa reproductibilité 

technique (notamment le cinéma). Pour 

cela, il faut tenir compte de la 

méconnaissance et du manque d’intérêt 

systématique à l’endroit du cinéma attesté 

chez Freud tout au long de son œuvre– en 

contraste, comme l’indique Lyotard, avec 

son intérêt extrême pour le théâtre, c’est-à-

dire, pour la scène tragique (1994 : 72). 

C’est justement ce manque d’intérêt 

explicite caractéristique de l’attitude 

freudienne à l’égard du phénomène 

complexe et massif du cinéma –son 

aveuglement, sa surdité – qui dévoilerait, 

d’une part, l’importance de ce mode de 

manifestation artistique en tant qu’effort 

pour remettre la scène théâtrale à une place 

centrale au cœur même de la techné 

psychanalytique et cela d’une manière 

entièrement artificielle ; et qui, d’autre 

part, démontrerait la décadence sociale et 

l’inefficacité problématique de ce mode de 

manifestation artistique maintenant un 

caractère ‘auratique’. 

Pour préciser les liens que Benjamin a 

tissés entre la psychanalyse et le cinéma, il 

est nécessaire de reconnaitre et de 

parcourir, au moins, trois trajets possibles. 

Le premier trajet se dessine grâce à la 

radicalisation de l’opposition entre 

l’expérience du théâtre et l’expérience du 

cinéma. Comme le dit Benjamin, par 

rapport à la crise qui touche le théâtre : « 

Rien, en effet, n’est plus radicalement 

contraire à l’œuvre d’art happée par la 

reproduction technique ou- comme le film- 

issue d’elle, que le théâtre » (Benjamin, 

2013b : 89]. À première vue, l’opposition 

évoquée ici apparaît comme une simple 

variation de ce qu’on peut regarder, en tant 

que public, sur une scène, c’est-à-dire, des 

actions dans le cas du théâtre, et des 

images projetées dans le cas du cinéma. 

Néanmoins, cette opposition soulève une 

autre question, dès lors qu’on remarque un 

changement irrémédiable par rapport aux 

liens humains et, en conséquence, par 

rapport à la nature de l’expérience. 

En effet, le public typique des salles de 

théâtre, le public comme auditoire, le 

public qui regarde la performance de 

l’orateur ou de l’acteur sur la scène, ce 



public-là est devenu étrange au sein des 

grandes villes. L’ancienne relation qui 

donnait vie au public théâtral était la 

relation soutenue par le récit oral « ...qui 

est l’une des plus anciennes façons de 

communiquer [et qui] (...) ne se soucie pas 

de transmettre le pur en soi de l’événement 

(...) il l’incorpore dans la vie de celui qui 

raconte pour que celui-ci en fasse part à 

ses auditeurs comme étant sa propre 

expérience. » (Benjamin, 2013a : 955) 

[‘Sur quelques thèmes baudelairiens’ 

(1939)]. Mais ce qui caractérisait les 

rapports déterminés grâce à la présence 

concrète du visage et de la voix de l’autre 

et qui gardait la trace de celui qui raconte 

« comme le vase d’argile (garde) celle de 

la main qui l’a tourné » (Ibíd.) se renverse 

complètement dans un paysage où la foule 

est, en même temps et d’une certaine 

manière, forme et fond. 

Cependant, un tel renversement des 

rapports humains et un tel ‘étiolement 

croissant de l’expérience’, ne doit pas être 

compris d’une manière mécanique, car ce 

ne sont pas les traits positifs d’une réalité 

qu’on peut montrer en adoptant un lieu 

énonciatif préexistant ou extérieur. On doit 

plutôt les considérer comme des nœuds 

d’appui, problématiques et vivants, qui 

permettraient d’entendre mieux certaines 

dispositions prises, visant à restaurer – 

bien qu’artificiellement – la figure du 

conteur et les dimensions d’une expérience 

qui puisse nous défendre contre les chocs. 

Une telle tâche de ‘restauration’ 

représente, justement, l’aspect qui permet 

de faire un rapprochement profond entre le 

cinéma et la psychanalyse, à la manière de 

Benjamin. 

Alors, ce premier trajet nous donne 

finalement un certain trait – peut-être le 

plus extérieur, en quelque sorte massif et 

déjà cristallisé en institutions – de la ‘crise 

de la perception’ qui a caractérisé la vie au 

sein des villes modernes, à partir de la 

moitié du XIXe siècle. 

Quant au deuxième trajet que nous 

proposons ici, il pourrait donner un peu 

plus de complexité aux élucidations de la 

nouvelle structure de l’expérience propre 

au ‘choc des foules’, ainsi qu’une plus 

grande précision aux rapprochements entre 

le cinéma et la psychanalyse. Ce trajet se 

rend visible grâce aux réflexions 

benjaminiennes sur les nouveaux aspects 

qui caractérisent les rapports humains 

traversés par la foule. Notamment l’un de 

ces aspects présente deux dimensions 

opposées et complémentaires. La première 

dimension est celle de la tendance 

généralisée à déchiffrer l’autre inconnu 

(l’autre de la foule), ce que nous pourrions 

nommer ici dimension épistémologique. 

Cette dimension est incarnée 



exemplairement par la figure du détective, 

spécialement chez Poe. La deuxième 

dimension est celle de la recherche 

inlassable d’un lieu singulier, d’un ‘chez-

soi’ dans une ville monstrueuse et 

inhospitalière qui n’est proprement ni pure 

extériorité sauvage (rue) ni pure intériorité 

sûre (chambre). Cette recherche est 

incarnée particulièrement par le célèbre 

personnage du flâneur, et singulièrement 

par Baudelaire lui-même, et nous pourrions 

la caractériser comme dimension politique. 

Revenons à la dimension 

épistémologique qui caractérise les 

rapports au sein de la foule. Celle-ci a son 

origine dans les ‘physiologies’ du XIXe 

siècle et trouve son développement 

complet au sein de l’expérience du cinéma 

et de l’expérience de la psychanalyse. En 

effet, les nombreuses physiologies que 

circulaient dans la presse quotidienne et 

qui « à leur façon (...) contribuaient à 

tisser la trame de la fantasmagorie 

parisienne » (Benjamin, 2013a : 734) [Le 

Paris du seconde Empire chez Baudelaire 

(1938)] démontrent l’intérêt croissant 

pour maîtriser l’expérience, parfois 

insaisissable, de la vie citoyenne. D’une 

part, elles collaboraient avec la demande 

généralisée de connaître la nature 

humaine – pour la réduire à des types 

déterminés - et d’autre part « elles 

assuraient que n’importe qui était capable, 

sans connaissances particulières, de 

déchiffrer sur le visage du passant sa 

profession, son caractère, ses origines, et 

son mode de vie » (Benjamin, 2013a : 

734). Mais l’indicateur le plus important 

des fonctions des physiologies à cette 

époque-là, est le fait qu’ « elles 

représentaient, si l’on ose dire, les 

œillères de l’animal des villes » (Ibid. : 

733), c’est-à-dire, qu’elles avaient une 

grande efficacité pour ‘masquer le regard’ 

en cas de besoin. 

Alors, les trois fonctions principales 

des physiologies dans leur dimension 

épistémologique font référence à trois 

nouveaux ‘besoins’ caractéristiques de la 

ville moderne, qui seront assumés plus tard 

par le cinéma et la psychanalyse. En 

premier lieu, le besoin de réduire le choc 

de la vie parmi la foule, typique de la ville 

moderne, en disposant de chiffres qui 

puissent exprimer et fixer au moins 

quelques aspects de l’expérience traversée 

par le ‘voile mouvant’. En second lieu, le 

besoin de tenir compte de la généralisation 

ou de la massification d’une certaine 

‘perspective critique’, qu’acquiert dans le 

paysage des villes le sens d’un regard 

automatique et réflexe – à la manière des 

gestes qui sont provoqués par le processus 

automatique du travail ou par les jeux de 

hasard- consistant à ‘tester’ de manière 

analytique les formes extérieures, 



détachées de tout contenu. Finalement, le 

besoin d’un nouveau cadre de 

‘fantasmagorie’, d’un nouvel artifice qui 

jouera le rôle d’amortisseur ou de ‘pare-

chocs’. 

De l’autre côté, la dimension politique 

que nous avons distinguée au sein du 

nouveau cadre d’expérience, indique une 

tentative de ‘l’homme des foules’ pour se 

détacher de la masse, pour reconnaître son 

identité, son ‘intériorité’, sa singularité. 

D’un côté, cette tentative prend en compte 

la foule en la niant expressément, mais, 

d’un autre côté, elle doit, malgré soi, 

reconnaître la médiation de la foule, qui se 

présente comme le voile sous lequel la 

ville est tantôt paysage, tantôt pièce à 

vivre, c’est-à-dire, un passage, ‘hybride de 

rue et d’intérieur’ (Benjamin, 2013a : 

730). Le cas de Baudelaire est, pour 

Benjamin, tout à fait exemplaire : il 

représente une sorte d’escrimeur qui aime 

sa solitude mais peut seulement exercer 

son amour dans la foule, par la foule, en 

repoussant la foule. Il s’agit, alors, d’un 

horizon de ‘connaissabilité’ et de lisibilité 

qui doit, paradoxalement, se résigner à 

l’évidenc

e citée par Poe au commencement de sa 

narration sur L’homme des foules 

(considérée par Benjamin comme la 

première formalisation de la masse) : « Es 

lässt sich nicht lesen ». 

Finalement, le troisième trajet que nous 

nous proposons pour penser les rapports 

entre psychanalyse et cinéma selon 

Benjamin, fait allusion à la question des 

nouvelles médiations dans la vie moderne, 

notamment celle qui est représentée par 

l’opération accomplie au sein du cinéma
4
 et 

ses conséquences immédiates. 

L’expérience du cinéma représente, pour 

4
 Bien tardivement, Deleuze notera 

l’importance du cinéma en tant qu’« 
organe de la nouvelle réalité » et aussi en 
tant que série d’opérations de montage et 
démontage de nous-mêmes: « Cada uno de 
nosotros, imagen espacial o centro 
eventual, no somos otra cosa que una 
composición de tres imágenes, un 
consolidado de imágenes-percepción, 
imágenes-acción e imágenes-afección” 
También se puede hacer la inversa, ese 
sería el papel del cine: aquél que puede 
hacer el camino inverso, el de la 
descomposición o el desmontaje de 
nosotros mismos »(Deleuze, 1984:110) Sur 
un autre sujet, mais dans un sens similaire, 
Lacan parle d’un Benjamin, un analyseur 
privilégié de telles médiations, en tant 
qu’elle rend manifeste l’interruption du 
lien direct entre les visages et les regards 
humains. De cette interruption découle la 
perte de la valeur cultuelle de l’œuvre d’art 
et se produit, en même temps, un retour du 
regard du public sur lui-même, puisque le 
cinéma pousse le public à adopter une 
attitude d’expert caractérisé comme 
‘examinateur distrait’. 

Si nous reprenons maintenant 

l’opposition entre le théâtre et le cinéma, 

nous verrons que « ...l’acteur de cinéma, 

qui ne présente pas lui-même, en personne, 

sa prestation au public, perd la possibilité, 

réservé à l’acteur de théâtre, d’adapter sa 

prestation au public au cours de la 

représentation. » (Benjamin, 2013b: 85). 



Le vis-à-vis qui caractérise le théâtre, son 

aura liée à son ici-et-maintenant, s’oppose 

radicalement à la médiation qui caractérise 

le cinéma. Dans ce cas, « la performance 

de l’acteur de cinéma est présentée au 

public par l’intermédiaire d’un 

appareillage » (ibid.), c’est-à-dire que sa 

présentation se produit, en premier lieu, 

face à quelque chose qui n’a pas de vie, qui 

est inerte (l’appareillage), et en second 

lieu, comme résultat d’une construction –

d’une dispositio- involontaire, résultat 

qu’obtient son unité grâce au montage
5
. 

Cependant, ce qui attire 

particulièrement l’attention de Benjamin 

est, surtout, la conduite de la foule qui 

assiste au cinématographe. Dans la salle 

obscure du cinéma on peut noter des 

expressions ‘routinisés’ du visage et le 

sourire uniforme qui conforment le ‘pare-

choc’ typique d’une société éloignée de 

son expérience ‘auratique’. Le ‘dressage’ 

de la présentation de soi-même qui reflète 

cet autre dressage produit par la machine, 

a un lieu prédominant dans l’expérience 

encadrée par le cinéma, bien que 

parallèlement, le cinéma fournit aux foules 

un ‘exercice’ et une restauration 

prothétique des liens irrémédiablement 

perdus. 

‘montage de la pulsion’ par rapport à la 
construction freudienne du concept de 

pulsion : « S’il y a quelque chose à quoi 
d’abord pour nous, ressemble la pulsion, 
ce quelque chose par quoi elle se 
présentifie, c’est un montage, mais pas un 
montage au sens où dans une perspective 
qui (...) se développe tout de même 
référence à la finalité (...) Quelque chose 
qui déclenche une réaction qui est en 
Somme plus ou moins appropriée(...) Est-
ce de cette sorte de montage que je veux 
mettre l’accent quand je parle de montage 
à propos de la pulsion. Non, ça va bien 
plus loin. Je dirai que le montage de la 
pulsion c’est un montage qui d’abord en 
apparence se présente pour nous comme 
n’ayant ni queue ni tête. Comme un 
montage au sens où l’on parle de montage 
dans un collage surréaliste (...) La chose 
commençant d’ailleurs à devenir 
intéressante de ceci. C’est que ce que 
Freud nous définit par la pulsion, c’est 
toutes les formes dont on peut inverser un 
pareil mécanisme. » (Lacan, 1964 : 21) 

5
 Le montage est considéré par Lyotard 

(1994 : 64) en termes d’un travail de mise 
en scène qui construit une « ekklesia des 
images » ou qui se constitue en « miroir 
orthopédique ». 

Effectivement, comme l’indique 

Benjamin, « les procédures élaborées à 

partir de l’appareil photographique et des 

innovations ultérieures élargissent le 

champ de la mémoire involontaire, elles 

permettent de conserver à tout instant le 

son et l’image d’un événement. Elles 

constituent ainsi des conquêtes essentielles 

pour une société où le rôle de l’exercice est 

de plus en plus restreint. » (Benjamin, 

2013a : 985). Le cinéma, comme 

‘innovation ultérieure’ et exemplaire de la 

reproductibilité technique, donne ainsi le 

tissu où la foule pourra prendre un chemin 

de reconstitution de sa propre expérience. 

Comme ‘voile’ optique, le film devient 



‘l’organe naturel’ du ‘voile mouvant’, 

c’est-à-dire, de la foule qui entretisse la 

ville moderne. « Sans le film, précise 

Benjamin, on ressentirait de plein fouet, de 

façon insupportable, ‘le déclin de l’aura’ 

(2013a : 30) 

Néanmoins, la fonction du cinéma ne 

se restreint pas à la simple fantasmagorie 

ou à une ‘restauration’ achevée. Elle 

s’exerce pleinement au sens d’un 

approfondissement et d’une expansion 

massive de l’attitude propre du ‘demi-

spécialiste’. D’ailleurs, tout sujet 

contemporain ‘teste’ ses propres 

performances, celles des acteurs et celles 

des autres citoyens (dans le sens des 

physiologies de la presse quotidienne 

analysées plus haut). 

Précisément par rapport à ce point 

spécifique, le cinéma prend sa place dans 

le même horizon que la techné 

psychanalytique et il donne une explication 

originale à propos de sa fonction (celle de 

la psychanalyse) étendue et répandue 

parmi la société des foules. Il s’agirait, 

alors, du rapport entre le ‘demi-spécialiste’ 

(chaque humain, n’importe qui) et l’espace 

médiatisé par l’inconscient, qui sera dans 

le cas du cinéma, un inconscient optique et 

dans le cas de la psychanalyse un 

inconscient pulsionnel. L’homme des 

foules procède, par rapport au cinéma, 

comme le chirurgien, c’est-à-dire, comme 

celui qui teste chaque partie du corps du 

malade et pratique son intervention en 

renonçant à se confronter d’homme à 

homme (Benjamin, 2013b : 105). La 

psychanalyse fournit, selon Benjamin, la 

même opération sur l’inconscient 

pulsionnel, en ce qu’elle propose un 

approfondissement similaire de 

l’aperception, de telle sorte qu’elle 

représente moins un retour aux formes 

représentatives, théâtrales, ‘auratiques’, 

qu’une pratique traversée par le choc du 

‘voile mouvant’, autrement dit, par 

‘l’expérience de la migraine et des mille 

coups’ (Benjamin, 2013a : 754). 

Justement, Benjamin rejette l’interprétation 

courante du cinéma et de la psychanalyse 

comme expérience d’hypnose, homogène à 

l’attitude du guérisseur, celui qui 

‘soigne un malade par imposition des 

mains’ et maintient la distance 

qu’entremêle le regard entre humains. 

Bibliographie 

- Adorno, Th. (2001) Sur Walter 

Benjamin. Edition Rolf 

Tiedermann. Trad. Christophe 

David. Paris : Gallimard 

- Agamben, G. (2013) « Introduction » 

en Benjamin, W. (2013a) 

Baudelaire. Paris : La Fabrique 



- Benjamin, W. (2013a) Baudelaire 

[BB] Texte établie par Giorgio 

Agamben, Barbara Chitussi et 

Clemens-Carl Härle. Paris: La 

Fabrique. Trad. Patrick 

Clarbonneau 

- Benjamin, W. (2013b) L’œuvre 

d’art à l’époque de sa 

reproductibilité technique 

(1939). Trad. Inédite : Frédéric 

Joly. Préface Antoine de Baecque. 

Paris : Payot. 

- Burch, N. (2003) Praxis del cine. 

Madrid: Fundamentos. [1970, Paris: 

Gallimard] 

- Deleuze, G. (1984) La imagen-

movimiento. Estudios sobre cine 1. 

Trad. Irene 

Agoff. Paidós: Barcelona 

- Duhamel, G. (1930) Scènes de la vie 

future. Paris : Mercure de France 

- Lacan, J. (1964) Séminaire 11 : Les 

quatre concepts fondamentaux de 

la psychanalyse, Conférence du 

mercredi 6 mai 1964, version 

dactylographiée en format PDF, 

École lacanienne de Psychanalyse. 

- Lyotard, J.F. (1994) Des dispositifs 

pulsionnels. Paris : Galilée. 

- Merleau-Ponty, M. (2009) Le cinéma 

et la nouvelle psychologie [1945]. 

Paris : Folio plus Philosophie. 

- Poe, E. A. (1884) « L’homme des 

foules » dans Nouvelles histoires 

extraordinaires. Trad. Charles 

Baudelaire. Paris : A. Quantin 

 


