
L’œuvre d’art: la vie comme tâche 

Elena Donato (UBA-CONICET/ LLCP-Université Paris 8) 

 

Dans un écrit rédigé dans l’hiver 1914-

1915, Walter Benjamin se propose de 

donner un commentaire « esthétique » de 

deux poèmes de Hölderlin, « Courage de 

poète » (« Dichtermut ») et « Timidité » 

(« Blödigkeit »).
1
 Pour Benjamin, vu que la 

pure esthétique s’est jusque-là consacrée 

surtout aux grandes œuvres classiques 

n’ayant produit que des commentaires 

plutôt philologiques lorsqu’elle s’est 

hasardée à d’autres domaines –tels que la 

poésie lyrique ou la littérature en langues 

modernes–, son dessein, un exercice du 

commentaire appartenant de droit à 

l’esthétique, exige une explication à 

l’égard de la méthode. Dès les premières 

pages de cet écrit, on remarque sans peine 

qu’entreprendre le commentaire de ces 

deux poèmes de Hölderlin c’est, pour le 

jeune Benjamin, envisager la création 

d’une méthode pour la critique littéraire, 

c’est-à-dire une redéfinition de la critique 

esthétique et, par là-même, de toute forme 

littéraire.
2
 

                                                           
1
 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich 

Hölderlin : “Courage de poète” et : “Timidité” » in 

Œuvres, I, traduction de Maurice de Gandillac 

revue par Pierre Rusch, Paris, Gallimard, 2000, p. 

91-124. 
2
 Bien que l’objet déclaré de son analyse soit deux 

poèmes lyriques (zwei lyrische Dichtungen), 
Benjamin vise lui-même l’élargissement du champ 
d’application de la méthode mise en place dans 
cette étude: « Tant que n’a pas été éprouvée 
l’applicabilité de cette méthode à l’esthétique de la 
poésie lyrique (Ästhetik der Lyrik) en général, peut-
être même à d’autres domaines, de plus longs 
développements seraient inopportuns. Alors 
seulement nous pourrons distinguer clairement ce 
qu’est l’a priori de tel poème particulier (einzelne 

Inédit de son vivant, et certes un peu 

prétentieux, ce « début » d’œuvre rappelle 

une fois de plus la place que Benjamin a 

accordée à la littérature dans sa pensée 

ainsi que l’envergure de la tâche qu’il s’est 

imposée à la manière d’un destin, et qu’il 

avouera    à son ami Gershom Scholem, 

quinze ans plus tard, dans le passage 

fameux d’une lettre signée à Paris le 20 

janvier 1930:  

« Le but que je m’avais [!] proposé n’est 

pas encore pleinement réalisé, mais, enfin, 

j’y touche d’assez près. C’est d’être 

considéré comme le premier critique de la 

littérature allemande. La difficulté c’est 

que, depuis plus de cinquante ans, la 

critique littéraire en Allemagne n’est plus 

considérée comme un genre sérieux. Se 

faire une situation dans la critique, cela, au 

fond, veut dire : la recréer comme genre. 

                                                                                    
Gedicht), celui du poème en général (Gedicht 
überhaupt), ou celui d’autres formes littéraires 
(Dichtungsarten), voire de toute littérature 
(Dichtung überhaupt). » Ibid., p. 96. Or, l’ampleur 
de l’objet visé par la méthode est explicitée par le 
privilège accordé au terme Dichtung dans les pages 
introductoires, où il est question des principes et 
concepts critiques, qui d’ailleurs rapprochent la 
démarche de Benjamin des Romantiques d’Iéna. 
Dans le Glossaire de L’Absolu littéraire. Théorie de 
la littérature du romantisme allemand (1978), 
Philippe Lacoue-Labarthe et Jean-Luc Nancy ont 
remarqué l’ampleur donnée par les Romantiques 
au terme Dichtung, finissant par désigner « toute 
forme de littérature ». C’est également Philippe 
Lacoue-Labarthe qui a écrit, dans l’avant-propos à 
sa traduction Le concept de critique esthétique 
dans le romantisme allemand (1986) : « C’est en 
tout cas à leur école qu’il avait appris que la 
critique appartenait de droit à la littérature (à ce 
qu’il s’obstinait à appeler la Dichtung) ». 



Mais sur cette voie des progrès sérieux ont 

été réalisés —par d’autres, mais surtout par 

moi. »
3
 

À plusieurs reprises, dans son commentaire 

sur les deux poèmes de Hölderlin –dans 

lesquels ce dont il est question est, par 

ailleurs, le destin poétique, c’est-à-dire la 

relation du poète avec la vie–, Benjamin 

fait appel au terme « tâche » (Aufgabe), 

qu’il déploie jusqu’à en faire le concept 

central. Les pages qui suivent s’intéressent 

à ce qui, dans la notion de « tâche » tel que 

Benjamin l’entend, est susceptible 

d’éclairer les relations entre la littérature et 

la vie.  

Venons-en au texte de 1914. Pour 

introduire les principes de sa méthode, 

Benjamin écrit : 

«Avant de porter un jugement sur le 

poème, il faut établir quelle est la tâche du 

poète (die dichterische Aufgabe). Le 

jugement ne dépend point de la manière 

dont le poète s’est acquitté de sa tâche ; 

c’est au contraire le sérieux et la grandeur 

de la tâche elle-même qui déterminent le 

jugement. Car c’est du poème lui-même 

que s’infère cette tâche. Elle doit être 

comprise comme le présupposé de la 

poésie (Voraussetzung der Dichtung), 

comme la structure, à la fois spirituelle et 

sensible (als die geistig-anschaulige 

Struktur), du monde dont le poème est le 

témoin. Cette tâche, ce présupposé seront 

                                                           
3
 Walter Benjamin, Correspondance II, 1929-1940, 

Édition établie et annotée par Gershom Scholem et 

Theodor W. Adorno, Paris, Aubier Montaigne, 

1979, p. 28.  

envisagés ici comme l’ultime fondement 

auquel puisse accéder l’analyse.»
4
 

Explicitement distinguée du procès de la 

création, la tâche du poème se trouve dans 

une sphère qui est à la fois objet et résultat 

de la recherche et que Benjamin appelle 

« das Gedichtete » -terme qui a été traduit 

en français par « le noyau poétique » ou 

« le poématisé ».
5
 Cette sphère est un 

domaine limite entre le poème et la vie, 

une « sphère des relations entre l’œuvre 

d’art et la vie » (eine Sphäre der Beziehung 

                                                           
4
 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich 

Hölderlin : “Courage de poète” et : “Timidité” », 
op. cit., p. 91- 92. 
5
 Dans une note à la traduction de Maurice de 

Gandillac, revue par Pierre Rusch, celui-ci écrit : 
« Différents équivalents (« dictamen », 
« poématisé ») ont été proposés pour rendre das 
Gedichtete. Ce participe substantivé (de dichten, 
écrire, faire œuvre d’écrivain) est inhabituel, mais 
n’a rien de savant. L’expression « noyau poétique » 
nous a semblé rendre l’essentiel de l’idée 
benjaminienne, en isolant quelque chose qui est à 
la fois le principe du poème et l’aboutissement de 
l’acte poétique, ce dont le poème est sorti et ce qui 
reste enfoui en lui. (PR) ». Cf. « Deux poèmes de 
Friedrich Hölderlin : “Courage de poète” et  
“Timidité” », op. cit., p. 92. Rolf Tiedemann a 
remarqué la différence profonde qui oppose 
l’usage du terme crée par Benjamin à celui qu’en a 
fait Heidegger dans ses commentaires sur 
Hölderlin : « Ce que Heidegger poursuit sous ces 
noms n’est pas ce qui se manifeste objectivement 
dans les œuvres d’art, indépendamment des 
intentions du poète, mais “l’expérience” de “ce qui 
(…) n’a pas été énoncé” dans la configuration 
concrète (…). La pensée benjaminienne de l’origine 
est incompatible avec un tel reflux vers un 
commencement plus originel, avec la régression 
vers l’être, vers “l’événement” (“das” Ereignis). Elle 
tente au contraire de déchiffrer comme le 
“poématisé” ce domaine “qui contient la vérité de 
la poésie”, qui constitue “l’objectualité” de “l’acte 
créateur” ou la “réalisation achevée de toute tâche 
artistique”. Rolf Tiedemann, Études sur la 
philosophie de Walter Benjamin, traduction de 
Rainer Rochlitz, Paris, Actes Sud, 1987, p. 93. [Les 
citations de Benjamin reprises par Tiedemann 
correspondent à l’essai sur les deux poèmes 
Hölderlin]. 



von Kunstwerk und Leben)
6
 qui possède 

pour chaque œuvre une forme particulière. 

Le noyau poétique est, selon la définition 

donnée par Benjamin, un concept limite à 

l’égard du concept de poème, duquel il se 

distingue en tant qu’il est le concept de sa 

tâche, mais en même temps il est un 

concept limite à l’égard de l’idée de tâche.
7
 

Ainsi posée, la définition du noyau 

poétique permet de discerner deux aspects 

ou deux moments de la tâche artistique, 

l’un désigné comme son « concept » 

(Begriff), l’autre comme son « idée » 

(Idee). Par « concept » de tâche artistique, 

Benjamin nomme l’unité synthétique de 

deux ordres (ce qui relève de l’art et ce qui 

relève du non art) telle qu’elle peut être 

saisie, ou plutôt accomplie par la critique. 

Le « concept » de tâche artistique est, pour 

ainsi dire, la tâche de la critique. L’« idée » 

de tâche, en revanche, semble nommer 

cette unité telle qu’elle est déjà donnée 

(« présupposé de la poésie », « réalité 

objectale de l’acte créateur », « vérité de la 

poésie »),
8
 une immanence que Benjamin 

définit aussi à l’aide d’une citation de 

                                                           
6
 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich 

Hölderlin : “Courage de poète” et : “Timidité” », 
op. cit., p. 95. 
7
 Ibid., p. 93- 94. [Der Begriff des Gedichteten ist 

ein Grenzbegriff in doppelter Hinsicht. Er ist 

Grenzbegriff zunächst gegen den Begriff des 

Gedichts. (...)Vom Gedicht unterschieden ist es als 

ein 

Grenzbegriff, als Begriff seiner Aufgabe. (...) 

Zugleich ist es aber Grenzbegriff gegen eine andere 

Funktionseinheit, wie denn stets ein Grenzbegriff 

als Grenze zwischen zwei Begriffen nur möglich ist. 

Diese andere Funktionseinheit ist nun die Idee der 

Aufgabe, entsprechend der Idee der Lösung, als 

welche das Gedicht ist.] 

8
 Ibid., p. 92. [Voraussetzung der Dichtung, 

Gegenständlichkeit des Schaffens, Wahrheit der 

Dichtung]. 

Novalis : «Toute œuvre d’art possède en 

elle un idéal a priori, une nécessité 

d’exister. »
9
  

Sur cette distinction entre concept et idée, 

Benjamin reviendra dans les deux œuvres 

qu’il a dédiées à des moments spécifiques 

des lettres allemandes, le premier 

Romantisme
10

 et le Trauerspiel. Dans la 

Préface épistémo-critique de l’Origine du 

drame baroque allemand (1925-1928), il 

écrit: 

« Alors que le concept procède de l’activité 

spontanée de l’entendement, les idées sont 

données à la contemplation. Les idées sont 

un donné préalable. Ainsi, en distinguant la 

vérité et les connexions propres à la 

connaissance, on peut définir l’idée comme 

l’être. »
11

 

 

                                                           
9
 Ibid., p.92. En note à la traduction française Pierre 

Rusch indique la source: Novalis, Schriften, éd. Par 

J. Minor, t. II, Iéna, 1907, p. 231: « Jedes Kunstwerk 

hat ein Ideal a priori, eine Notwendigkeit bei sich, 

da zu sein. » 

10
 Sa thèse centrée sur les rapports entre les 

concepts de critique et de l’Idée d’art chez les 
premiers romantiques peut, en effet, être 
rapprochée de la distinction entre le concept et 
l’idée de tâche artistique que Benjamin élabore 
dans l’essai sur Hölderlin. Il faudrait néanmoins ne 
pas subsumer l’élaboration de ces deux concepts 
sous la philosophie de l’art des premiers 
romantiques. 
11

 Walter Benjamin, Origine du drame baroque 

allemand, traduction de Sibylle Muller, Paris, 

Flammarion, 2009, pp. 33-34. [« Während der 

Begriff aus der Spontaneität des Verstandes 

hervorgeht, sind die Ideen der Betrachtung 

gegeben. Die Ideen sind ein Vorgegebenes. So 

definiert die Sonderung der Wahrheit von dem 

Zusammenhange des Erkennens die Idee als 

Sein. »] 



« La vérité ne consiste pas dans une visée 

qui trouverait sa détermination à travers la 

réalité empirique, mais dans un pouvoir qui 

donnerait d’abord sa forme caractéristique 

à l’essence de cette réalité. L’être détaché 

de toute phénoménalité qui seul a ce 

pouvoir en propre, c’est celui du nom. 

C’est lui qui détermine le caractère de 

donnée des idées. Mais celles-ci sont 

données moins dans une langue originelle 

que dans une perception originelle, où les 

mots possèdent le noble privilège de 

nommer, sans l’avoir perdu dans la 

signification, qui est liée à la 

connaissance. »
12

 

Dans ses Études sur la philosophie de 

Walter Benjamin (1965), Rolf Tiedemann 

a analysé en profondeur la valeur et la 

portée de la critique épistémologie fondée 

sur cette théorie des idées. Tel qu’il 

l’explique:  

« N’étant pas hypostasiées comme des 

entités durables, éternelles, elles [les Idées] 

sont des configurations de phénomènes 

éphémères et les sauvent. Distinctes des 

concepts purs et simples par le fait qu’elles 

sont chargées de réalité non conceptuelle, 

matérielle, les Idées et leur domaine 

constituent plutôt, selon Benjamin, un ‘être 

sans intentionnalité’ ; elles échappent à 

l’intention connaissante en tant que 

relation entre les pôles figés du sujet et de 

                                                           
12

 Ibid., p.42 [ i ht als ei   ei e    el hes dur h 

die    irie sei e  es   u      de  so der  als 

die das  ese  dieser    irie erst  r  e de  e alt 

besteht die  ahrheit.  as aller  h  o e alit t 

e tr   te  ei , dem allein diese Gewalt eignet, ist 

das des Namens. Es bestimmt die Gegebenheit der 

Ideen. Gegeben aber sind sie nicht sowohl in einer 

Ursprache, denn in einem Urvernehmen, in 

welchem die Worte ihren benennenden Adel 

unverloren an die erkennende Bedeutung besitzen.] 

l’objet (…). Le concept kantien de 

connaissance s’oppose à une réhabilitation 

de l’Idée pour la connaissance de l’étant. 

Benjamin fait éclater ce concept ; l’Idée de 

l’Origine du drame baroque allemand 

n’est pas un principe régulateur, appelé à 

guider la constitution de l’étant dans le 

sujet connaissant, mais constitue elle-

même l’étant ; il lui incombe d’en ‘garantir 

l’être’. »
13

 

« En effet, Benjamin localise l’Idée à un 

autre niveau du langage : là où il n’impose 

pas de significations aux phénomènes, au 

nom d’un arbitraire subjectif, mais où il 

appartient ‘au cœur même de la réalité’ 

qu’il s’agit de ‘percevoir’. »
14

 

Tant le caractère « en devenir » que le 

pouvoir de « dénomination adamique» de 

l’idée benjaminienne sont mis en avant par 

le terme tâche introduit dans l’essai sur 

Hölderlin. L’« idée » qui est au cœur 

même de l’œuvre d’art, en effet, n’est pas 

définit comme « idée de l’art » mais 

comme l’« idée de la tâche artistique ». 

Comme Antoine Berman l’a rappelé fort 

justement à l’occasion de son séminaire au 

Collège international de philosophie 

consacré au commentaire de «La tâche du 

traducteur » (1984-1985), le terme 

allemand Aufgabe a reçu avec Novalis un 

sens fondamental que Benjamin connaît 

très bien et qui ne se laisse pas confondre 

avec celui de « devoir » ou de 

« responsabilité », un sens qui n’a rien à 

voir avec la sphère morale ou éthique. 

Dans la terminologie romantique –explique 

Berman-, la tâche, l’Aufgabe se rapporte au 

                                                           
13

 Rolf Tiedemann, Études sur la philosophie de 
Walter Benjamin, op. cit., pp. 34-35. 
14

 Ibid., p. 44. [Les mots de Benjamin repris par 
Tiedemann dans le passage cité correspondent à 
Origine du drame baroque allemand, op. cit., p. 32 
et p. 34] 



terme Auflössung (solution, résolution), 

dans lequel il faut entendre et un sens 

logique, et un sens chimique, et un sens 

musical.
15

  

La question qui se pose dès lors, et que 

Berman lui-même formule, c’est de savoir 

dans quel domaine y-a-t-il spécifiquement 

Aufgabe et Auflössung. Reprenant un 

Fragment de Novalis,
16

 Berman répond : 

« La tâche de la poésie est la dissolution de 

l’étranger dans son élément propre –le 

langage. (…) La tâche est recherche d’une 

solution dans l’ordre du langage ».
17

 Étant 

donné qu’il s’agit toujours d’une solution 

dans l’ordre du langage, une formule de 

Benjamin dans l’essai sur Hölderlin peut 

frapper : « Pour le créateur, cette idée de 

tâche est toujours la vie. » (« Diese Idee 

der Aufgabe ist für den Schöpfer immer 

das Leben. »).
18

  

Quel sens faut-il donner à cette phrase ? 

Qu’est-ce que cela veut dire que le 

problème à résoudre, ou la matérialité à 

                                                           
15

 Antoine Berman, L’â e de la traduction. « La 

tâche du traducteur » de Walter Benjamin : un 

commentaire. Saint-Denis, Presses Universitaires 

de Vincennes – Université Paris VIII, 2008, p. 40. 

16
 « La poésie dissout (auflöst), dans son essence 

propre, l’étranger (das Fremde) » 
17

 Ibid., p. 40. 
18

 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich 

Hölderlin : “Courage de poète” et : “Timidité” ». 

op. cit, p. 94. Peut-on noter au passage que, dans 

la phrase d’ouverture de son texte, Benjamin 

choisit également le terme « Aufgabe » pour 

définir l’exercice critique qu’il entreprend: « Die 

Aufgabe der folgenden Untersuchung lässt sich in 

die Ästhetik der Dichtkunst nicht ohne Erklärung 

einordnen. » ; ce choix se cache dans la traduction 

proposée par Maurice de Gandillac : « L’objet de 

l’étude que l’on va lire, pour s’ordonner à 

l’esthétique, exige quelque explication. » Ibid., p. 

91. 

dissoudre ou encore la dissonance à 

résoudre musicalement auxquels la tâche 

du poète est confrontée soit la vie ? 

Les différents degrés d’implication voire 

d’identité entre les termes concernés 

semblent rapprocher toute tentative de 

réponse d’une tautologie: le noyau 

poétique est défini comme le concept et le 

site de la tâche artistique, et cette tâche 

c’est la vie ; le noyau poétique est décrit 

également comme la sphère du passage des 

unités fonctionnelles de la vie à celles du 

poème, mais Benjamin écrit aussi : « la 

vie, pourrait-on dire, est globalement le 

noyau poétique des poèmes. » (Das Leben 

ist allgemein das Gedichtete der Gedichte 

–so ließe sich sagen).
19

  

Les difficultés devant lesquelles nous place 

l’essai sur Hölderlin n’ont rien d’inédites 

pour les lecteurs de Benjamin ; chacun 

parmi vous gardera dans l’esprit un 

passage qui vous appelle et que vous 

interrogez sans espoir. Pour le dire dans les 

termes de Berman: « Tout lecteur de 

Benjamin ne peut manquer d’être frappé 

par l’obscurité de ses textes. À la limite, on 

ne les "comprend" jamais entièrement. »
20

 

Pourtant, Berman ne pose aucun problème 

sans le résoudre par la suite et je reviens à 

lui pour interroger l’affinité entre les 

termes « vie » et « tâche » qu’on retrouve 

chez Benjamin. En expliquant les raisons 

de cet aspect toujours mystérieux que 

l’écriture benjaminienne donne aux mots 

les plus courants, Berman fait une 

remarque précieuse : « il s’agit de donner 

aux mots une aura »,
21

 et par là il entend 

un travail d’écriture qui soustrait les mots à 

la sphère des lieux communs, en les 

                                                           
19

 Ibid., p. 94. 
20

 Antoine Berman, op. cit., p. 28. 
21

 Ibid., p. 30. 



rendant d’abord opaques et plus 

« illuminants » dans un deuxième temps. 

Si la notion de « tâche », dépouillée de son 

sens banal, fait entendre les sens que la 

tradition romantique lui a donnés, reste à 

déployer les sens auxquels la notion de 

« vie » donne voix lorsque Benjamin 

l’emploie pour définir un aspect des 

œuvres littéraires. 

Dans l’essai sur Hölderlin, la « vie » en 

tant que tâche artistique désigne ce qui est 

déterminé par le poème à condition 

d’entendre la vie non pas comme « la 

tonalité individuelle qui enveloppe la vie 

de l’artiste » mais comme « un horizon de 

vie déterminé par l’art »,
22

 c’est-à-dire que 

                                                           
22

 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich 

Hölderlin : “Courage de poète” et : “Timidité” ». 

op. cit., p. 94. Pour préciser ce point, il faut peut-

être revenir au texte allemand du passage 

commenté : « Diese Idee der Aufgabe ist für den 

Schöpfer immer das Leben. In ihm liegt die andere 

extreme Funktionseinheit. Das Gedichtete erweist 

sich also als Übergang von der Funktionseinheit des 

Lebens zu der des Gedichts. In ihm bestimmt sich 

das Leben durch das Gedicht, die Aufgabe durch die 

Lösung. Es liegt nicht die individuelle 

Lebensstimmung des Künstlers zum Grunde, 

sondern ein durch die Kunst bestimmter 

Lebenszusammenhang. »  La formule trouvée par 

la traduction de Gandillac (« un horizon de 

vie déterminé par l’art») résout, à mon avis, la 

proposition de Benjamin (« ein durch die Kunst 

bestimmter Lebenszusammenhang ») par une belle 

image d’où jaillissent les présupposés présents 

dans la phrase allemande. Dans la dernière phrase 

de ce passage, Benjamin oppose nettement deux 

manières d’envisager la relation entre l’art et la vie 

en distinguant deux concepts de vie, dont il 

défend, bien évidemment, le deuxième: le premier 

met en avant la rupture entre l’art et la vie en la 

présentant comme condition préalable, comme un 

arrière-fond nécessaire duquel l’artiste se détache 

et provient; le deuxième, comme une dimension à 

la fois distincte et intime par rapport à l’art, 

corrélative, pourvu que la corrélation soit comprise 

                                                                                    
comme une codétermination, c’est-à-dire où la vie 

n’est pas seulement la condition mais aussi 

l’horizon de l’art. Or, cette forme de la relation qui, 

selon Benjamin, lie l’art et la vie est profondément 

proche de celle qu’il pose dans un passage de « La 

tâche du traducteur » pour caractériser la relation 

entre traduction et original: « Dass eine 

Übersetzung niemals, so gut sie auch sei, etwas für 

das Original zu bedeuten vermag, leuchtet ein. 

Dennoch steht sie mit diesem kraft seiner 

Übersetzbarkeit im nächsten Zusammenhang. Ja, 

dieser Zusammenhang ist um so inniger, als er für 

das Original selbst nichts mehr bedeutet. Er darf 

ein natürlicher genannt werden und zwar genauer 

ein Zusammenhang des Lebens. So wie die 

Äußerungen des Lebens innigst mit dem 

Lebendigen zusammenhängen, ohne ihm etwas zu 

bedeuten, geht die Übersetzung aus dem Original 

hervor. Zwar nicht aus seinem Leben so sehr denn 

aus seinem ,Überleben'. » (« Qu’une traduction, si 

bonne soit-elle, ne puisse jamais rien signifier pour 

l’original, c’est évident. Néanmoins, grâce à la 

traductibilité de l’original, est avec lui en étroite 

corrélation. Disons même que cette corrélation est 

d’autant plus intime que pour l’original lui-même 

elle n’a plus de signification. Il est permis de 

l’appeler naturelle, et plus précisément corrélation 

de vie. De même que les manifestations de la vie, 

sans rien signifier pour le vivant, sont avec lui dans 

la plus intime corrélation, ainsi la traduction 

procède de l’original. Certes moins de sa vie que de 

sa “survie”. » Walter Benjamin, « La tâche du 

traducteur », op. cit., p. 246) Dans L’â e de la 

traduction, Antoine Berman commente en détail ce 

passage (cf. pp. 70 -76), et c’est  en prenant appui 

sur son commentaire qu’on rapproche ici les 

concepts concernés dans les deux passages cités, 

celui de l’essai sur Hölderlin et celui de « La tâche 

du traducteur ». Son analyse des expressions 

« Zusammenhang » et « Zusammenhang des 

Lebens » utilisées par Benjamin pour définir la 

relation de la traduction avec l’original dans « La 

tâche du traducteur » éclaire à mon avis la forme 

de la relation qui noue vie et littérature dans 

l’œuvre d’art que Benjamin élabore dans « Deux 

poèmes de Friedrich Hölderlin », où le syntagme 

« Zusammenhang des Lebens » apparaît sous la 

forme d’un nom composé 

«Lebenszusammenhang ». Vue l’importance du 



                                                                                    
commentaire de Berman, je me permets de le citer 

in extenso: « Le Zusammenhang indique un “se-

tenir-ensemble” (zusammen: ensemble), 

l’appartenance mutuelle des parties d’un 

“ensemble”. C’est la “corrélation”, si nous 

entendions par là une co-relation vivante. (…) Cette 

co-relation, dit Benjamin, est déterminée par la 

traduisibilité. Celle-ci est, en quelque sorte, le 

moyen terme entre les deux, ce qui les relie par-

delà l’abîme de leur différence [Dans la relation de 

la vie avec l’art, «das Gedichtete », le noyau 

poétique, occupe la place de ce que, dans la 

relation de traduction, Berman appelle le moyen 

terme: « le noyau poétique étant lui-même une 

sphère de relations entre l’œuvre d’art et la vie, 

c’est-à dire entre des domaines dont les unités 

elles-mêmes ne sont absolument pas 

concevables » (Walter Benjamin, « Deux poèmes 

de Friedrich Hölderlin », op. cit. p. 95)]. (…) Innig se 

traduit par “intime”. Mais ce mot allemand est un 

intraduisible. Car « l’intime » français est 

irrémédiablement subjectif et « intimiste ». Innig, 

en allemand, renvoie précisément à cette entre-

appartenance des êtres que désigne, entre autres, 

Zusammenhang. C’est une catégorie ontologique. 

Innig est l’un des mots porteurs de la poésie (et de 

la pensée) de Hölderlin (“alles ist innig”, a-t-il-écrit, 

“tout est intime”) et la poésie tardive de Rilke est 

la poésie de l’I  i  eit des choses. Nous ne 

pouvons pas nous arrêter davantage sur l’Innigkeit. 

Mais il est clair que ce mot ne vient pas par hasard 

sous la plume de Benjamin dans un contexte où il 

est question de Zusammenhang et, une ligne plus 

loin, de “Zusammenhang naturel”. Car la nature 

(au sens spinoziste de la Nature naturante, non de 

la Nature comme objet des sciences) est l’espace 

où il y a de l’Innigkeit pour Hölderlin et Rilke. Et 

précisément, chez ces poètes, l’espace de 

l’I  i  eit est celui de la distance. C’est dans la 

distance –dans ce que Rilke appelle le “pur 

rapport” (reine Bezug) –que s’accomplit l’intimité 

des choses. (…) Zusammenhang des Lebens: tout 

Zusammenhang essentiel est Zusammenhang de la 

vie. (…) Zusammenhang des Lebens est plus exact 

que: natürlicher Zusammenhang, car la référence à 

la Nature pourrait égarer, faire perdre de vue 

l’historicité de la relation évoquée. » Antoine 

Berman, op.cit., pp. 71-73. 

la vie qui est en jeu dans l’œuvre littéraire 

n’est pas du côté du vécu mais du côté du 

vivant, ou plutôt elle n’est pas du côté de 

l’expression de la vie mais du côté du désir 

de vie. Or, cet idée d’horizon fait entendre 

dans le terme « vie » celui de « survie » 

auquel Benjamin recourt, quelques années 

plus tard, en 1921, dans son texte «La 

tâche du traducteur », à travers de deux 

termes distincts, « Fortleben » et 

« Überleben », pour définir la temporalité 

de la vie des œuvres qui est en jeu dans la 

traduction. Berman a précisé les nuances 

qui distinguent ces deux termes allemands 

dans ce texte-là: Fortleben –qu’il propose 

de traduire par « vie continuée »– 

« indique simplement que l’œuvre est 

entrée dans le règne de sa durabilité » ; 

l’Überleben, pour sa part, correspond à une 

autre dimension temporelle dans laquelle 

l’œuvre accède brusquement via la 

traduction –c’est la « survie » de l’œuvre 

dans le sens d’« une vie supérieure ».
 23

 À 

Berman de conclure : « On passe ici de la 

temporalité de la perpétuation à la 

temporalité de l’élévation, c’est-à-dire, à 

une sphère temporelle différente, sphère où 

c’est tout le temps de l’œuvre qui change –

qui devient sinon accomplissement, du 

moins annonce de l’accomplissement. »
24

  

Transposant cette conclusion à la relation 

de la vie et l’art,
25

 on pourrait dire que la 

                                                           
23

 Antoine Berman, op. cit., p. 85. 
24

 Ibid. p. 86. Cf. aussi pp. 76 sq, notamment: « En 
vérité, l’Überleben antérieur désigne un acte (celui 
de survivre), alors que le Fortleben semble 
n’exprimer que l’état de continuation. » Ibid., p.78. 
25

 Cf. supra note 22. Benjamin lui-même établit 

l’analogie entre la relation de la vie avec ses 

« expressions » (Äusserungen) et le rapport de 

l’original à sa traduction. Pour sa part, Rolf 

Tiedemann a éclairé la dimension épistémologique 

du rapport entre philosophie du langage et théorie 

de la traduction chez Benjamin : « De même que 



vie, dans l’œuvre d’art, se présente sous le 

mode d’une temporalité qui n’est pas celle 

de sa perpétuation mais celle de son 

accomplissement, ou plutôt de l’annonce 

de son accomplissement.  La « vie » 

exprime ainsi des formes de temporalité à 

l’œuvre dans la littérature. En effet, dans 

son texte sur la traduction Benjamin tente 

de penser le concept de « vie » le 

rapprochant de celui d’« histoire ».
26

 Ce 

                                                                                    
‘tous les grands écrits’ de la littérature 

‘contiennent entre les lignes leur traduction 

virtuelle’ dans d’autres langues, les phénomènes 

contiennent virtuellement leur nom. Du même 

coup, l’alternative entre convention et mimésis ne 

s’impose plus à la philosophie du langage ; la 

théorie benjaminienne du langage lui répond par 

une théorie de la traduction. La productibilité –

pour autant que l’on puisse encore en parler– n’est 

plus l’affaire du sujet transcendantal et moins 

encore d’un sujet empirique ; elle est inhérente 

aux choses comme leur caractère langagier, leur 

Idée. » (Tiedemann, op. cit., p. 49) 

Or, comme le commentaire de Berman le rappelle, 

la conception du langage chez Benjamin exige 

d’interpréter ces relations non pas en termes de 

re-présentation, mais de présentation : « Les 

“expressions” de la vie dont parlait Benjamin plus 

haut (celles qui ne “signifient” rien pour elle) sont 

donc ses (auto) présentations. En ces 

(auto)présentations paraît sa pure essence. (…) La 

traduction n’est pas transmission du “sens”, mais 

présentation de la signification immanente à 

l’œuvre, (…). L’œuvre est captation d’une 

signification, d’une Bedeutung, infinie, 

inanalysable, insondable. (…) Ou plus précisément, 

 que l’ “expression” n’est pas, en son fond, 

l’extériorisation de quelque chose d’intérieur, mais 

de quelque chose de caché. » (Antoine Berman, 

op. cit., p. 90 sq.). 

26
 Walter Benjamin, « La tâche du traducteur », in 

Œuvres  I  traduction de Maurice de Gandillac 
revue par Rainer Rochlitz, Paris, Gallimard, p. 247 : 
« C’est en reconnaissant bien plutôt la vie à tout ce 
dont il y a histoire, et qui n’en est pas seulement le 
théâtre, qu’on rend pleine justice au concept de 
vie. Car c’est à partir de l’histoire, non de la nature, 

rapprochement, tel qu’il le pose, permet 

d’élargir le domaine où la philosophie 

devra interroger la vie dans le but de 

« rendre justice » au concept de vie, car, 

écrit-il, « tous les phénomènes vitaux 

doués de finalité, ainsi que leur finalité, 

possèdent au bout du compte une finalité 

non pour la vie, mais pour l’expression de 

son essence, pour la présentation de sa 

signification (Darstellung seiner 

Bedeutung). »
27

 Dès lors on pourrait 

rattacher l’Überleben (de l’œuvre d’art) à 

la notion d’expérience qu’on a (Erfahrung) 

–qu’il opposera dans « Sur quelques 

thèmes baudelairiens » à la notion de 

l’expérience qu’on fait (Erlebnis), 

l’expérience vécue, au plein sens du terme.  

Néanmoins, les concepts d’Überleben et 

d’Erfahrung se recoupent sans pour autant 

être identiques ; alors que le concept 

benjaminien d’expérience nomme le mode 

de présentation de ce qui dans l’histoire est 

voué à la mort, son concept de « vie » 

comme tâche artistique met en avant le 

mode de présentation de ce qui dans 

l’œuvre d’art est voué à survivre. En effet, 

pour interroger cette formule frappante 

(« Pour le créateur, cette idée de tâche est 

                                                                                    
moins encore d’une nature aussi variable que la 
sensation et l’âme, qu’il faut finalement 
circonscrire le domaine de la vie. Ainsi naît pour le 
philosophe la tâche (Aufgabe) de comprendre 
toute vie naturelle à partir de cette vie, de plus 
vaste extension, qui est celle de l’histoire. » 
27

 [Alle zweckmäßigen Lebenserscheinungen wie 

ihre Zweckmäßigkeit überhaupt sind 

letzten Endes zweckmäßig nicht für das Leben, 

sondern für den Ausdruck seines Wesens, für die 

Darstellung seiner Bedeutung.] Étant donné 

l’importance des précisions y introduites, on cite 

d’après la traduction proposée par Berman dans 

son commentaire, op.cit., p. 89. Pour référence cf. 

Walter Benjamin, « La tâche du traducteur », op. 

cit., p. 248. 



toujours la vie.»), il nous faudrait ne pas 

oublier l’explication donnée par 

Tiedemann sur la portée que le jeune 

Benjamin donnait au terme « Idée » : 

« L’Idée a un être, elle n’est donnée 

préalablement que pour l’homme ; en soi et 

pour soi, elle est pour ainsi dire un devenir 

utopique. L’Idée est le sens des choses, 

essence qui n’est pas encore mais devient, 

ou qui est la raison dans les choses, ce vers 

quoi elles se dirigent, ce à quoi elles 

aspirent elles-mêmes, mais qu’elles ne 

peuvent devenir que dans la mesure ou 

elles sont traduites et présentées. »
28

 

Néanmoins, dans le développement de sa 

pensée de l’art, Benjamin lui-même a 

privilégié la notion d’Erfahrung à celle de 

Leben. De la sorte on pourrait très bien 

laisser tomber dans l’oubli cet ensemble 

des corrélations entre les notions de vie et 

d’œuvre d’art que le jeune Benjamin 

produit par le biais du concept de « tâche » 

–que ce soit celle de la poésie, celle de la 

critique, ou celle de la traduction– ou tout 

simplement le reléguer du côté de ce qu’on 

appelle « la période théologique de sa 

pensée ». Le terme « vie » ainsi que les 

différentes nuances sous lesquelles il le fait 

apparaître (vie intérieure, vie continuée, 

survie) pourraient, certes, intégrer cette 

terminologie benjaminienne chérie par 

Scholem et reprochée par Brecht, souvent 

qualifiée de « mystique ».
29

 La notion de 

                                                           
28

 Rolf Tiedemann, op. cit., p. 49. 
29

 Dans une note de bas de page à ses Études, Rolf 

Tiedemann transcrit un passage du Journal de 

travail de Brecht qui témoigne –tel que Tiedemann 

lui-même le dit– « d’une étonnante 

incompréhension en ce qui concerne l’essai sur 

L’œuvre d’art ». Il n’est pas difficile d’imaginer que, 

sous le regard de Brecht, le terme « vie » aurait 

partagé le même sort que celui d’« aura »: « Il –

écrit Brecht– part de quelque chose qu’il appelle 

vie, en effet, apparaît dans les zones de sa 

pensée le plus difficiles à reprendre, 

difficulté souvent accordée à la singularité 

de l’œuvre de Benjamin, à son caractère 

solitaire, d’enfermée en elle-même, malgré 

l’existence d’interlocuteurs comme 

Scholem, Hofmannsthal ou Adorno.
30

 

Or, dès son début, le travail 

philosophique de Benjamin est marqué par 

une réflexion conjointe sur les conditions 

d’une « communauté » dans la pensée et 

pour la pensée de son propre présent. En 

                                                                                    
aura, en rapport avec le rêve (le rêve diurne). Il 

dit : quand on sent en regard dirigé sur soi, même 

dans son dos, on cherche à y répondre ( !). L’espoir 

d’être regardé par ce qu’on regarde crée l’aura. 

Celle-ci tendrait à dépérir depuis peu, 

conjointement avec le cultuel. B[enjamin] a fait 

cette découverte en analysant le cinéma, où l’aura 

s’évanouit à cause de la reproductibilité des 

œuvres –pure mystique, malgré la posture 

antimystique. C’est donc ainsi qu’on adopte la 

conception matérialiste de l’histoire ! C’est assez 

épouvantable. » Rolf Tiedemann, op. cit., pp. 114-

115. 

30
 Sur ce point, noyau de la critique consacrée à 

l’œuvre de Walter Benjamin, on se contentera ici 
de renvoyer au paragraphe « L’obscurité et 
l’illumination » du séminaire-commentaire 
d’Antoine Berman, dans lequel la coexistence 
d’une volonté de mystère et d’une volonté de 
dialogue accordée à l’écriture benjaminienne est 
analysée à la lumière de la conception du 
langage qu’il a forgée dès le début de son œuvre : 
« Cette quasi-sacralisation du mystère –du langage 
comme mystère– ne contredit pas la volonté de 
dialogue. Mais elle rejette la “communication” au 
sens courant, laquelle se fond sur l’assomption de 
lieux communs. Pas de lieux communs chez 
Benjamin (…). Autrement dit (…), le langage ne 
s’accomplit que comme reine Sprache, rein, pur, 
indiquant ici le refus de rien communiquer, de rien 
exprimer, de rien signifier, le refus d’entrer dans la 
sphère du référentielle. (…) Benjamin emprunte 
presque toutes ses catégories à la tradition, mais 
les travaille de telle façon qu’elles deviennent 
pratiquement indécodables et hermétiques. » 
Antoine Berman, op. cit., p. 29. 



août 1913, à la fin du semestre d’études 

qu’il a fait à Fribourg, il répond ainsi une 

lettre à son amie Carla Seligson, qui lui 

aurait demandé si la solitude ne manquerait 

enfin cette « jeunesse nouvelle » du 

mouvement Freien Studentenschaft et de 

sa revue Der Anfang, à laquelle ils 

appartenaient: 

« Considérons-nous à l’intérieur de notre 

époque. Nietzsche dit quelque part : “Mes 

écrits doivent être difficiles. Je devais me 

dire que tous ceux qui sont dans le besoin 

me comprendraient. Mais où sont-ils ceux 

qui sont dans le besoin ? ” Nous avons le 

droit, je crois, de poser la question : où 

sont-ils ceux qui aujourd’hui sont seuls ? 

Seule une idée et une communauté dans 

l’idée peut les conduire à cela, à la 

solitude. Je crois vrai même que seul 

l’homme qui a pris sur lui l’idée (peut-

importe “laquelle”) est capable de 

solitude ; il ne peut, je crois, qu’être seul. 

Je crois que c’est uniquement au sein de la 

communauté et de la communauté la plus 

étroite, celle de ceux qui ont une foi, qu’un 

homme peut réellement être seul : vivre 

cette solitude où le moi s’élève en se 

confrontant à l’idée afin de parvenir à lui-

même. »
31

 

                                                           
31

 Walter Benjamin, Correspondance I, 1910-1928, 

Édition établie et annotée par Gershom Scholem et 

Theodor W. Adorno, Paris, Aubier Montaigne, 

1979, p. 80. [Denn, sehen wir uns in unserer 

Gegenwart um. Nietzsche sagt einmal: "Meine 

Schriften sollen so schwer sein. Ich sollte meinen, 

dass alle mich verstehen, die in der Not sind. Aber 

wo sind die, die in der Not sind?" Ich glaube wir 

dürfen 'fragen: wo sind die, die heute einsam sind? 

Auch dazu, zur Einsamkeit, kann erst eine Idee und 

eine Gemeinschaft in der Idee sie führen. Ich glaube 

es ist wahr, dass sogar nur ein Mensch, der die Idee 

(gleichviel "welche") aufgenommen hat, einsam 

sein kann; dieser muss glaube ich einsam sein. Ich 

En ce sens, il me semble qu’il 

faudrait interroger le concept de « vie », 

auquel ce jeune Benjamin fait appel pour 

penser l’œuvre d’art, en renonçant à y 

soupçonner un reste mystique –si, à la 

manière de Brecht, on doit faire du terme 

« mystique » une accusation au lieu d’une 

catégorie philosophique–, en renonçant 

aussi bien à y entendre le trait mystérieux 

du solitaire –si par « solitude » faut-il 

entendre autre chose que cet état de pensée 

au sein de la communauté décrit par 

Benjamin en août 1913. Mais surtout, et 

pour essayer de rendre justice à la 

philosophie du langage inhérente à la 

pensée benjaminienne, il ne faudrait pas 

annihiler la force qu’il accordait aux mots 

en prenant le terme « vie » comme une 

image purement rhétorique. Peut-être faut-

il rappeler qu’en expliquant l’usage qu’il 

en faisait, Benjamin a écrit : « C’est, en 

effet, dans leur simple réalité, sans aucune 

métaphore, qu’il faut concevoir pour les 

œuvres d’art les idées de vie et de 

survie. »
32

 

C’est pour cela que certains 

documents et textes publiés dans le Cahier 

de L’Herne qui lui est consacré, sous la 

direction de Patricia Lavelle, ont été pour 

moi une vraie trouvaille. Dans son texte 

« Figures pour une théorie de l’expérience. 

Benjamin et Rickert », en effet, Patricia 

Lavelle propose un rapprochement de la 

pensée du jeune Benjamin de celui du 

néokantien de Fribourg, pour entreprendre 

une analyse de la relation de Benjamin à 

                                                                                    
glaube, dass nur in der Gemeinschaft, und zwar in 

der innigsten Gemeinschaft der Gläubigen ein 

Mensch wirklich einsam sein kann: in einer 

Einsamkeit, in der sein Ich gegen die Idee sich 

erhebt, um zu sich zu kommen.] 

32
 Walter Benjamin, « La tâche du traducteur », op. 

cit., p. 247. 



Kant, à partir de la théorie des 

« ressemblances non sensibles ». Mais 

c’est sur un autre point que je voudrais 

mettre l’accent et auquel je n’aurais pas 

pensé sans le travail de Lavelle. Et c’est 

que le terme « vie » (Leben) auquel fait 

appel le jeune Benjamin pourrait 

s’entendre non seulement dans le sillage de 

l’Über romantique –tel que le remarque 

Berman– mais aussi comme participant des 

discussions que Heinrich Rickert a établi 

avec la philosophie de la vie de Nietzsche 

et de Bergson.  

En effet, comme Peter Fenves 

l’explique, le système philosophique de 

Rickert s’organisait autour de deux 

concepts : vie pure et simple (bloßes 

Leben), indifférente aux valeurs, et vie 

achevée (vollendetes Leben), c’est-à-dire 

ayant accompli sa signification.
33

 De 

même que la vie pure et simple (bloßes 

Leben) ne peut être le fondement d’une 

« philosophie de la culture », le vécu 

(Erlebnis) immédiat ne peut pas être connu 

en tant que tel.
34

 Sans entrer dans le détail 

de la justesse des reproches adressées par 

Rickert à la Lebensphilosophie ou de la 

cohérence de ce qu’il englobait sous ce 

nom, on peut rappeler sa détermination de 

plaider contre tout idéal de vie fondé 

biologiquement : 

«Le mésusage des concepts 

biologiques à des fins “philosophiques” a 

défavorablement rétroagit sur la biologie 

elle-même. (…) Mais l’erreur de pensée 

qui fut faite à cette occasion était la même 

                                                           
33

 Cette distinction n’est pas loin de l’opposition 
zoé / bios exploitée par Agamben dans 
l’élaboration de son concept forme-de-vie. 
34

 « La vie elle-même, en tant qu’elle est 
l’immédiat, ne peut être que vécue [erleben]. En 
tant que vécu [Erlebnis] immédiat, elle se moque 
de toute tentative de connaissance. ». Ibid, p. 122. 

en son principe que celle qui conduit 

aujourd’hui à utiliser les concepts 

biologiques de la “sélection naturelle” ou 

de la “lutte pour la vie” pour juger de la vie 

morale. Espérons que le temps viendra 

bientôt où les deux types de tentatives nous 

paraîtront également absurdes. (…) Même 

si elle doit renoncer à toute fondation sur la 

biologie comme science de la nature, 

l’attribution d’une valeur à la vie –ou 

encore son identification au bien suprême– 

ne peut-elle pas avoir encore un autre 

fondement ? N’y a-t-il pas, en particulier, 

un sens correct à parler de valeurs de vie 

qui doivent être posées comme assise 

fondamentale des valeurs de culture ? 

C’est n’est qu’en répondant à cette 

question que nous pouvons parvenir à une 

pleine clarté sur le rapport de la culture à la 

vie ainsi que sur l’ensemble de la 

philosophie du biologisme. »
35

   

 

Bien que Lavelle et Fenves 

rappellent que les cours de Rickert suivis 

par Benjamin pendant l’été de 1913 à 

Fribourg n’ont pas laissé de traces 

importantes dans sa pensée, je me demande 

si en rapprochant la corrélation qu’il avait 

produite entre la vie et l’œuvre d’art des 

discussions que Rickert adressait à la 

Lebensphilosophie, on ne gagnerait pas un 

nouveau Benjamin, faisant partie d’une 

communauté de pensée, dont le concept de 

vie pourrait nous aider à penser autrement 

les rapports des concepts de littérature et 

de vie. S’il est vrai que les réponses 

données par le système des valeurs de 

Rickert n’ont pas laissé des traces 

profondes dans la pensée de son 

                                                           
35

 Heinrich Rickert, “Valeurs de vie et valeurs de 
culture” [Logos, II, 1911-1912, pp. 131-166], in Le 
système des valeurs et autres articles, traduction 
de Julien Fargues, Paris, Vrin, 2007, pp. 114-115. 



« élève »,
36

 on pourrait se demander si la 

pensée benjaminienne sur l’œuvre d’art ne 

répond autrement
37

 les mêmes questions 

sur le fondement d’une philosophie « de la 

culture » –tel que l’école de Heidelberg 

nommait « une philosophie qui, d’une part, 

ne s’oppose plus à l’histoire mais qui, 

pénétrée des problèmes, des méthodes et 

des résultats de la connaissance historique, 

se pense elle-même comme une discipline 

historique (et à vrai dire comme la plus 

haute de toutes les productions culturelles), 

et, d’autre part, une philosophie dont la 

nature critique se mesure de manière 

privilégiée à la radicalité de son opposition 

à toute forme de psychologisme ».
38

  

                                                           
36

 Ironiquement, ainsi se déclarait Benjamin lui-
même, dans l’une des dernières lettres adressées à 
Adorno, en mai 1940, lorsqu’il lui demandait sa 
recension sur un volume de Rickert regroupant des 
essais parus dans la revue Logos : « –Joignez le 
“Rickert” à votre prochaine lettre. Ne suis-je pas 
élève de Rickert (comme vous l’êtes de Hans 
Cornelius) et je me réjouis réellement à la pensée 
de votre texte. » Walter Benjamin, Correspondance 
II, 1929-1940, op.cit., pp. 332-333. On ne sait pas si 
Benjamin a finalement reçu le texte d’Adorno, une 
critique véhémente du recueil de Rickert. 
37

 Par une philosophie du langage qui est en même 
temps une philosophie de l’histoire au centre de 
laquelle l’art a une place de privilège. Dans une 
lettre de 1913, écrite pendant son séjour à 
Fribourg, il trace une image toute simple, un 
autoportrait qui peut être celui de n’importe quel 
étudiant universitaire, que pourtant on pourrait 
prendre au sérieux pour penser la distance qui 
s’ouvre dans cet approche : « Je suis également le 
cours de Rickert et réfléchis pour moi dans mon 
coin ». Correspondance, I, op. cit, p. 57. En 1920, 
sept ans après avoir suivi le cours de Rickert, il 
écrivait à Scholem: « J’ai lu le livre de Heidegger 
sur Duns Scott. (…) La basse servilité de l’auteur 
devant Rickert et Husserl ne rend pas la lecture 
plus agréable. Ce livre ne touche pas la philosophie 
du langage de Duns Scott d’un point de vue 
philosophique ; le travail qui reste à faire n’est 
donc pas mince. » Correspondance, I, op. cit., p. 
227.  
38

 Julien Fargues, « Présentation » à la traduction, 
in Heinrich Rickert, Le système des valeurs et 

Dans l’essai sur Hölderlin, 

Benjamin faisait une remarque sur les 

concepts de Gedichtete et d’Aufgabe en 

tant que catégories de la recherche : « la 

découverte du pur noyau poétique, de la 

tâche absolue, doit rester l’objectif 

purement méthodologique, idéel. Le pur 

noyau poétique cesserait d’être un concept 

limite : il serait vie ou poème. »
39

 Ce n’est 

que dans l’horizon de la pratique artistique 

elle-même –et chez Benjamin, s’agissant 

de l’idée de vie comme tâche, il est surtout 

affaire de littérature, de langage– que la vie 

peut trouver son accomplissement, c’est-à-

dire coïncider avec la tâche (Aufgabe), la 

solution-dissolution (Auflössung), le 

poème. Dans un bref texte des années ‘30, 

où le vocabulaire de Rickert réapparaît, 

Benjamin nous propose : « En effet, la 

création fait renaître, dans son 

accomplissement, le créateur lui-même. 

(…) Son foyer ne se situe pas là où il a été 

engendré, mais il vient au monde, et c’est 

là qu’il trouve sa patrie. Il est le premier né 

masculin de l’œuvre qu’il a un jour 

conçue. »
40

 J’entends-là un Benjamin qui 

                                                                                    
autres articles, traduction de Julien Fargues, Paris, 
Vrin, 2007, p. 12. 
39

 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich 

Hölderlin : “Courage de poète” et : “Timidité” » , 

op. cit., p. 96 [Die Ermittelung des reinen 

Gedichteten, der absoluten Aufgabe, muss nach 

allem Gesagten das rein methodische, ideelle Ziel 

bleiben. Das reine Gedichtete würde aufhören 

Grenzbegriff zu sein: es wäre Leben oder Gedicht.]. 

40
 Walter Benjamin, “Après l’accomplissement” 

[Nach der Vollendung] in  ’oublie  as le  eilleur et 

autres histoires et récits, traduction de Marc de 

Launay, Paris, Éditions de L’Herne, 2012. [Die 

Schöpfung nämlich gebiert in ihrer Vollendung den 

Schöpfer neu. (…). Nicht wo er geboren wurde, ist 

seine Heimat, sondern er kommt zur Welt, wo 

seine Heimat ist. Er ist der männliche Erstgeborene 

des Werkes, das er einstmals empfangen hatte.] 



pourrait très bien participer aux discussions 

contemporaines sur les rapports des 

concepts d’art et de vie. Mais surtout il me 

semble que nous pourrions être « ceux qui 

ont besoin de comprendre » l’idée de la vie 

comme tâche artistique. 

Bibliographie 

-Benjamin, Walter, Correspondance, 2 t., 

traduction de G. Petitdemange, 

Édition établie et annotée par 

Gershom Scholem et Theodor 

W. Adorno, Paris, Aubier-

Montaigne, 1979. 

----------------------, « Deux poèmes de Friedrich 

Hölderlin : “Courage de poète” 

et : “Timidité” » in Œuvres, I, 

traduction de Maurice de 

Gandillac revue par Pierre 

Rusch, Paris, Gallimard, 2000, 

p. 91-124. 

----------------------, « La tâche du traducteur », in 

Œuvres, I, traduction de 

Maurice de Gandillac revue par 

Rainer Rochlitz, Paris, 

Gallimard, p. 244-262. 

----------------------, Le concept de critique 

esthétique dans le romantisme 

allemand, traduit de l’allemand 

par Philippe Lacoue-Labarthe et 

Anne Marie Lang, Paris, 

Flammarion,  

----------------------, Origine du drame baroque 

allemand, traduction de Sibylle 

Muller, Paris, Flammarion, 

2009. 

----------------------, Baudelaire, édition établie par 

Giorgio Agamben, Barbara 

Chitussi et Clémens-Carl Härle, 

textes traduits de l’allemand par 

Patrice Charbonneau, Paris, La 

Fabrique Éditions, 2013. 

----------------------, N’oublie pas le meilleur et 

autres histoires et récits, 

traduction de Marc de Launay, 

Paris, Éditions de L’Herne, 

2012. 

 

 

-Berman, Antoine, L’âge de la traduction. « La 

tâche du traducteur » de Walter 

Benjamin : un commentaire. 

Saint-Denis, Presses 

Universitaires de Vincennes – 

Université Paris VIII, 2008. 

-Lavelle, Patricia, Religion et histoire : sur le 

concept de critique esthétique 

chez Walter Benjamin, Paris, 

Les Éditions du Cerf, 2008. 

-------------------- (dir.), Cahier Benjamin, Paris, 

Éditions de L’Herne, Coll. 

Cahiers de L’Herne, 2013. 

-Rickert, Heinrich, Le système des valeurs et autres 

articles, traduction de Julien 

Fargues, Paris, Vrin, 2007. 

-Tiedemann, Rolf. Études sur la philosophie de 

Walter Benjamin, traduction de 

Rainer Rochlitz, Paris, Actes 

Sud, 1987. 

 

 

 

 


