L’ceuvre d’art: la vie comme tiache

Elena Donato (UBA-CONICET/ LLCP-Université Paris 8)

Dans un écrit rédigé dans 1’hiver 1914-
1915, Walter Benjamin se propose de
donner un commentaire « esthétique » de
deux po¢mes de Holderlin, « Courage de
poete » (« Dichtermut ») et « Timidité »
(« Blédigkeit »)."! Pour Benjamin, vu que la
pure esthétique s’est jusque-la consacrée
surtout aux grandes ceuvres classiques
n’ayant produit que des commentaires
plutdét philologiques lorsqu’elle s’est
hasardée a d’autres domaines —tels que la
poésie lyrique ou la littérature en langues
modernes—, son dessein, un exercice du
commentaire appartenant de droit a
I’esthétique, exige wune explication a
I’égard de la méthode. Dés les premieres
pages de cet écrit, on remarque sans peine
qu’entreprendre le commentaire de ces
deux poeémes de Holderlin c’est, pour le
jeune Benjamin, envisager la création
d’une méthode pour la critique littéraire,
c’est-a-dire une redéfinition de la critique
esthétique et, par la-méme, de toute forme
littéraire.”

' Walter Benjamin, « Deux poémes de Friedrich
Holderlin : “Courage de poéte” et : “Timidité” » in
Euvres, I, traduction de Maurice de Gandillac
revue par Pierre Rusch, Paris, Gallimard, 2000, p.
91-124.

? Bien que I'objet déclaré de son analyse soit deux
poémes lyriques (zwei lyrische Dichtungen),
Benjamin vise lui-méme I'élargissement du champ
d’application de la méthode mise en place dans
cette étude: « Tant que n’a pas été éprouvée
I'applicabilité de cette méthode a I'esthétique de la
poésie lyrique (Asthetik der Lyrik) en général, peut-
étre méme a d’autres domaines, de plus longs
développements seraient inopportuns. Alors
seulement nous pourrons distinguer clairement ce
gu’est I'a priori de tel poéme particulier (einzelne

Inédit de son vivant, et certes un peu
prétentieux, ce « début » d’ceuvre rappelle
une fois de plus la place que Benjamin a
accordée a la littérature dans sa pensée
ainsi que I’envergure de la tache qu’il s’est
imposée a la maniére d’un destin, et qu’il
a son ami Gershom Scholem,
quinze ans plus tard, dans le passage
fameux d’une lettre signée a Paris le 20
janvier 1930:

avouera

« Le but que je m’avais [!] proposé n’est
pas encore pleinement réalisé, mais, enfin,
J’y touche d’assez prés. C’est d’étre
considéré comme le premier critique de la
littérature allemande. La difficulté c’est
que, depuis plus de cinquante ans, la
critique littéraire en Allemagne n’est plus
considérée comme un genre sérieux. Se
faire une situation dans la critique, cela, au
fond, veut dire : la recréer comme genre.

Gedicht), celui du poéme en général (Gedicht
iberhaupt), ou celui d’autres formes littéraires
(Dichtungsarten), voire de toute littérature
(Dichtung tiberhaupt). » lbid., p. 96. Or, 'ampleur
de I'objet visé par la méthode est explicitée par le
privilege accordé au terme Dichtung dans les pages
introductoires, ou il est question des principes et
concepts critiques, qui d’ailleurs rapprochent la
démarche de Benjamin des Romantiques d’léna.
Dans le Glossaire de L’Absolu littéraire. Théorie de
la littérature du romantisme allemand (1978),
Philippe Lacoue-Labarthe et Jean-Luc Nancy ont
remarqué I'ampleur donnée par les Romantiques
au terme Dichtung, finissant par désigner « toute
forme de littérature ». C’est également Philippe
Lacoue-Labarthe qui a écrit, dans I'avant-propos a
sa traduction Le concept de critique esthétique
dans le romantisme allemand (1986) : « C’est en
tout cas a leur école qu’il avait appris que la
critique appartenait de droit a la littérature (a ce
qu’il s’obstinait a appeler la Dichtung) ».



Mais sur cette voie des progres sé€rieux ont
été réalisés —par d’autres, mais surtout par
moi. »°

A plusieurs reprises, dans son commentaire
sur les deux poémes de Holderlin —dans
lesquels ce dont il est question est, par
ailleurs, le destin poétique, c’est-a-dire la
relation du pocte avec la vie—, Benjamin
fait appel au terme «tache » (Aufgabe),
qu’il déploie jusqu’a en faire le concept
central. Les pages qui suivent s’intéressent
a ce qui, dans la notion de « tache » tel que
Benjamin  I’entend, est susceptible
d’éclairer les relations entre la littérature et
la vie.

Venons-en au texte de 1914. Pour
introduire les principes de sa méthode,
Benjamin écrit :

«Avant de porter un jugement sur le
poeme, il faut établir quelle est la tiche du
poete (die dichterische Aufgabe). Le
jugement ne dépend point de la maniére
dont le poéte s’est acquitté de sa tache ;
c’est au contraire le sérieux et la grandeur
de la tache elle-méme qui déterminent le
jugement. Car c’est du poeéme lui-méme
que s’infere cette tache. Elle doit étre
comprise comme le présupposé¢ de la
poésie (Voraussetzung der Dichtung),
comme la structure, a la fois spirituelle et
sensible (als die geistig-anschaulige
Struktur), du monde dont le poéme est le
témoin. Cette tache, ce présuppos¢ seront

* Walter Benjamin, Correspondance I, 1929-1940,
Edition établie et annotée par Gershom Scholem et
Theodor W. Adorno, Paris, Aubier Montaigne,
1979, p. 28.

envisagés ici comme [’ultime fondement
. , 4
auquel puisse accéder I’analyse.»

Explicitement distinguée du proceés de la
création, la tache du poéme se trouve dans
une sphére qui est a la fois objet et résultat
de la recherche et que Benjamin appelle
«das Gedichtete » -terme qui a été traduit
en francais par «le noyau poétique » ou
«le poématisé ».> Cette sphére est un
domaine limite entre le poéme et la vie,
une « sphére des relations entre I’ceuvre
d’art et la vie » (eine Sphdre der Beziehung

* Walter Benjamin, « Deux poémes de Friedrich
Holderlin : “Courage de poéte” et : “Timidité” »,
op.cit., p. 91- 92.

> Dans une note 2 la traduction de Maurice de
Gandillac, revue par Pierre Rusch, celui-ci écrit :

« Différents équivalents (« dictamen »,

« poématisé ») ont été proposés pour rendre das
Gedichtete. Ce participe substantivé (de dichten,
écrire, faire ceuvre d’écrivain) est inhabituel, mais
n’a rien de savant. L'expression « noyau poétique »
nous a semblé rendre I'essentiel de I'idée
benjaminienne, en isolant quelque chose qui est a
la fois le principe du poéme et I'aboutissement de
I'acte poétique, ce dont le poeéme est sorti et ce qui
reste enfoui en lui. (PR) ». Cf. « Deux poémes de
Friedrich Holderlin : “Courage de poete” et
“Timidité” », op._cit., p. 92. Rolf Tiedemann a
remarqué la différence profonde qui oppose
I'usage du terme crée par Benjamin a celui qu’en a
fait Heidegger dans ses commentaires sur
Holderlin : « Ce que Heidegger poursuit sous ces
noms n’est pas ce qui se manifeste objectivement
dans les ceuvres d’art, indépendamment des
intentions du poéte, mais “I’'expérience” de “ce qui
(...) n’a pas été énoncé” dans la configuration
concréte (...). La pensée benjaminienne de I'origine
est incompatible avec un tel reflux vers un
commencement plus originel, avec la régression
vers |'étre, vers “I'’événement” (“das” Ereignis). Elle
tente au contraire de déchiffrer comme le
“poématisé” ce domaine “qui contient la vérité de
la poésie”, qui constitue “I'objectualité” de “I'acte
créateur” ou la “réalisation achevée de toute tache
artistique”. Rolf Tiedemann, Etudes sur la
philosophie de Walter Benjamin, traduction de
Rainer Rochlitz, Paris, Actes Sud, 1987, p. 93. [Les
citations de Benjamin reprises par Tiedemann
correspondent a I’essai sur les deux poémes
Holderlin].



von Kunstwerk und Leben)® qui posséde
pour chaque ceuvre une forme particuliére.
Le noyau poétique est, selon la définition
donnée par Benjamin, un concept limite a
I’égard du concept de poéme, duquel il se
distingue en tant qu’il est le concept de sa
tache, mais en méme temps il est un
concept limite a I’égard de I’idée de tache.’
Ainsi posée, la définition du noyau
poétique permet de discerner deux aspects
ou deux moments de la tiche artistique,
I’'un désigné comme son « concept»
(Begriff), l'autre comme son «idée »
(Idee). Par « concept » de tache artistique,
Benjamin nomme 1’unité synthétique de
deux ordres (ce qui reléve de I’art et ce qui
reléve du non art) telle qu’elle peut étre
saisie, ou plutot accomplie par la critique.
Le « concept » de tache artistique est, pour
ainsi dire, la tache de la critique. L « idée »
de tache, en revanche, semble nommer
cette unité telle qu’elle est déja donnée
(«présuppos¢ de la poésie », «réalité
objectale de 1’acte créateur », « vérité de la
poésie »),* une immanence que Benjamin
définit aussi a 1’aide d’une citation de

® Walter Benjamin, « Deux poémes de Friedrich
Holderlin : “Courage de poéte” et : “Timidité” »,
op._cit., p. 95.

7 Ibid., p. 93- 94. [Der Begriff des Gedichteten ist
ein Grenzbegriff in doppelter Hinsicht. Er ist
Grenzbegriff zundchst gegen den Begriff des
Gedichts. (...)Vom Gedicht unterschieden ist es als
ein

Grenzbegriff, als Begriff seiner Aufgabe. (...)
Zugleich ist es aber Grenzbegriff gegen eine andere
Funktionseinheit, wie denn stets ein Grenzbegriff
als Grenze zwischen zwei Begriffen nur méglich ist.
Diese andere Funktionseinheit ist nun die Idee der
Aufgabe, entsprechend der Idee der Lésung, als
welche das Gedicht ist.]

8 Ibid., p. 92. [Voraussetzung der Dichtung,
Gegenstdndlichkeit des Schaffens, Wahrheit der
Dichtung].

Novalis : «Toute ceuvre d’art possede en
elle un idéal a priori, une nécessité
d’exister. »°

Sur cette distinction entre concept et idée,
Benjamin reviendra dans les deux ceuvres
qu’il a dédiées a des moments spécifiques
des lettres allemandes, le premier
Romantisme'® et le Trauerspiel. Dans la
Préface épistémo-critique de 1’Origine du
drame baroque allemand (1925-1928), il
écrit:

« Alors que le concept procede de 1’activité
spontanée de I’entendement, les idées sont
données a la contemplation. Les idées sont
un donné préalable. Ainsi, en distinguant la
vérité et les connexions propres a la
connaissance, on peut définir I’idée comme
Iétre. »'!

? Ibid., p.92. En note 2 la traduction francaise Pierre
Rusch indique la source: Novalis, Schriften, éd. Par
J. Minor, t. Il, Iéna, 1907, p. 231: « Jedes Kunstwerk
hat ein Ideal a priori, eine Notwendigkeit bei sich,
da zu sein. »

%53 these centrée sur les rapports entre les
concepts de critique et de I'ldée d’art chez les
premiers romantiques peut, en effet, étre
rapprochée de la distinction entre le concept et
I'idée de tache artistique que Benjamin élabore
dans I'essai sur Holderlin. Il faudrait néanmoins ne
pas subsumer I’élaboration de ces deux concepts
sous la philosophie de I'art des premiers
romantiques.

" Walter Benjamin, Origine du drame baroque
allemand, traduction de Sibylle Muller, Paris,
Flammarion, 2009, pp. 33-34. [« W&hrend der
Begriff aus der Spontaneitat des Verstandes
hervorgeht, sind die Ideen der Betrachtung
gegeben. Die Ideen sind ein Vorgegebenes. So
definiert die Sonderung der Wahrheit von dem
Zusammenhange des Erkennens die Idee als
Sein. »]



« La vérité ne consiste pas dans une visée
qui trouverait sa détermination a travers la
réalité empirique, mais dans un pouvoir qui
donnerait d’abord sa forme caractéristique
a I’essence de cette réalité. L’étre détaché
de toute phénoménalité qui seul a ce
pouvoir en propre, c’est celui du nom.
C’est lui qui détermine le caractére de
donnée des idées. Mais celles-ci sont
données moins dans une langue originelle
que dans une perception originelle, ou les
mots possedent le noble privilege de
nommer, sans [’avoir perdu dans la
signification, qui est lice a |Ia
connaissance. »'*

Dans ses Etudes sur la philosophie de
Walter Benjamin (1965), Rolf Tiedemann
a analysé en profondeur la valeur et la
portée de la critique épistémologie fondée
sur cette théorie des idées. Tel qu’il
I’explique:

« N’¢tant pas hypostasiées comme des
entités durables, éternelles, elles [les Idées]
sont des configurations de phénomenes
éphémeres et les sauvent. Distinctes des
concepts purs et simples par le fait qu’elles
sont chargées de réalité non conceptuelle,
matérielle, les Idées et leur domaine
constituent plutot, selon Benjamin, un ‘étre
sans intentionnalité¢’ ; elles échappent a
I’intention connaissante en tant que
relation entre les poles figés du sujet et de

12 Ibid., p.42 [Nicht als ein Meinen, welches durch
die Empirie seine Bestimmung fénde, sondern als
die das Wesen dieser Empirie erst prigende Gewalt
besteht die Wahrheit. Das aller Phdnomenalitét
entriickte Sein, dem allein diese Gewalt eignet, ist
das des Namens. Es bestimmt die Gegebenheit der
Ideen. Gegeben aber sind sie nicht sowohl in einer
Ursprache, denn in einem Urvernehmen, in
welchem die Worte ihren benennenden Adel
unverloren an die erkennende Bedeutung besitzen.]

I’objet (...). Le concept kantien de
connaissance s’oppose a une réhabilitation
de I’Idée pour la connaissance de I’étant.
Benjamin fait éclater ce concept ; I’Idée de
I’Origine du drame baroque allemand
n’est pas un principe régulateur, appelé a
guider la constitution de 1’étant dans le
sujet connaissant, mais constitue elle-
méme 1’étant ; il lui incombe d’en ‘garantir
Iétre’. »'°

« En effet, Benjamin localise 1’Idée a un
autre niveau du langage : 1a ou il n’impose
pas de significations aux phénomeénes, au
nom d’un arbitraire subjectif, mais ou il
appartient ‘au cceur méme de la réalité’
qu’il s’agit de “percevoir’. »'*

Tant le caractére «en devenir» que le
pouvoir de « dénomination adamique» de
I’idée benjaminienne sont mis en avant par
le terme tdche introduit dans 1’essai sur
Holderlin. L’«idée » qui est au cceur
méme de I’ceuvre d’art, en effet, n’est pas
définit comme «idée de D’art» mais
comme '« idée de la tiche artistique ».
Comme Antoine Berman 1’a rappelé fort
justement a ’occasion de son séminaire au
Collége international de philosophie
consacré¢ au commentaire de «La tache du
traducteur » (1984-1985), le terme
allemand Aufgabe a regu avec Novalis un
sens fondamental que Benjamin connait
trés bien et qui ne se laisse pas confondre
avec celui de «devoir» ou de
« responsabilité », un sens qui n’a rien a
voir avec la sphere morale ou éthique.
Dans la terminologie romantique —explique
Berman-, la tache, 1’Aufgabe se rapporte au

B Rolf Tiedemann, Etudes sur la philosophie de
Walter Benjamin, op. cit., pp. 34-35.

" Ibid., p. 44. [Les mots de Benjamin repris par
Tiedemann dans le passage cité correspondent a
Origine du drame baroque allemand, op. cit., p. 32
et p. 34]



terme Auflossung (solution, résolution),
dans lequel il faut entendre et un sens
logique, et un sens chimique, et un sens
musical."

La question qui se pose dés lors, et que
Berman lui-méme formule, ¢’est de savoir
dans quel domaine y-a-t-il spécifiquement
Aufgabe et Auflossung. Reprenant un
Fragment de Novalis,'® Berman répond :
« La tache de la poésie est la dissolution de
I’étranger dans son ¢€lément propre —le
langage. (...) La tache est recherche d’une
solution dans I’ordre du langage ».'” Etant
donné qu’il s’agit toujours d’une solution
dans I’ordre du langage, une formule de
Benjamin dans 1’essai sur Holderlin peut
frapper : « Pour le créateur, cette idée de
tache est toujours la vie. » (« Diese Idee
der Aufgabe ist fiir den Schopfer immer
das Leben. »)."®

Quel sens faut-il donner a cette phrase ?
Qu’est-ce que cela veut dire que le
probléme a résoudre, ou la matérialité¢ a

> Antoine Berman, L’dge de la traduction. « La
tdche du traducteur » de Walter Benjamin : un
commentaire. Saint-Denis, Presses Universitaires
de Vincennes — Université Paris VIII, 2008, p. 40.

®«la poésie dissout (auflést), dans son essence
propre, I’étranger (das Fremde) »

" Ibid., p. 40.

¥ Walter Benjamin, « Deux poémes de Friedrich

Holderlin : “Courage de poéte” et : “Timidité” ».
op. cit, p. 94. Peut-on noter au passage que, dans
la phrase d’ouverture de son texte, Benjamin
choisit également le terme « Aufgabe » pour
définir I’exercice critique qu’il entreprend: « Die
Aufgabe der folgenden Untersuchung lésst sich in
die Asthetik der Dichtkunst nicht ohne Erklérung
einordnen. » ; ce choix se cache dans la traduction
proposée par Maurice de Gandillac : « L'objet de
I’étude que I'on va lire, pour s’ordonner a
I’esthétique, exige quelque explication. » lbid., p.
91.

dissoudre ou encore la dissonance a
résoudre musicalement auxquels la tache
du pocéte est confrontée soit la vie ?

Les différents degrés d’implication voire
d’identité entre les termes concernés
semblent rapprocher toute tentative de
réponse d’une tautologie: le noyau
poétique est défini comme le concept et le
site de la tache artistique, et cette tache
c’est la vie; le noyau poétique est décrit
¢galement comme la sphere du passage des
unités fonctionnelles de la vie a celles du
poéme, mais Benjamin écrit aussi: «la
vie, pourrait-on dire, est globalement le
noyau poétique des poémes. » (Das Leben
ist allgemein das Gedichtete der Gedichte
—so liefe sich Sagen).19

Les difficultés devant lesquelles nous place
I’essai sur Holderlin n’ont rien d’inédites
pour les lecteurs de Benjamin; chacun
parmi vous gardera dans I’esprit un
passage qui vous appelle et que vous
interrogez sans espoir. Pour le dire dans les
termes de Berman: « Tout lecteur de
Benjamin ne peut manquer d’étre frappé
par I’obscurité de ses textes. A la limite, on
ne les "comprend" jamais entiérement. »*°
Pourtant, Berman ne pose aucun probléme
sans le résoudre par la suite et je reviens a
lui pour interroger Daffinité entre les
termes « vie » et « tdche » qu’on retrouve
chez Benjamin. En expliquant les raisons
de cet aspect toujours mystérieux que
I’€criture benjaminienne donne aux mots
les plus courants, Berman fait une
remarque précieuse : « il s’agit de donner
aux mots une aura »,> et par la il entend
un travail d’écriture qui soustrait les mots a
la sphére des lieux communs, en les

¥ bid., p. 94.
%% Antoine Berman, op. cit., p. 28.
! bid., p. 30.



rendant d’abord opaques et plus
« illuminants » dans un deuxiéme temps.
Si la notion de « tiche », dépouillée de son
sens banal, fait entendre les sens que la
tradition romantique lui a donnés, reste a
déployer les sens auxquels la notion de
«vie» donne voix lorsque Benjamin
I’emploie pour définir un aspect des
ceuvres littéraires.

Dans 1’essai sur Holderlin, la « vie » en
tant que tache artistique désigne ce qui est
déterminé par le poéme a condition
d’entendre la vie non pas comme «la
tonalité¢ individuelle qui enveloppe la vie
de Dl’artiste » mais comme « un horizon de
vie déterminé par I’art »,** ¢’est-a-dire que

2 Walter Benjamin, « Deux poémes de Friedrich
Holderlin : “Courage de poéte” et : “Timidité” ».
op. cit., p. 94. Pour préciser ce point, il faut peut-
étre revenir au texte allemand du passage
commenté : « Diese Idee der Aufgabe ist fiir den
Schépfer immer das Leben. In ihm liegt die andere
extreme Funktionseinheit. Das Gedichtete erweist
sich also als Ubergang von der Funktionseinheit des
Lebens zu der des Gedichts. In ihm bestimmt sich
das Leben durch das Gedicht, die Aufgabe durch die
Lésung. Es liegt nicht die individuelle
Lebensstimmung des Kiinstlers zum Grunde,
sondern ein durch die Kunst bestimmter
Lebenszusammenhang. » La formule trouvée par
la traduction de Gandillac (« un horizon de

vie déterminé par I'art») résout, a mon avis, la
proposition de Benjamin (« ein durch die Kunst
bestimmter Lebenszusammenhang ») par une belle
image d’ou jaillissent les présupposés présents
dans la phrase allemande. Dans la derniére phrase
de ce passage, Benjamin oppose nettement deux
maniéres d’envisager la relation entre |'art et la vie
en distinguant deux concepts de vie, dont il
défend, bien évidemment, le deuxieéme: le premier
met en avant la rupture entre I'art et la vie en la
présentant comme condition préalable, comme un
arriere-fond nécessaire duquel I'artiste se détache
et provient; le deuxieme, comme une dimension a
la fois distincte et intime par rapport a l'art,
corrélative, pourvu que la corrélation soit comprise

comme une codétermination, c’est-a-dire ou la vie
n’est pas seulement la condition mais aussi
I’horizon de I'art. Or, cette forme de la relation qui,
selon Benjamin, lie I'art et la vie est profondément
proche de celle qu’il pose dans un passage de « La
tache du traducteur » pour caractériser la relation
entre traduction et original: « Dass eine
Ubersetzung niemals, so gut sie auch sei, etwas fiir
das Original zu bedeuten vermag, leuchtet ein.
Dennoch steht sie mit diesem kraft seiner
Ubersetzbarkeit im néchsten Zusammenhang. Ja,
dieser Zusammenhang ist um so inniger, als er fiir
das Original selbst nichts mehr bedeutet. Er darf
ein nattirlicher genannt werden und zwar genauer
ein Zusammenhang des Lebens. So wie die
Auferungen des Lebens innigst mit dem
Lebendigen zusammenhdngen, ohne ihm etwas zu
bedeuten, geht die Ubersetzung aus dem Original
hervor. Zwar nicht aus seinem Leben so sehr denn
aus seinem ,Uberleben’. » (« Qu’une traduction, si
bonne soit-elle, ne puisse jamais rien signifier pour
I'original, c’est évident. Néanmoins, grace a la
traductibilité de I'original, est avec lui en étroite
corrélation. Disons méme que cette corrélation est
d’autant plus intime que pour I'original lui-méme
elle n’a plus de signification. Il est permis de
I"appeler naturelle, et plus précisément corrélation
de vie. De méme que les manifestations de la vie,
sans rien signifier pour le vivant, sont avec lui dans
la plus intime corrélation, ainsi la traduction
procede de |'original. Certes moins de sa vie que de
sa “survie”. » Walter Benjamin, « La tache du
traducteur », op. cit., p. 246) Dans L’dge de la
traduction, Antoine Berman commente en détail ce
passage (cf. pp. 70 -76), et c’est en prenant appui
sur son commentaire qu’on rapproche ici les
concepts concernés dans les deux passages cités,
celui de I'essai sur Holderlin et celui de « La tache
du traducteur ». Son analyse des expressions

« Zusammenhang » et « Zusammenhang des
Lebens » utilisées par Benjamin pour définir la
relation de la traduction avec I'original dans « La
tache du traducteur » éclaire a mon avis la forme
de la relation qui noue vie et littérature dans
I'ceuvre d’art que Benjamin élabore dans « Deux
poeémes de Friedrich Holderlin », ou le syntagme

« Zusammenhang des Lebens » apparait sous la
forme d’un nom composé

«Lebenszusammenhang ». Vue 'importance du



commentaire de Berman, je me permets de le citer
in extenso: « Le Zusammenhang indique un “se-
tenir-ensemble” (zusammen: ensemble),
I'appartenance mutuelle des parties d’un
“ensemble”. C’est la “corrélation”, si nous
entendions par |a une co-relation vivante. (...) Cette
co-relation, dit Benjamin, est déterminée par la
traduisibilité. Celle-ci est, en quelque sorte, le
moyen terme entre les deux, ce qui les relie par-
dela I'abime de leur différence [Dans la relation de
la vie avec I'art, «das Gedichtete », le noyau
poétique, occupe la place de ce que, dans la
relation de traduction, Berman appelle le moyen
terme: « le noyau poétique étant lui-méme une
sphere de relations entre I'ceuvre d’art et la vie,
c’est-a dire entre des domaines dont les unités
elles-mémes ne sont absolument pas

concevables » (Walter Benjamin, « Deux poemes
de Friedrich Holderlin », op. cit. p. 95)]. (...) Innig se
traduit par “intime”. Mais ce mot allemand est un
intraduisible. Car « I'intime » francais est
irrémédiablement subjectif et « intimiste ». Innig,
en allemand, renvoie précisément a cette entre-
appartenance des étres que désigne, entre autres,
Zusammenhang. C'est une catégorie ontologique.
Innig est I'un des mots porteurs de la poésie (et de
la pensée) de Holderlin (“alles ist innig”, a-t-il-écrit,
“tout est intime”) et la poésie tardive de Rilke est
la poésie de I'Innigkeit des choses. Nous ne
pouvons pas nous arréter davantage sur I'Innigkeit.
Mais il est clair que ce mot ne vient pas par hasard
sous la plume de Benjamin dans un contexte ou il
est question de Zusammenhang et, une ligne plus
loin, de “Zusammenhang naturel”. Car la nature
(au sens spinoziste de la Nature naturante, non de
la Nature comme objet des sciences) est I'espace
ou il y a de I'Innigkeit pour Holderlin et Rilke. Et
précisément, chez ces poeétes, I'espace de
I'Innigkeit est celui de la distance. C'est dans la
distance —dans ce que Rilke appelle le “pur
rapport” (reine Bezug) —que s’accomplit I'intimité
des choses. (...) Zusammenhang des Lebens: tout
Zusammenhang essentiel est Zusammenhang de la
vie. (...) Zusammenhang des Lebens est plus exact
que: natiirlicher Zusammenhang, car la référence a
la Nature pourrait égarer, faire perdre de vue
I’historicité de la relation évoquée. » Antoine
Berman, op.cit., pp. 71-73.

la vie qui est en jeu dans I’ceuvre littéraire
n’est pas du c6té du vécu mais du coté¢ du
vivant, ou plutot elle n’est pas du coté de
I’expression de la vie mais du coté du désir
de vie. Or, cet idée d’horizon fait entendre
dans le terme «vie » celui de «survie »
auquel Benjamin recourt, quelques années
plus tard, en 1921, dans son texte «La
tache du traducteur », a travers de deux
termes  distincts, « Fortleben » et
« Uberleben », pour définir la temporalité
de la vie des ceuvres qui est en jeu dans la
traduction. Berman a précisé les nuances
qui distinguent ces deux termes allemands
dans ce texte-la: Fortleben —qu’il propose
de traduire par «vie continuée »—
«indique simplement que 1’ceuvre est
entrée dans le regne de sa durabilité » ;
1’Uberleben, pour sa part, correspond a une
autre dimension temporelle dans laquelle
I’ceuvre accéde brusquement via la
traduction —c’est la « survie » de ’ceuvre
dans le sens d’« une vie supérieure ». = A
Berman de conclure : « On passe ici de la
temporalit¢ de la perpétuation a la
temporalit¢ de 1’élévation, c’est-a-dire, a
une sphere temporelle différente, sphére ou
c’est tout le temps de I’ceuvre qui change —
qui devient sinon accomplissement, du
moins annonce de I’accomplissement. »**

Transposant cette conclusion a la relation
de la vie et I’art,” on pourrait dire que la

2 Antoine Berman, op. cit., p. 85.

* Ibid. p. 86. Cf. aussi pp. 76 sq, notamment: « En
vérité, 'Uberleben antérieur désigne un acte (celui
de survivre), alors que le Fortleben semble
n’exprimer que I'état de continuation. » lbid., p.78.
» Cf. supra note 22. Benjamin lui-méme établit

I'analogie entre la relation de la vie avec ses

« expressions » (Ausserungen) et le rapport de
I’original a sa traduction. Pour sa part, Rolf
Tiedemann a éclairé la dimension épistémologique
du rapport entre philosophie du langage et théorie
de la traduction chez Benjamin : « De méme que



vie, dans I’ceuvre d’art, se présente sous le
mode d’une temporalité qui n’est pas celle
de sa perpétuation mais celle de son
accomplissement, ou plutdét de 1’annonce
de son accomplissement. La «vie»
exprime ainsi des formes de temporalité a
I’ceuvre dans la littérature. En effet, dans
son texte sur la traduction Benjamin tente
de penser le concept de «vien le
rapprochant de celui d’« histoire ».*® Ce

‘tous les grands écrits’ de la littérature
‘contiennent entre les lignes leur traduction
virtuelle’ dans d’autres langues, les phénomenes
contiennent virtuellement leur nom. Du méme
coup, I'alternative entre convention et mimésis ne
s'impose plus a la philosophie du langage ; la
théorie benjaminienne du langage lui répond par
une théorie de la traduction. La productibilité —
pour autant que |'on puisse encore en parler— n’est
plus I’affaire du sujet transcendantal et moins
encore d’un sujet empirique ; elle est inhérente
aux choses comme leur caractére langagier, leur
Idée. » (Tiedemann, op. cit., p. 49)

Or, comme le commentaire de Berman le rappelle,
la conception du langage chez Benjamin exige
d’interpréter ces relations non pas en termes de
re-présentation, mais de présentation : « Les
“expressions” de la vie dont parlait Benjamin plus
haut (celles qui ne “signifient” rien pour elle) sont
donc ses (auto) présentations. En ces
(auto)présentations parait sa pure essence. (...) La
traduction n’est pas transmission du “sens”, mais
présentation de la signification immanente a
I'ceuvre, (...). L'ceuvre est captation d’une
signification, d’une Bedeutung, infinie,
inanalysable, insondable. (...) Ou plus précisément,

|) “

que I’ “expression” n’est pas, en son fond,

I’extériorisation de quelque chose d’intérieur, mais
de quelque chose de caché. » (Antoine Berman,
op. cit., p. 90 sq.).

%% Walter Benjamin, « La tache du traducteur », in
CEuvres, |, traduction de Maurice de Gandillac
revue par Rainer Rochlitz, Paris, Gallimard, p. 247 :
« C’est en reconnaissant bien plutot la vie a tout ce
dont il y a histoire, et qui n’en est pas seulement le
théatre, qu’on rend pleine justice au concept de
vie. Car c’est a partir de I'histoire, non de la nature,

rapprochement, tel qu’il le pose, permet
d’¢largir le domaine ou la philosophie
devra interroger la vie dans le but de
«rendre justice » au concept de vie, car,
écrit-il, « tous les phénoménes vitaux
doués de finalité, ainsi que leur finalité,
possedent au bout du compte une finalité
non pour la vie, mais pour 1’expression de
son essence, pour la présentation de sa
signification
Bedeutung). »*' Dés lors on pourrait
rattacher 1’ Uberleben (de 1’ceuvre d’art) a
la notion d’expérience qu’on a (Erfahrung)

(Darstellung seiner

—qu’il opposera dans « Sur quelques
thémes baudelairiens » a la notion de
I’expérience  qu’on  fait  (Erlebnis),
I’expérience vécue, au plein sens du terme.

Néanmoins, les concepts d’Uberleben et
d’Erfahrung se recoupent sans pour autant
étre 1identiques ; alors que le concept
benjaminien d’expérience nomme le mode
de présentation de ce qui dans I’histoire est
voué¢ a la mort, son concept de «vie »
comme tache artistique met en avant le
mode de présentation de ce qui dans
I’ceuvre d’art est voué a survivre. En effet,
pour interroger cette formule frappante
(« Pour le créateur, cette idée de tache est

moins encore d’une nature aussi variable que la
sensation et I'ame, qu’il faut finalement
circonscrire le domaine de la vie. Ainsi nait pour le
philosophe la tache (Aufgabe) de comprendre
toute vie naturelle a partir de cette vie, de plus
vaste extension, qui est celle de I'histoire. »

7 [Alle zweckmdfligen Lebenserscheinungen wie

ihre Zweckmdfigkeit iiberhaupt sind

letzten Endes zweckmdfig nicht fiir das Leben,
sondern fiir den Ausdruck seines Wesens, fiir die
Darstellung seiner Bedeutung.] Etant donné
I'importance des précisions y introduites, on cite
d’apres la traduction proposée par Berman dans
son commentaire, op.cit., p. 89. Pour référence cf.
Walter Benjamin, « La tache du traducteur », op.
cit., p. 248.



toujours la vie.»), il nous faudrait ne pas
oublier =~ D’explication = donnée  par
Tiedemann sur la portée que le jeune
Benjamin donnait au terme « Idée » :

«L’Idée a un étre, elle n’est donnée
préalablement que pour I’homme ; en soi et
pour soi, elle est pour ainsi dire un devenir
utopique. L’Idée est le sens des choses,
essence qui n’est pas encore mais devient,
ou qui est la raison dans les choses, ce vers
quoi elles se dirigent, ce a quoi elles
aspirent elles-mémes, mais qu’elles ne
peuvent devenir que dans la mesure ou
elles sont traduites et présentées. »°°

Néanmoins, dans le développement de sa
pensée de D’art, Benjamin lui-méme a
privilégié la notion d’Erfahrung a celle de
Leben. De la sorte on pourrait trés bien
laisser tomber dans 1’oubli cet ensemble
des corrélations entre les notions de vie et
d’ceuvre d’art que le jeune Benjamin
produit par le biais du concept de « tache »
—que ce soit celle de la poésie, celle de la
critique, ou celle de la traduction— ou tout
simplement le reléguer du c6té de ce qu’on
appelle «la période théologique de sa
pensée ». Le terme « vie » ainsi que les
différentes nuances sous lesquelles il le fait
apparaitre (vie intérieure, vie continuée,
survie) pourraient, certes, intégrer cette
terminologie benjaminienne chérie par
Scholem et reprochée par Brecht, souvent
qualifiée de « mystique ».*’ La notion de

8 Rolf Tiedemann, op. cit., p. 49.
*® Dans une note de bas de page a ses Ftudes, Rolf

Tiedemann transcrit un passage du Journal de
travail de Brecht qui témoigne —tel que Tiedemann
lui-mé&me le dit— « d’une étonnante
incompréhension en ce qui concerne I'essai sur
L’ceuvre d’art ». Il n’est pas difficile d’imaginer que,
sous le regard de Brecht, le terme « vie » aurait
partagé le méme sort que celui d’« aura »: « Il —
écrit Brecht— part de quelque chose qu’il appelle

vie, en effet, apparait dans les zones de sa
pensée le plus difficiles a reprendre,
difficulté souvent accordée a la singularité
de I’ceuvre de Benjamin, a son caractere
solitaire, d’enfermée en elle-méme, malgré
I’existence d’interlocuteurs comme

Scholem, Hofmannsthal ou Adorno.*

Or, dés son début, le travail
philosophique de Benjamin est marqué par
une réflexion conjointe sur les conditions
d’une « communauté » dans la pensée et
pour la pensée de son propre présent. En

aura, en rapport avec le réve (le réve diurne). Il
dit : quand on sent en regard dirigé sur soi, méme
dans son dos, on cherche a y répondre ( !). L'espoir
d’étre regardé par ce qu’on regarde crée |'aura.
Celle-ci tendrait a dépérir depuis peu,
conjointement avec le cultuel. B[enjamin] a fait
cette découverte en analysant le cinéma, ou I'aura
s’évanouit a cause de la reproductibilité des
ceuvres —pure mystique, malgré la posture
antimystique. C'est donc ainsi qu’on adopte la
conception matérialiste de I'histoire ! C’'est assez
épouvantable. » Rolf Tiedemann, op. cit., pp. 114-
115.

*sur ce point, noyau de la critique consacrée a
I’ceuvre de Walter Benjamin, on se contentera ici
de renvoyer au paragraphe « L'obscurité et
I'illumination » du séminaire-commentaire
d’Antoine Berman, dans lequel la coexistence
d’une volonté de mystéere et d’une volonté de
dialogue accordée a I’écriture benjaminienne est
analysée a la lumiére de la conception du

langage qu’il a forgée des le début de son ceuvre :
« Cette quasi-sacralisation du mystére —du langage
comme mystére— ne contredit pas la volonté de
dialogue. Mais elle rejette la “communication” au
sens courant, laquelle se fond sur I'assomption de
lieux communs. Pas de lieux communs chez
Benjamin (...). Autrement dit (...), le langage ne
s’accomplit que comme reine Sprache, rein, pur,
indiquant ici le refus de rien communiquer, de rien
exprimer, de rien signifier, le refus d’entrer dans la
sphere du référentielle. (...) Benjamin emprunte
presque toutes ses catégories a la tradition, mais
les travaille de telle fagon qu’elles deviennent
pratiquement indécodables et hermétiques. »
Antoine Berman, op. cit., p. 29.



aout 1913, a la fin du semestre d’études
qu’il a fait a Fribourg, il répond ainsi une
lettre & son amie Carla Seligson, qui lui
aurait demandé¢ si la solitude ne manquerait
enfin cette «jeunesse nouvelle» du
mouvement Freien Studentenschaft et de
sa revue Der Anfang, a laquelle ils
appartenaient:

« Considérons-nous a I’intérieur de notre
époque. Nietzsche dit quelque part : “Mes
écrits doivent étre difficiles. Je devais me
dire que tous ceux qui sont dans le besoin
me comprendraient. Mais ou sont-ils ceux
qui sont dans le besoin ? ” Nous avons le
droit, je crois, de poser la question: ou
sont-ils ceux qui aujourd’hui sont seuls ?
Seule une idée et une communauté dans
I’idée peut les conduire a cela, a la
solitude. Je crois vrai méme que seul
I’homme qui a pris sur lui I’'idée (peut-
importe  “laquelle”) est capable de
solitude ; il ne peut, je crois, qu’étre seul.
Je crois que c’est uniquement au sein de la
communauté et de la communauté la plus
étroite, celle de ceux qui ont une foi, qu'un
homme peut réellement étre seul : vivre
cette solitude ou le moi s’éleve en se
confrontant a I’idée afin de parvenir a lui-
méme. »°'

* Walter Benjamin, Correspondance I, 1910-1928,
Edition établie et annotée par Gershom Scholem et
Theodor W. Adorno, Paris, Aubier Montaigne,
1979, p. 80. [Denn, sehen wir uns in unserer
Gegenwart um. Nietzsche sagt einmal: "Meine
Schriften sollen so schwer sein. Ich sollte meinen,
dass alle mich verstehen, die in der Not sind. Aber
wo sind die, die in der Not sind?" Ich glaube wir
diirfen 'fragen: wo sind die, die heute einsam sind?
Auch dazu, zur Einsamkeit, kann erst eine Idee und
eine Gemeinschaft in der Idee sie fiihren. Ich glaube
es ist wahr, dass sogar nur ein Mensch, der die Idee
(gleichviel "welche") aufgenommen hat, einsam
sein kann; dieser muss glaube ich einsam sein. Ich

En ce sens, il me semble qu’il
faudrait interroger le concept de « vie »,
auquel ce jeune Benjamin fait appel pour
penser I’ceuvre d’art, en renongant a y
soupgonner un reste mystique —si, a la
maniére de Brecht, on doit faire du terme
« mystique » une accusation au lieu d’une
catégorie philosophique—, en renongant
aussi bien a y entendre le trait mystérieux
du solitaire —si par « solitude » faut-il
entendre autre chose que cet état de pensée
au sein de la communauté décrit par
Benjamin en aoGt 1913. Mais surtout, et
pour essayer de rendre justice a la
philosophie du langage inhérente a la
pensée benjaminienne, il ne faudrait pas
annihiler la force qu’il accordait aux mots
en prenant le terme « vie» comme une
image purement rhétorique. Peut-étre faut-
il rappeler qu’en expliquant 1’usage qu’il
en faisait, Benjamin a écrit: « C’est, en
effet, dans leur simple réalité, sans aucune
métaphore, qu’il faut concevoir pour les
ceuvres d’art les idées de vie et de
survie. »°

C’est pour cela que certains
documents et textes publiés dans le Cahier
de L’Herne qui lui est consacré, sous la
direction de Patricia Lavelle, ont été pour
moi une vraie trouvaille. Dans son texte
« Figures pour une théorie de 1’expérience.
Benjamin et Rickert », en effet, Patricia
Lavelle propose un rapprochement de la
pensée du jeune Benjamin de celui du
néokantien de Fribourg, pour entreprendre
une analyse de la relation de Benjamin a

glaube, dass nur in der Gemeinschaft, und zwar in
der innigsten Gemeinschaft der Gldubigen ein
Mensch wirklich einsam sein kann: in einer
Einsamkeit, in der sein Ich gegen die Idee sich
erhebt, um zu sich zu kommen.]

2 Walter Benjamin, « La tache du traducteur », op.
cit., p. 247.



Kant, a partir de la théorie des
« ressemblances non sensibles ». Mais
c’est sur un autre point que je voudrais
mettre ’accent et auquel je n’aurais pas
pensé sans le travail de Lavelle. Et c’est
que le terme «vie » (Leben) auquel fait
appel le jeune Benjamin pourrait
s’entendre non seulement dans le sillage de
I’Uber romantique —tel que le remarque
Berman— mais aussi comme participant des
discussions que Heinrich Rickert a établi
avec la philosophie de la vie de Nietzsche
et de Bergson.

En effet, comme Peter Fenves
I’explique, le systeme philosophique de
Rickert s’organisait autour de deux
concepts : vie pure et simple (blofes
Leben), indifférente aux valeurs, et vie
achevée (vollendetes Leben), c’est-a-dire
ayant accompli sa signification.”” De
méme que la vie pure et simple (blofies
Leben) ne peut étre le fondement d’une
« philosophie de la culture », le vécu
(Erlebnis) immédiat ne peut pas étre connu
en tant que tel.>* Sans entrer dans le détail
de la justesse des reproches adressées par
Rickert a la Lebensphilosophie ou de la
cohérence de ce qu’il englobait sous ce
nom, on peut rappeler sa détermination de
plaider contre tout idéal de vie fondé
biologiquement :

«Le mésusage des concepts
biologiques a des fins “philosophiques” a
défavorablement rétroagit sur la biologie
elle-méme. (...) Mais I’erreur de pensée
qui fut faite a cette occasion ¢tait la méme

% Cette distinction n’est pas loin de I'opposition
z0é [ bios exploitée par Agamben dans
I’élaboration de son concept forme-de-vie.

** « La vie elle-méme, en tant qu’elle est
I'immédiat, ne peut étre que vécue [erleben]. En
tant que vécu [Erlebnis] immédiat, elle se moque
de toute tentative de connaissance. ». lbid, p. 122.

en son principe que celle qui conduit
ayjourd’hui a utiliser les concepts
biologiques de la “sélection naturelle” ou
de la “lutte pour la vie” pour juger de la vie
morale. Espérons que le temps viendra
bientdt ou les deux types de tentatives nous
paraitront également absurdes. (...) Méme
si elle doit renoncer a toute fondation sur la
biologie comme science de la nature,
I’attribution d’une valeur a la vie —ou
encore son identification au bien supréme—
ne peut-elle pas avoir encore un autre
fondement ? N’y a-t-il pas, en particulier,
un sens correct a parler de valeurs de vie
qui doivent é&tre posées comme assise
fondamentale des valeurs de culture ?
C’est n’est qu’en répondant a cette
question que nous pouvons parvenir a une
pleine clarté sur le rapport de la culture a la
vie ainsi que sur I’ensemble de Ia
philosophie du biologisme. »*

Bien que Lavelle et Fenves
rappellent que les cours de Rickert suivis
par Benjamin pendant 1’ét¢ de 1913 a
Fribourg n’ont pas laissé de traces
importantes dans sa pensée, je me demande
si en rapprochant la corrélation qu’il avait
produite entre la vie et 'ceuvre d’art des
discussions que Rickert adressait a la
Lebensphilosophie, on ne gagnerait pas un
nouveau Benjamin, faisant partie d’une
communauté de pensée, dont le concept de
vie pourrait nous aider a penser autrement
les rapports des concepts de littérature et
de vie. S’il est vrai que les réponses
données par le systtme des valeurs de
Rickert n’ont pas laissé des traces
profondes dans la pensée de son

%> Heinrich Rickert, “Valeurs de vie et valeurs de
culture” [Logos, 11, 1911-1912, pp. 131-166], in Le
systeme des valeurs et autres articles, traduction
de Julien Fargues, Paris, Vrin, 2007, pp. 114-115.



« éléve »,°® on pourrait se demander si la
pensée benjaminienne sur 1’ceuvre d’art ne
répond autrement’’ les mémes questions
sur le fondement d’une philosophie « de la
culture » —tel que 1’école de Heidelberg
nommait « une philosophie qui, d’une part,
ne s’oppose plus a I’histoire mais qui,
pénétrée des problémes, des méthodes et
des résultats de la connaissance historique,
se pense elle-méme comme une discipline
historique (et a vrai dire comme la plus
haute de toutes les productions culturelles),
et, d’autre part, une philosophie dont la
nature critique se mesure de maniére
privilégiée a la radicalité de son opposition
a toute forme de psychologisme ».**

% Ironiquement, ainsi se déclarait Benjamin lui-
méme, dans I'une des dernieres lettres adressées a
Adorno, en mai 1940, lorsqu’il lui demandait sa
recension sur un volume de Rickert regroupant des
essais parus dans la revue Logos : « —Joignez le
“Rickert” a votre prochaine lettre. Ne suis-je pas
éléve de Rickert (comme vous I'étes de Hans
Cornelius) et je me réjouis réellement a la pensée
de votre texte. » Walter Benjamin, Correspondance
1, 1929-1940, op.cit., pp. 332-333. On ne sait pas si
Benjamin a finalement regu le texte d’Adorno, une
critique véhémente du recueil de Rickert.

* Par une philosophie du langage qui est en méme
temps une philosophie de I'histoire au centre de
laquelle I'art a une place de privilege. Dans une
lettre de 1913, écrite pendant son séjour a
Fribourg, il trace une image toute simple, un
autoportrait qui peut étre celui de n'importe quel
étudiant universitaire, que pourtant on pourrait
prendre au sérieux pour penser la distance qui
s’ouvre dans cet approche : « Je suis également le
cours de Rickert et réfléchis pour moi dans mon
coin ». Correspondance, |, op. cit, p. 57. En 1920,
sept ans apres avoir suivi le cours de Rickert, il
écrivait a Scholem: « J'ai lu le livre de Heidegger
sur Duns Scott. (...) La basse servilité de I'auteur
devant Rickert et Husserl ne rend pas la lecture
plus agréable. Ce livre ne touche pas la philosophie
du langage de Duns Scott d’un point de vue
philosophique ; le travail qui reste a faire n’est
donc pas mince. » Correspondance, I, op. cit., p.
227.

3 Julien Fargues, « Présentation » a la traduction,
in Heinrich Rickert, Le systeme des valeurs et

Dans I’essai sur  Holderlin,
Benjamin faisait une remarque sur les
concepts de Gedichtete et d’Aufgabe en
tant que catégories de la recherche : « la
découverte du pur noyau poétique, de la
tache absolue, doit rester 1’objectif
purement méthodologique, idéel. Le pur
noyau poétique cesserait d’étre un concept
limite : il serait vie ou poéme. »>° Ce n’est
que dans I’horizon de la pratique artistique
elle-méme —et chez Benjamin, s’agissant
de I’idée de vie comme tache, il est surtout
affaire de littérature, de langage— que la vie
peut trouver son accomplissement, c’est-a-
dire coincider avec la tache (Aufgabe), la
(Auflossung), le
poeme. Dans un bref texte des années ‘30,
ou le vocabulaire de Rickert réapparait,
Benjamin nous propose: «En effet, la
création  fait  renaitre, dans son
accomplissement, le créateur lui-méme.
(...) Son foyer ne se situe pas la ou il a été

solution-dissolution

engendré, mais il vient au monde, et c’est
la qu’il trouve sa patrie. Il est le premier né
masculin de D’ceuvre qu’il a un jour
congue. »* J’entends-1a un Benjamin qui

autres articles, traduction de Julien Fargues, Paris,
Vrin, 2007, p. 12.
* Walter Benjamin, « Deux poemes de Friedrich

Holderlin : “Courage de poéte” et : “Timidité” » ,
op. cit., p. 96 [Die Ermittelung des reinen
Gedichteten, der absoluten Aufgabe, muss nach
allem Gesagten das rein methodische, ideelle Ziel
bleiben. Das reine Gedichtete wiirde aufhéren
Grenzbegriff zu sein: es wdre Leben oder Gedicht.].

* Walter Benjamin, “Aprés I'accomplissement”
[Nach der Vollendung] in N’oublie pas le meilleur et
autres histoires et récits, traduction de Marc de
Launay, Paris, Editions de L’Herne, 2012. [Die
Schopfung namlich gebiert in ihrer Vollendung den
Schopfer neu. (...). Nicht wo er geboren wurde, ist
seine Heimat, sondern er kommt zur Welt, wo
seine Heimat ist. Er ist der mannliche Erstgeborene
des Werkes, das er einstmals empfangen hatte.]



pourrait trés bien participer aux discussions
contemporaines sur les rapports des
concepts d’art et de vie. Mais surtout il me
semble que nous pourrions étre « ceux qui
ont besoin de comprendre » 1’idée de la vie
comme tache artistique.

Bibliographie

-Benjamin, Walter, Correspondance, 2 t.,
traduction de G. Petitdemange,
Edition établie et annotée par
Gershom Scholem et Theodor
W. Adorno, Paris, Aubier-
Montaigne, 1979.

, « Deux poémes de Friedrich
Holderlin : “Courage de poéte”
et : “Timidité” » in Euvres, 1,
traduction de Maurice de
Gandillac revue par Pierre
Rusch, Paris, Gallimard, 2000,
p. 91-124.

, « La tache du traducteur », in
(Euvres, I, traduction de
Maurice de Gandillac revue par
Rainer Rochlitz, Paris,
Gallimard, p. 244-262.

, Le concept de critique
esthétique dans le romantisme
allemand, traduit de 1’allemand
par Philippe Lacoue-Labarthe et
Anne Marie Lang, Paris,
Flammarion,

, Origine du drame baroque
allemand, traduction de Sibylle
Muller, Paris, Flammarion,
2009.

, Baudelaire, édition établie par
Giorgio Agamben, Barbara
Chitussi et Clémens-Carl Hérle,

textes traduits de 1’allemand par
Patrice Charbonneau, Paris, La
Fabrique Editions, 2013.

, N’oublie pas le meilleur et

autres histoires et récits,
traduction de Marc de Launay,
Paris, Editions de L’Herne,
2012.

-Berman, Antoine, L ’dge de la traduction. « La
tache du traducteur » de Walter
Benjamin : un commentaire.
Saint-Denis, Presses
Universitaires de Vincennes —
Université Paris VIII, 2008.

-Lavelle, Patricia, Religion et histoire : sur le
concept de critique esthétique
chez Walter Benjamin, Paris,
Les Editions du Cerf, 2008.

-------------------- (dir.), Cahier Benjamin, Paris,
Editions de L’Herne, Coll.
Cahiers de L’Herne, 2013.

-Rickert, Heinrich, Le systéeme des valeurs et autres
articles, traduction de Julien
Fargues, Paris, Vrin, 2007.

-Tiedemann, Rolf. Etudes sur la philosophie de
Walter Benjamin, traduction de
Rainer Rochlitz, Paris, Actes
Sud, 1987.



