Syntaxe désinentielle et sémantique arabes
Role des harakat dans I’élaboration du sens en langue arabe
*kkk

Mokhtar ZOUAOUI*
Introduction”
Al-‘arabiyya (I’arabe), Al-nahw (la grammaire), ‘ulim al-luga
(sciences du langage), fikh al-luga (philologie), étaient autant de
termes par lesquels les anciens arabes désignaient leurs premiéres
recherches linguistiques. Initialement dévolues a comprendre le
texte coranique et le préserver du lahn (erreurs de langage) qui
commencait & prendre de I'ampleur au contact des locuteurs
étrangers, nouvellement convertis a I’Islam, ces recherches
prirent naissance au sein d’autres disciplines (‘ulim al-Qur’an)
qui naquirent pour servir tafsir al-Qur’an (I’exégése coranique),
telles qu’Al-qiré’ate (les lectures), Usal al-figh (les principes de
la jurisprudence) et d’autres. Pour Az-zarkasi (2005 : 27), le tafsir
est la science qui a pour objet la compréhension du Coran,
I’explicitation de ses significations ainsi que la reconnaissance de
ses prescriptions (Ahkam) et ses sagesses (Hikam), et cela gréce
aux sciences du langage, au nahw, au tasrif (morphologie), & “ilm
al-bayan (science de I’exposition ou Bayan), a usdl al-figh et al-
qird’ate, comme I’on a besoin de connaitre asbab al-nuzdl (les
raisons de la révélation) ainsi qu’al-ndsih wa al-mansih
("abrogeant et I’abrogé).
Ainsi, la linguistique arabe ne semble pas la seule a étre motivée
par des considérations religieuses, si I’on sait que I’origine des
études linguistiques hindoues, comme I’écrit Malmberg (1991 :
38): «est a chercher dans le besoin de conserver les textes,

! . Maitre de Conférences, Département des Lettres, et Langue Arabes,

Université de Sidi Bel Abbes.
ol dll b 4y iadl o) 8 Sl s 3 Jd 13 b Lade Dgadla) -
G LY Don ads L oal Sl Sal Sisba (Y aday eYl ciyail
psle s Aal (e S il A 4Ble 5 Al ) 4 ol g3 elaay) Ll
vie caly LS L T el Lo dllie 3 Tl e WUl oo a0 Aali e o iy of
e A) s ) a5 A8 pall 5 il Al
ol el ey A Al ccaall (el il AL () failiall cilalSY



oralement transmis, rituels et religieux, de la période la plus
ancienne connue de la littérature sanskrite... Les changements
subis par les formes anciennes de la langue dans cette poésie a
travers le temps et I’espace étaient devenus conscients contre
I’arriere-fond d’une littérature classique (comme ce sera le cas en
Gréce ou I’interprétation de la langue homérique aboutit a une
science grammaticale ». Mais chez les arabes, ce n’et pas
seulement le besoin de conserver au Coran son immutabilité et
son invariance qui est a lorigine de la linguistique, et
précisément de leur grammaire, mais plutdt celui de le
comprendre et de le faire enseigner.

Le besoin de comprendre le Coran, d’enseigner ses hikam et ses
ahkdm rendait nécessaire I’enseignement de la langue arabe,
langue dans laquelle avait été révélée la Parole divine, inimitable
et intraduisible. En outre, dés les premiéres années de I’Hegire,
I’Islam connut une expansion rapide, et par vagues successives, la
nouvelle religion fut embrassée, et a mesure que les conquétes de
nouvelles contrées, du temps des deux premiers califes Abl Bakr
et ‘Umar, ouvraient d’autres horizons, la langue arabe entrait en
contact avec d’autres langues, et progressivement, influencée par
les habitudes linguistiques des locuteurs étrangers nouvellement
convertis, le lahn (erreurs de langage, solécismes), rarissime du
temps du Prophéte, devint plus fréquent du temps des deux
premiers califes, le Coran n’en fut pas épargné.

Cette linguistique naissante avait donc une double fonction : faire
apprendre la langue et le Coran et les préserver des erreurs
commises a leur encontre. On commenca par faire de I’i‘rab (ou
syntaxe désinentielle), partie de la grammaire qui avait pour objet
de codifier, dans le cadre de la phrase, le jeu des harakat que
prend le dernier harf (lettre) des mots selon leurs fonctions
grammaticales ainsi que les rapports qu’ils entretiennent entre
eux. Cette recherche, devenue théorique en atteignant I’étape de
I’analyse analogique vers la fin du 1% siécle de I'Hégire avec
‘AbdAbllah Ibn AbT Ishag, était a son origine pratique, et
consistait a doter les versets coraniques de signes diacritiques,
appelées par la suite hatakat, propres a fixer I’i‘rab des mots. En
somme, les premiéres réalisations linguistiques des arabes
appartenaient au domaine de la linguistique appliquee.

10



A c6té de ces recherches grammaticales naissantes au sein du
groupe constitué autour d’Abd Al-aswad Al-du’ali, fondateur de
la grammaire arabe, et parmi lesquels Ibn Saldm Al-Jumahi
(1980 : 12) cite: ‘anbasa Al-fil, Maymin Al-agra‘, Nasr Ibn
‘asim, Abdurrahman lbn Hormoz et Yahia lbn Ya'mur, les
arabes prenaient soin de mettre en place un dispositif conceptuel
accompagnant la lecture du Coran, rendant compte de différents
procédés phonétiques, tels qu’al-iméala (variation de timbre), al-
madd (allongement), al-waqf (I’arrét), al-idgdm (I’élision), al-
ibdal (la substitution), al-iSmam, (prononciation discrete) et
d’autres. Et I’on désignait par le terme de qgéri’ (lecteur), celui qui
avait pris connaissance non seulement des ‘ulim al-‘arabiyya,
mais aussi des différentes lectures du Coran attestées depuis le
Prophete, des différents dialectes des arabes et de leurs usages
linguistiques. Ainsi prenait place, au sein des sciences du Coran
pour servir son exégese (tafsir), une discipline phonétique qui
allait connaitre des le deuxieme siecle des développements
notables. Ces deux disciplines n’étaient pas en fait, au début,
séparées et autonomes, mais plutdt deux branches linguistiques
dont I’objectif, nous I’avons dit, était de faire apprendre et
connaitre le Coran et le préserver du lahn. Al-du’ali était lecteur
avant de devenir grammairien.

Grammaire et écriture arabes

Chez les arabes, I’origine de la grammaire est liée & I’histoire de
I’écriture de leur langue, et spécialement a celle de I’écriture du
Coran. Et si grammairiens, philologues et linguistes semblent
s’accorder a considérer Al-kitab, le livre de Sibawayh, de I’Ecole
de Basra, comme étant le premier traité de grammaire arabe qui
nous soit parvenu, il demeure que les premiéeres recherches
grammaticales remontent plus loin. En effet, I’historien lbn
Nadim (2002 : 71) affirme avoir lu de la plume d’AbQ al-‘abbas
ta‘lab qu’Al-kitab est la somme des contributions de quarante
deux personnes, parmi eux Sibawayh, et raconte (2002 : 62) avoir
consulté, dans la bibliotheque d’un libraire, une somme d’écrits
de grammaire et linguistique des mains d’Abld Amru Ibn Al-‘ald’,
d’Ab0 Amru Al-Saybani, d’Al-asma‘i, d’lbn Al-a‘rabi, écrits
parmi lesquels il avait lu un papyrus de quatre feuillets transcrit
par Yahya Ibn Ya'mor, contenant un fragment de grammaire
d’Abld  Al-aswad Al _du’ali, un exposé sur le sujet et le

11



complément (al-fa“il wa al-maf‘Ql) dont on a perdu les traces, et
considéré par certains comme étant la premiere entreprise de
fonder une grammaire pour l'usage et I’enseignement de la
langue arabe.

Seulement, I'attribution de la naissance de la grammaire arabe a
Al-du’ali ne semble pas faire I’objet d’un consensus parmi les
grammairiens, les anciens, tels que Al-sirafi (1955 : 10) par
exemple, avaient déja fait référence a d’autres fondateurs tels
Nasr Ibn Asim Al-layti et ‘Abdarrahman Ibn Hormoz. Ce qu’ils
s’accordent par contre a dire que c’est ce méme Du’ali qui flt a
I’origine du premier développement de I’écriture arabe. En effet,
Al-du’ali est reconnu par les ulémas du Coran comme étant le
premier & procéder au naqt entier du Coran, c’est-a-dire, en
termes de linguistique moderne, & la transcription les voyelles du
texte coranique. Mais dans les faits, et si I’on s’accorde avec Ibn
Saldm Al-jumahi (1980 : 12) et d’autres a lui préter le titre de
fondateur de la grammaire arabe, c’est donc d’un double geste
fondateur qu’Al-du’ali aurait procédé, en notant d’une part les
trois harakat dans le texte coranique pour en fixer la parole, et de
I’autre & concevoir les premiers rudiments d’une grammaire pour
I’usage de la langue, destiné aux nouveaux convertis a I’Islam
parmi les autres peuples. C’est donc a partir de I’écriture et
notamment apres la notation des harakat, que les grammairiens
arabes ont commencé, croyons-nous, a penser leur langue et
percevoir ses structures grammaticales.

Nagt du Coran

C’est pour préserver le Coran des altérations phonétiques et des
incorrections syntaxiques, suite a I’apparition du lahn né du
contact avec les convertis a I’Islam parmi les autres nations, que
les arabes furent amenés a procéder au naqt du Coran. En effet,
c’est suite aux incorrections dans l’usage de la langue, des
déviances langagiéres qui ont eu pour effet d’altérer la bonne
prononciation du Coran et de modifier le sens de certains versets,
qu’il devint nécessaire dans un premier temps de procéder a la
désambiguisation de certaines lettres en usant de points comme
signes diacritiques, ainsi pour distinguer la lettre « de la lettre <,
on adjoint a I’un un point au-dessous et a I’autre deux points au-
dessus. Mais ce que I’on désigne généralement par le naqt est la
notation créee par Al-du’ali pour transcrire les trois modes de

12



haraka (motion) qui définissent I’état des hur(fs dans I’usage de
la parole. Car, un harf, en tant que phonéme, peut se réaliser en
langue arabe selon deux modes articulatoires, soit pourvu d’un
sukdn, (apocope) qui se manifeste par un arrét sur le harf, et est
représenté par I’absence d’une haraka soit d’une haraka réalisée
par une fatha, une kasra ou une damma.

I‘rab du Coran

Ce que fit Al-du’ali fut donc différent puisqu’il s’agissait d’un
naqt qui avait pour objet, non pas seulement de faciliter la
prononciation des hurdfs, mais surtout de définir I’i‘rab du Coran,
c’est-a-dire sa syntaxe désinentielle, « la différence qui a lieu, soit
effectivement, soit virtuellement, dans la désinence d’un mot, a
raison des divers antécédents par lesquels ce mot est régi» (Al-
Jurjani, 1980 : 40), naqt qui n’opérait qu’a la fin du mot pour
permettre au lecteur du Coran de fixer la fonction grammaticale
du mot et saisir le sens du verset.

Ainsi, dans les cas de lahn rapportés par les grammairiens,
commis lors de la lecture d’un verset coranique, il suffit qu’une
haraka soit substituée a une autre pour que tout le sens du verset
se trouve modifié, et ce en modifiant la fonction grammaticale
d’un mot de telle sorte qu’originairement sujet, manifesté par une
damma comme caractéristique de son dernier harf, il devient
complément d’objet, affiché par une fatha. L’exemple le plus cité
de ce cas de figure (Ibn Jinni, Il : 8) est celui d’un bédouin a qui
I’on fit apprendre le troisieme verset de la neuviéme sourate du
Coran ainsi : ’inna allaha bari’on mina I-m@8rikina wa rasdlihi,
alors qu’il fallait lire ’inna allaha bari’on mina I-mdsrikina wa
rastluho (Coran, S. 9, v. 3), non pas avec une kasra au-dessous
du dernier harf du mot rasali (Messager), mais plutdt avec une
damma au-dessus, et se lisant rasdlo. Et, au lieu de comprendre
« Allah, ainsi que son Apoétre, sont déliés a I’égard des
Associateurs » (Blachere, 1966 : 213), le bédouin avait compris
qu’Allah s’était non pas seulement délié des associateurs mais
aussi de son Messager.

Haraka ou Voyelle

Il convient, avant de poursuivre a expliciter le rapport
qu’entretient I’i‘rab avec le sens, de clarifier les différences qui
distinguent la notion de haraka de celle de voyelle. Notons

13



premiérement que, contrairement a la voyelle des langues indo-
européennes, la haraka n’a pas d’existence propre et ne peut étre
exprimée que faisant partie intégrante de la consonne qu’elle
désaffecte de son état de sukdn. Une deuxiéme distinction
s’ajoute a la premiere en ce que le jeu harf/haraka n’est pas
d’ordre linéaire comme I’est celui de la consonne/voyelle ou leur
succession dans la chaine parlée est plus manifeste. En fait, la
racine arabe est purement consonantique, «elle differe donc
nettement de la racine dans les langues indo-européennes, ou elle
apparait sous une forme syllabique, c’est-a-dire avec des voyelles
dont les variations et les alternances jouent un role essentiel dans
le mécanisme et dans I’histoire de ces langues. » (Blachére et
Gaudefroy-Demombynes, 1975: 13). Cela n’a pas empéché
certains grammairiens et linguistes arabes de discuter du rapport
linéaire entre le harf et la haraka, dont les avis divergent quant a
I’antériorité, la postériorité de la haraka par rapport au harf ou de
leur simultanéité. Enfin, une troisieme distinction différencie la
haraka de la voyelle en ce que la haraka, contrairement a la
voyelle, n’est pas dotée d’un point d’articulation propre, et ne
peut étre réalisée seule.

Haraka et harf

Peu connus sont les grammairiens ou linguistes arabes qui ont
adopté la premiére attitude, celle ou la haraka précede le harf, et
ce point de vue a été largement critiqué, notamment par Ibn Jinnt
pour qui, suivant en cela Sibawayh, la haraka est postérieure au
harf, car, pour lui (Ibn Jinni, 2006 : 519), c’est la haraka qui
permet, par exemple, d’articuler les hurlfs semblables qui se
succedent dans des mots tels que malal ou dafaf ou Samam, et
d’éviter leur contraction géminative (‘idgam). Enfin, pour
d’autres, tels qu’Abd Ali, cité par lbn Jinni (2006 : 520), la
haraka se produit avec le harf et pour preuve (argument considéré
par Ibn Jinni comme fort) AbQ Ali cite le harf nGin qui, apocopé,
est d’origine nasale, alors que mouvementé, c’est-a-dire adjoint
d’une haraka, est d’origine buccale.

Mais le fait que la haraka soit postérieure au harf ne signifie pas,
pensons-nous, qu’ils soient articulés séparément, bien au
contraire, et Al-sabban (S. d., Il : 238) I’avait fait remarquer, si la
haraka succede au harf, cela ne signifie nullement qu’il s’agit
d’une succession temporelle, mais plutét d’une succession de

14



rang. Dans un tel cas, la haraka, pour Al-okbari (1995 : I, 61-62),
serait une caractéristique du harf, au méme tire que al-madd
(allongement), al-jahr (sonorité), al-Sidda (intensité) ou autres.

I‘rab et sémantique

L’i‘rab entretient donc en langue arabe avec sa sémantique un
rapport tres étroit, puisque c’est grace a lui, a travers la haraka
que prend le dernier harf du mot, que se définit la fonction
grammaticale de ce dernier ainsi que ses rapports aux autres mots
de la phrase. Et il n’est pas douteux qu’Al-du’ali eut compris ce
rapport et la nécessité chez le lecteur de le comprendre et de
pouvoir le définir grace a la haraka qui le manifeste, et de la a
ceuvrer a mettre entre les mains des enseignants un guide tel que
celui cité par Ibn Nadim. C’est d’ailleurs parce qu’il participe a
définir le sens que I’i‘rab fut appelé ainsi, Al-anbar? (Al-anbari :
18) le cite comme étant I'une des trois sources étymologiques
probables du verbe a“raba.

C’est au sein de la phrase se définit I’i‘rab puisque, étant le
changement qui affecte le dernier harf du mot, ce changement ne
s’opere que dans le cadre des rapports qu’entretient ce mots avec
les autres mots composant la phrase. C’est ainsi que les anciens
grammairiens I’ont compris, Sayh Zada (1997: 12),
commentateur des gawa‘id al-i‘rab (Les régles de la grammaire)
d’lbn Hisam, rappelle que si I’auteur a commencé son ouvrage
par étudier la phrase et ses regles c’est parce que I’i‘rab n’a
d’existence que dans al-kalam, synonyme de phrase pour certains
d’entre eux tels que Al-zamah3ari dans son mifassal et al-‘obkar?
dans son al-lubab.

Haraka et fonction grammaticale

Nous avons mentionné, au début de cet article, qu’lbn Nadim
raconte avoir consulté un résumeé d’Abl Al-aswad Al-du’ali
contenant un fragment de grammaire dont I’objet était Al-fa“il wa
al-maf<Ql (sujet et complément en langue arabe), et voudrons
maintenant montrer comment les harakat contribuent a spécifier
I’un et "autre, et les distinguer dans la phrase, et participer de la
sorte & expliciter le sens de cette phrase. Pour lbn Al-H&jib (Al-
Astrabadi, 1996 :69), les modes d’i‘rab sont le raf, signe d’état
de celui qui fait I’action ; le nasb, signe d’état de celui qui subit
I’action ; et le jarr, signe d’état d’annexion (Idafa). Ainsi, dans la

15



phrase darab Zaydun Omara ou darab Omara Zaydun se sont les
signes d’états du raf* et du nasb, c’est-a-dire al-damma et al-kasra
qui distinguent le sujet (Al-fa“il) du complément (al-maf*dl), et ce
quelque soit I’ordre des mots.

Haraka et modalité

La fonction de la haraka ne consiste pas seulement a définir
I’i‘rab du mot qu’elle désaffecte de I’état de suk(n, mais participe
aussi a definir I’intention du locuteur, ainsi la modalité d’une
phrase [« catégorie grammaticale associée en général au verbe et
traduisant le type de communication instituée par le locuteur
entre lui et son interlocuteur (statut de la phrase) ou I’attitude du
sujet parlant a I’égard de ses propres énoncés» (Dubois et
al. 2007: 306)] peut étre rendu en langue arabe grace a la haraka.
Ce n’est en affectant le dernier harf du nom de Zayd de la phrase
ma ahsana zayd de I’un des trois harakat, que sa modalité se
précise, ainsi si I’on I’affecte d’une fatha la phrase ma ahsana
zaydan ! exprimerait I’étonnement, d’une damma dans méa ahsana
zaydun, elle exprimerait la négation alors que d’une kasra dans
ma ahsana zaydin ? elle exprimerait I’interrogation.

L’élaboration du sens ainsi que les éléments qui participent a sa
construction varient d’une langue a l’autre. La syntaxe d’une
langue établit des relations trés étroites avec sa sémantique a telle
enseigne que le sens d’une phrase, ou d’une énoncé, ne peut étre
appréhendé sans que soient saisis les rapports grammaticaux
qu’entretiennent entre eux les mots (ou les formes-de-mot)
composant la phrase en question. Ce rapport syntaxique-
sémantique varie d’une langue a I’autre, ainsi que les marques qui
servent & I’identifier. En langue arabe, les harakéat jouent ce role
d’identificateurs de fonctions grammaticales qui, a leur tour,
spécifient les rapports entre les mots et participent a élaborer le
sens global de la phrase. Ce rble des harakat est tellement
fondamental qu’il suffit de remplacer une haraka par une autre
pour que soit attribué une autre fonction grammaticale au mot et
modifié le sens de la phrase.

C’est parce que les harakat participent a orienter le sens d’une
phrase, et que leur permutation peut contribuer a sa déviance, que
les arabes furent amenés & procéder a leur notation pour orienter
le lecteur dans sa quéte du sens. C’est d’ailleurs cette méme

16



notation qui a permis aux grammairiens arabes, croyons-nous, de
penser le comportement syntaxique des mots et de définir leurs
fonctions grammaticales, et contribuer ainsi au développement
des études grammaticales ultérieures.

Bibliographie
1. Al-"Okbarf, Al-lobab fi “ilali al-bind” wa al-i‘rab. Damas, Dar al-Fikr, 1995.
2. Al-Anbari, Abl Al-barakéte, Kitab Asrar al-‘arabiyya, sans date. Damas.

3. Al-Astrabadi Radiy Al-Eddine, Sarh Al-Radiy Alad Al-kafiya. Benghazi,
Publications de I’Université de Qan Younes, 1996.

4. Al-Suydti, Jalal Ad-dine, Al-ashdh Wa Al-nadd’ir fi al-nahw. Beyrouth, Al-
Maktaba Al-Asriya, 1999.

5. As-sabban, Hachiya Al-Sabbane Sarh al-ASmini, Al-maktaba al-tawqifiya, sans
date.

6. AS-Sirafi, Ahbar al-nahwiyyin al-basriyyin, Le Caire, Librairie Mustapha Al-bab,
1955.

7. Az-zarkasi, Badraddine, Al-Burhan fi ‘ul(l al-Qur’an, Caire, Dar At-turath, 1957.
8. Blachére R. (tr.), Le Coran, Paris, G. P. Maisonneuve et Larose, 1966.

9. Blachére R. et M. Gaudefroy-Demombynes, Grammaire de I’arabe classique, 4e éd.
Paris : G. P. Maisonneuve et Larose, 1975.

10. Dubois J. et al., Linguistique et Sciences du langage, Paris, Larousse, 2007.

11. Ibn Nadim, Al-Fihrast. Beyrouth, Dar Al-kotob Al-‘ilmiya, 2002.

12. Ibn Salam Al-jumahi, tabagat fuhdl al-Su‘ard’, Jadda, Dar Al-madani, 1980.

13. Malmberg B., Histoire de la linguistique de Sumer a Saussure, Paris, P. U. F., 1991.
14, Sayh Zada, Sarh gawa‘id al-i‘rab li-lbn Hisdm, Damas, Dar al-Fikr, 1997

17



