
9 

 

Syntaxe désinentielle et sémantique arabes 
Rôle des ḥarakât dans l’élaboration du sens en langue arabe 

**** 
Mokhtar ZOUAOUI 1 

Introduction* 
Al-‛arabiyya (l’arabe), Al-naḥw (la grammaire), ‛ulûm al-luġa 
(sciences du langage), fikh al-luġa (philologie), étaient autant de 
termes par lesquels les anciens arabes désignaient leurs premières 
recherches linguistiques. Initialement dévolues à comprendre le 
texte coranique et le préserver du laḥn (erreurs de langage) qui 
commençait à prendre de l’ampleur au contact des locuteurs 
étrangers, nouvellement convertis à l’Islam, ces recherches 
prirent naissance au sein d’autres disciplines (‛ulûm al-Qur’ân) 
qui naquirent pour servir tafsîr al-Qur’ân (l’exégèse coranique), 
telles qu’Al-qirâ’âte (les lectures), Uṣûl al-fiqh (les principes de 
la jurisprudence) et d’autres. Pour Az-zarkaši (2005 : 27), le tafsir 
est la science qui a pour objet la compréhension du Coran, 
l’explicitation de ses significations ainsi que la reconnaissance de 
ses prescriptions (Aḥkâm) et ses sagesses (Ḥikam), et cela grâce 
aux sciences du langage, au naḥw, au taṣrîf (morphologie), à ‛ilm 
al-bayân (science de l’exposition ou Bayân), à uṣûl al-fiqh et al-
qirâ’âte, comme l’on a besoin de connaitre asbâb al-nuzûl (les 
raisons de la révélation) ainsi qu’al-nâsih wa al-mansûh 
(l’abrogeant et l’abrogé). 
Ainsi, la linguistique arabe ne semble pas la seule à être motivée 
par des considérations religieuses, si l’on sait que l’origine des 
études linguistiques hindoues, comme l’écrit Malmberg (1991 : 
38): « est à chercher dans le besoin de conserver les textes, 
                                                             
1 - Maître de Conférences, Département des Lettres, et Langue Arabes, 
Université de Sidi Bel Abbes.  

غايتنا في هذا المقال إبراز دور الحركات في إنتاج المعنى وتلقيه في اللسان العربي، : الملخص - *
وفيه نبرز الإطار الثقافي . والتعريف بالإعراب بوصفه أولى خطوات التفكير اللساني العربي

وعلوم واللساني الاجتماعي الذي نشأت فيه البحث اللساني وعلاقته بكتابة النص القرآني من ناحية 
كما يقف عند . وتفسيره من ناحية أخرى، انطلاقا من النظر في مسألة نقط النص القرآنيالقرآن 

  .  مسألة الحرف والحركة ويعرض إلى تصورها الغربي
  . القرآن، الكتابة، النحو العربي، الحرف، الحركة، الإعراب، اللحن: الكلمات المفاتيح

 



10 

 

oralement transmis, rituels et religieux, de la période la plus 
ancienne connue de la littérature sanskrite… Les changements 
subis par les formes anciennes de la langue dans cette poésie à 
travers le temps et l’espace étaient devenus conscients contre 
l’arrière-fond d’une littérature classique (comme ce sera le cas en 
Grèce où l’interprétation de la langue homérique aboutît à une 
science grammaticale ». Mais chez les arabes, ce n’et pas 
seulement le besoin de conserver au Coran son immutabilité et 
son invariance qui est à l’origine de la linguistique, et 
précisément de leur grammaire, mais plutôt celui de le 
comprendre et de le faire enseigner.  
Le besoin de comprendre le Coran, d’enseigner ses ḥikam et ses 
aḥkâm rendait nécessaire l’enseignement de la langue arabe, 
langue dans laquelle avait été révélée la Parole divine, inimitable 
et intraduisible. En outre, dès les premières années de l’Hégire, 
l’Islam connut une expansion rapide, et par vagues successives, la 
nouvelle religion fut embrassée, et à mesure que les conquêtes de 
nouvelles contrées, du temps des deux premiers califes Abû Bakr 
et ‛Umar, ouvraient d’autres horizons, la langue arabe entrait en 
contact avec d’autres langues, et progressivement, influencée par 
les habitudes linguistiques des locuteurs étrangers nouvellement 
convertis, le laḥn (erreurs de langage, solécismes), rarissime du 
temps du Prophète, devint plus fréquent du temps des deux 
premiers califes, le Coran n’en fut pas épargné.  

Cette linguistique naissante avait donc une double fonction : faire 
apprendre la langue et le Coran et les préserver des erreurs 
commises à leur encontre. On commença par faire de l’i‛rab (ou 
syntaxe désinentielle), partie de la grammaire qui avait pour objet 
de codifier, dans le cadre de la phrase, le jeu des ḥarakât que 
prend le dernier ḥarf (lettre) des mots selon leurs fonctions 
grammaticales ainsi que les rapports qu’ils entretiennent entre 
eux. Cette recherche, devenue théorique en atteignant l’étape de 
l’analyse analogique vers la fin du 1er siècle de l’Hégire avec 
‛AbdAbllâh Ibn Abî Ishâq, était à son origine pratique, et 
consistait à doter les versets coraniques de signes diacritiques, 
appelées par la suite ḥatakât, propres à fixer l’i‛rab des mots. En 
somme, les premières réalisations linguistiques des arabes 
appartenaient au domaine de la linguistique appliquée.  



11 

 

A côté de ces recherches grammaticales naissantes au sein du 
groupe constitué autour d’Abû Al-aswad Al-du’ali, fondateur de 
la grammaire arabe, et parmi lesquels Ibn Salâm Al-Jumaḥi 
(1980 : 12) cite : ‛anbasa Al-fîl, Maymûn Al-aqra‛, Naṣr Ibn 
‛âṣim, Abdurraḥmân Ibn Hormoz et Yahiâ Ibn Ya‛mur,  les 
arabes prenaient soin de mettre en place un dispositif conceptuel 
accompagnant la lecture du Coran, rendant compte de différents 
procédés phonétiques, tels qu’al-imâla (variation de timbre), al-
madd (allongement), al-waqf (l’arrêt), al-idġâm (l’élision), al-
ibdâl (la substitution), al-išmâm, (prononciation discrète) et 
d’autres. Et l’on désignait par le terme de qâri’ (lecteur), celui qui 
avait pris connaissance non seulement des ‛ulûm al-‛arabiyya, 
mais aussi des différentes lectures du Coran attestées depuis le 
Prophète, des différents dialectes des arabes et de leurs usages 
linguistiques. Ainsi prenait place, au sein des sciences du Coran 
pour servir son exégèse (tafsir), une discipline phonétique qui 
allait connaitre dès le deuxième siècle des développements 
notables. Ces deux disciplines n’étaient pas en fait, au début, 
séparées et autonomes, mais plutôt deux branches linguistiques 
dont l’objectif, nous l’avons dit, était de faire apprendre et 
connaitre le Coran et le préserver du laḥn. Al-du’ali était lecteur 
avant de devenir grammairien.  

Grammaire et écriture arabes 
Chez les arabes, l’origine de la grammaire est liée à l’histoire de 
l’écriture de leur langue, et spécialement à celle de l’écriture du 
Coran. Et si grammairiens, philologues et linguistes semblent 
s’accorder à considérer Al-kitâb, le livre de Sibawayh, de l’Ecole 
de Basra, comme étant le premier traité de grammaire arabe qui 
nous soit parvenu, il demeure que les premières recherches 
grammaticales remontent plus loin. En effet, l’historien Ibn 
Nadîm (2002 : 71) affirme avoir lu de la plume d’Abû al-‛abbâs 
ţa‛lab qu’Al-kitâb est la somme des contributions de quarante 
deux personnes, parmi eux Sibawayh, et raconte (2002 : 62) avoir 
consulté, dans la bibliothèque d’un libraire, une somme d’écrits 
de grammaire et linguistique des mains d’Abû Amru Ibn Al-‛alâ’, 
d’Abû Amru Al-šaybâni, d’Al-aṣma‛i, d’Ibn Al-a‛râbi, écrits 
parmi lesquels il avait lu un papyrus de quatre feuillets transcrit 
par Yaḥya Ibn Ya‛mor, contenant un fragment de grammaire 
d’Abû Al-aswad Al_du’ali, un exposé sur le sujet et le 



12 

 

complément (al-fâ‛il wa al-maf‛ûl) dont on a perdu les traces, et 
considéré par certains comme étant la première entreprise de 
fonder une grammaire pour l’usage et l’enseignement de la 
langue arabe.  

Seulement, l’attribution de la naissance de la grammaire arabe à 
Al-du’ali ne semble pas faire l’objet d’un consensus parmi les 
grammairiens, les anciens, tels que  Al-ṣîrâfi (1955 : 10) par 
exemple, avaient déjà fait référence à d’autres fondateurs tels 
Naṣr Ibn Âṣim Al-layţi et ‛Abdarraḥmân Ibn Hormoz. Ce qu’ils 
s’accordent par contre à dire que c’est ce même Du’ali qui fût à 
l’origine du premier développement de l’écriture arabe. En effet, 
Al-du’ali est reconnu par les ulémas du Coran comme étant le 
premier à procéder au naqṭ entier du Coran, c’est-à-dire, en 
termes de linguistique moderne, à la transcription les voyelles du 
texte coranique. Mais dans les faits, et si l’on s’accorde avec Ibn 
Salâm Al-jumaḥi (1980 : 12) et d’autres à lui prêter le titre de 
fondateur de la grammaire arabe, c’est donc d’un double geste 
fondateur qu’Al-du’ali aurait procédé, en notant d’une part les 
trois ḥarakat dans le texte coranique pour en fixer la parole, et de 
l’autre à concevoir les premiers rudiments d’une grammaire pour 
l’usage de la langue, destiné aux nouveaux convertis à l’Islam 
parmi les autres peuples. C’est donc à partir de l’écriture et 
notamment après la notation des ḥarakat, que les grammairiens 
arabes ont commencé, croyons-nous, à penser leur langue et 
percevoir ses structures grammaticales.  

Naqṭ du Coran 
C’est pour préserver le Coran des altérations phonétiques et des 
incorrections syntaxiques, suite à l’apparition du laḥn né du 
contact avec les convertis à l’Islam parmi les autres nations, que 
les arabes furent amenés à procéder au naqṭ du Coran. En effet, 
c’est suite aux incorrections dans l’usage de la langue, des 
déviances langagières qui ont eu pour effet d’altérer la bonne 
prononciation du Coran et de modifier le sens de certains versets, 
qu’il devint nécessaire dans un premier temps de procéder à la 
désambigüisation de certaines lettres en usant de points comme 
signes diacritiques, ainsi pour distinguer la lettre ب de la lettre ت, 
on adjoint à l’un un point au-dessous et à l’autre deux points au-
dessus. Mais ce que l’on désigne généralement par le naqṭ est la 
notation créée par Al-du’ali pour transcrire les trois modes de 



13 

 

ḥaraka (motion) qui définissent l’état des ḥurûfs dans l’usage de 
la parole. Car, un ḥarf, en tant que phonème, peut se réaliser en 
langue arabe selon deux modes articulatoires, soit pourvu d’un 
sukûn, (apocope) qui se manifeste par un arrêt sur le ḥarf, et est 
représenté par l’absence d’une ḥaraka soit d’une ḥaraka réalisée 
par une fatḥa, une kasra ou une ḍamma.  

I‛rab du Coran 
Ce que fit Al-du’ali fut donc différent puisqu’il s’agissait d’un 
naqṭ qui avait pour objet, non pas seulement de faciliter la 
prononciation des ḥurûfs, mais surtout de définir l’i‛rab du Coran, 
c’est-à-dire sa syntaxe désinentielle, « la différence qui a lieu, soit 
effectivement, soit virtuellement, dans la désinence d’un mot, à 
raison des divers antécédents par lesquels ce mot est régi » (Al-
Jurjânî, 1980 : 40), naqṭ qui n’opérait qu’à la fin du mot pour 
permettre au lecteur du Coran de fixer la fonction grammaticale 
du mot et saisir le sens du verset.  

Ainsi, dans les cas de laḥn rapportés par les grammairiens, 
commis lors de la lecture d’un verset coranique, il suffit qu’une 
ḥaraka soit substituée à une autre pour que tout le sens du verset 
se trouve modifié, et ce en modifiant la fonction grammaticale 
d’un mot de telle sorte qu’originairement sujet, manifesté par une 
ḍamma comme caractéristique de son dernier ḥarf, il devient 
complément d’objet, affiché par une fatḥa. L’exemple le plus cité 
de ce cas de figure (Ibn Jinni, II : 8) est celui d’un bédouin à qui 
l’on fit apprendre le troisième verset de la neuvième sourate du 
Coran ainsi : ’inna allâha bari’on mina l-mûšrikîna wa rasûlihi, 
alors qu’il fallait lire ’inna allâha bari’on mina l-mûšrikîna wa 
rasûluho (Coran, S. 9, v. 3), non pas avec une kasra au-dessous 
du dernier ḥarf du mot rasûli (Messager), mais plutôt avec une 
ḍamma au-dessus, et se lisant rasûlo. Et, au lieu de comprendre 
« Allah, ainsi que son Apôtre, sont déliés à l’égard des 
Associateurs » (Blachère, 1966 : 213), le bédouin avait compris 
qu’Allah s’était non pas seulement délié des associateurs mais 
aussi de son Messager.  

Ḥaraka ou Voyelle  
Il convient, avant de poursuivre à expliciter le rapport 
qu’entretient l’i‛rab avec le sens, de clarifier les différences qui 
distinguent la notion de ḥaraka de celle de voyelle. Notons 



14 

 

premièrement que, contrairement à la voyelle des langues indo-
européennes, la ḥaraka n’a pas d’existence propre et ne peut être 
exprimée que faisant partie intégrante de la consonne qu’elle 
désaffecte de son état de sukûn. Une deuxième distinction 
s’ajoute à la première en ce que le jeu ḥarf/ḥaraka n’est pas 
d’ordre linéaire comme l’est celui de la consonne/voyelle où leur 
succession dans la chaîne parlée est plus manifeste. En fait, la 
racine arabe est purement consonantique, « elle diffère donc 
nettement de la racine dans les langues indo-européennes, où elle 
apparait sous une forme syllabique, c’est-à-dire avec des voyelles 
dont les variations et les alternances jouent un rôle essentiel dans 
le mécanisme et dans l’histoire de ces langues. » (Blachère et 
Gaudefroy-Demombynes, 1975: 13). Cela n’a pas empêché 
certains grammairiens et linguistes arabes de discuter du rapport 
linéaire entre le ḥarf et la ḥaraka, dont les avis divergent quant à 
l’antériorité, la postériorité de la ḥaraka par rapport au ḥarf ou de 
leur simultanéité. Enfin, une troisième distinction différencie la 
ḥaraka de la voyelle en ce que la ḥaraka, contrairement à la 
voyelle, n’est pas dotée d’un point d’articulation propre, et ne 
peut être réalisée seule.  

Ḥaraka et ḥarf  
Peu connus sont les grammairiens ou linguistes arabes qui ont 
adopté la première attitude, celle où la ḥaraka précède le ḥarf, et 
ce point de vue a été largement critiqué, notamment par Ibn Jinnî 
pour qui, suivant en cela Sibawayh, la ḥaraka est postérieure au 
ḥarf, car, pour lui (Ibn Jinnî, 2006 : 519), c’est la ḥaraka qui 
permet, par exemple, d’articuler les ḥurûfs semblables qui se 
succèdent dans des mots tels que malal ou dafaf ou šamam, et 
d’éviter leur contraction géminative (‘idġâm). Enfin, pour 
d’autres, tels qu’Abû Ali, cité par Ibn Jinnî (2006 : 520), la 
ḥaraka se produit avec le ḥarf et pour preuve (argument considéré 
par Ibn Jinnî comme fort) Abû Ali cite le ḥarf nûn qui, apocopé, 
est d’origine nasale, alors que mouvementé, c’est-à-dire adjoint 
d’une ḥaraka, est d’origine buccale.  

Mais le fait que la ḥaraka soit postérieure au ḥarf ne signifie pas, 
pensons-nous, qu’ils soient articulés séparément, bien au 
contraire, et Al-ṣabban (S. d., II : 238) l’avait fait remarquer, si la 
ḥaraka succède au ḥarf, cela ne signifie nullement qu’il s’agit 
d’une succession temporelle, mais plutôt d’une succession de 



15 

 

rang. Dans un tel cas, la ḥaraka, pour Al-‛okbarî (1995 : I, 61-62), 
serait une caractéristique du ḥarf, au même tire que al-madd 
(allongement), al-jahr (sonorité), al-šidda (intensité) ou autres.  

I‛rab et sémantique 
L’i‛rab entretient donc en langue arabe avec sa sémantique un 
rapport très étroit, puisque c’est grâce à lui, à travers la ḥaraka 
que prend le dernier ḥarf du mot, que se définit la fonction 
grammaticale de ce dernier ainsi que ses rapports aux autres mots 
de la phrase. Et il n’est pas douteux qu’Al-du’ali eut compris ce 
rapport et la nécessité chez le lecteur de le comprendre et de 
pouvoir le définir grâce à la ḥaraka qui le manifeste, et de là à 
œuvrer à mettre entre les mains des enseignants un guide tel que 
celui cité par Ibn Nadîm. C’est d’ailleurs parce qu’il participe à 
définir le sens que l’i‛rab fut appelé ainsi, Al-anbârî (Al-anbârî : 
18) le cite comme étant l’une des trois sources étymologiques 
probables du verbe a‛raba.  

C’est au sein de la phrase se définit l’i‛rab puisque, étant le 
changement qui affecte le dernier ḥarf du mot, ce changement ne 
s’opère que dans le cadre des rapports qu’entretient ce mots avec 
les autres mots composant la phrase. C’est ainsi que les anciens 
grammairiens l’ont compris, Šayh Zâda (1997 : 12), 
commentateur des qawâ‛id al-i‛rab (Les règles de la grammaire) 
d’Ibn Hišâm, rappelle que si l’auteur a commencé son ouvrage 
par étudier la phrase et ses règles c’est parce que l’i‛rab n’a 
d’existence que dans al-kalâm, synonyme de phrase pour certains 
d’entre eux tels que Al-zamahšarî dans son mûfaṣṣal et al-‛obkarî 
dans son al-lubâb.  

Ḥaraka et fonction grammaticale  
Nous avons mentionné, au début de cet article, qu’Ibn Nadîm 
raconte avoir consulté un résumé d’Abû Al-aswad Al-du’ali 
contenant un fragment de grammaire dont l’objet était Al-fâ‛il wa 
al-maf‛ûl (sujet et complément en langue arabe), et voudrons 
maintenant montrer comment les ḥarakat contribuent à spécifier 
l’un et l’autre, et les distinguer dans la phrase, et participer de la 
sorte à expliciter le sens de cette phrase. Pour Ibn Al-Hâjib (Al-
Astrabâḍî, 1996 :69), les modes d’i‛rab sont le raf‛, signe d’état 
de celui qui fait l’action ; le naṣb, signe d’état de celui qui subit 
l’action ; et le jarr, signe d’état d’annexion (Iḍâfa). Ainsi, dans la 



16 

 

phrase ḍarab Zaydun Omara ou ḍarab Omara Zaydun se sont les 
signes d’états du raf‛ et du naṣb, c’est-à-dire al-ḍamma et al-kasra 
qui distinguent le sujet (Al-fâ‛il) du complément (al-maf‛ûl), et ce 
quelque soit l’ordre des mots. 

Ḥaraka et modalité 
La fonction de la ḥaraka ne consiste pas seulement à définir 
l’i‛rab du mot qu’elle désaffecte de l’état de sukûn, mais participe 
aussi à définir l’intention du locuteur, ainsi la modalité d’une 
phrase [« catégorie grammaticale associée en général au verbe et 
traduisant le type de communication instituée par le locuteur 
entre lui et son interlocuteur (statut de la phrase) ou l’attitude du 
sujet parlant à l’égard de ses propres énoncés » (Dubois et 
al. 2007: 306)] peut être rendu en langue arabe grâce à la ḥaraka. 
Ce n’est en affectant le dernier ḥarf du nom de Zayd de la phrase 
mâ aḥsana zayd de l’un des trois ḥarakât, que sa modalité se 
précise, ainsi si l’on l’affecte d’une fatḥa la phrase mâ aḥsana 
zaydan ! exprimerait l’étonnement, d’une ḍamma dans mâ aḥsana 
zaydun, elle exprimerait la négation alors que d’une kasra dans 
mâ aḥsana zaydin ? elle exprimerait l’interrogation.  
L’élaboration du sens ainsi que les éléments qui participent à sa 
construction varient d’une langue à l’autre. La syntaxe d’une 
langue établit des relations très étroites avec sa sémantique à telle 
enseigne que le sens d’une phrase, ou d’une énoncé, ne peut être 
appréhendé sans que soient saisis les rapports grammaticaux 
qu’entretiennent entre eux les mots (ou les formes-de-mot) 
composant la phrase en question. Ce rapport syntaxique-
sémantique varie d’une langue à l’autre, ainsi que les marques qui 
servent à l’identifier. En langue arabe, les ḥarakât jouent ce rôle 
d’identificateurs de fonctions grammaticales qui, à leur tour, 
spécifient les rapports entre les mots et participent à élaborer le 
sens global de la phrase. Ce rôle des ḥarakât est tellement 
fondamental qu’il suffit de remplacer une ḥaraka par une autre 
pour que soit attribué une autre fonction grammaticale au mot et 
modifié le sens de la phrase.  

C’est parce que les ḥarakât participent à orienter le sens d’une 
phrase, et que leur permutation peut contribuer à sa déviance, que 
les arabes furent amenés à procéder à leur notation pour orienter 
le lecteur dans sa quête du sens. C’est d’ailleurs cette même 



17 

 

notation qui a permis aux grammairiens arabes, croyons-nous, de 
penser le comportement syntaxique des mots et de définir leurs 
fonctions grammaticales, et contribuer ainsi au développement 
des études grammaticales ultérieures. 
Bibliographie 
1. Al-‛Okbarî, Al-lobâb fi ‛ilali al-binâ’ wa al-i‛rab. Damas, Dar al-Fikr, 1995. 

2. Al-Anbâri, Abû Al-barakâte, Kitâb Asrâr al-‛arabiyya, sans date. Damas.  

3. Al-Astrabâḍî Raḍiy Al-Eddîne, Šarḥ Al-Raḍiy Alâ Al-kâfiya. Benghazi, 
Publications de l’Université de Qân Younes, 1996. 

4. Al-Ṣuyûti, Jalâl Ad-dine, Al-ašbâh Wa Al-naḍâ’ir fi al-naḥw. Beyrouth, Al-
Maktaba Al-Aṣriya, 1999. 

5. Aṣ-ṣabban, Ḥachiya Al-Ṣabbane Šarḥ al-Ašmûnî, Al-maktaba al-tawqîfiya, sans 
date. 

6. AS-Sîrâfi, Aḫbâr al-naḥwiyyîn al-baṣriyyîn, Le Caire, Librairie Mustapha Al-bab, 
1955. 

7. Az-zarkašî, Badraddine, Al-Burhân fî ‛ulûl al-Qur’ân, Caire, Dâr At-turath, 1957. 

8. Blachère R. (tr.), Le Coran, Paris, G. P. Maisonneuve et Larose, 1966. 

9. Blachère R. et M. Gaudefroy-Demombynes, Grammaire de l’arabe classique, 4e éd. 
Paris : G. P. Maisonneuve et Larose, 1975. 

10. Dubois J. et al., Linguistique et Sciences du langage, Paris, Larousse, 2007. 

11. Ibn Nadim, Al-Fihrast. Beyrouth, Dar Al-kotob Al-‛ilmiya, 2002. 

12. Ibn Salâm Al-jumaḥi, ṭabaqât fuḥûl al-šu‛arâ’, Jadda, Dar Al-madani, 1980. 

13. Malmberg B., Histoire de la linguistique de Sumer à Saussure, Paris, P. U. F., 1991. 

14. Šayh Zâda, Šarh qawâ‛id al-i‛rab li-Ibn Hišâm, Damas, Dar al-Fikr, 1997 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


