
.



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

Bibliographie succinte:

AddiLahouari, De l’Algérie précoloniale à l’Algérie coloniale, ENAL, Alger, 

1985

AddiLahouari, L’impasse du populisme, ENAL, Alger, 1991

AddiLahouari, Algérie : une expérience de modernisation postcoloniale, Bar-

zakh, Alger, 2012

Ageron Charles-Robert, Les Algériens musulmans et la France : 1870-1919, 

PUF, Paris, 1967

Asiwaju Anthony, « Control through Coercion. A Study of the Indigenat 

Regime in French West African Administration : 1887-1947 » in Bulletin de 

l’IFAN, 41, Dakar, 1979

Bourdieu Pierre, Algérie 1960, éditions de Minuit, Paris, 1967

Bourdieu Pierre et SayadAbdlemalek, Le déracinement, éditions de Minuit, 

Paris, 1966

Collot Claude, Les institutions de l’Algérie durant la période coloniale (1830-

1962), CNRS Paris et OPU Alger, 1987

Harbi Mohamed, Aux origines du populisme en Algérie, Christian Bourgois, 

Paris, 1974

Geertz Clifford, Islam Observed, 1968

Gellner Ernest, Saints of the Atlas, 1967

Gellner Ernest, Nations and Nationalism,

LecourGrandmaison Olivier, De l’indigénat. Anatomie d’un monstre juri-

dique: le droit colonial en Algérie et dans l’empire français, La Découverte, 

Paris, 2010

Weil Patrick, Qu’est-ce qu’un Français. Histoire de la nationalité française 

depuis la Révolution, Grasset, Paris,2002

30



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

d’institutions pour le véhiculer, le mécontentement populaire s’est emparé du sa-

cré pour s’exprimer sur la place publique. Le conflit politique a alors pris une 

tournure violente, surtout après l’annulation par l’armée des élections remportées 

par les islamistes en décembre 1991. Le pays a connu une décennie de terrorisme 

et de contre-terrorisme invraisemblables par la cruauté des groupes armés et des 

services de sécurité. Cette situation est le résultat de la négation par l’utopie popu-

liste des divergences politiques à l’intérieur du corps social.

Conclusion

L’Algérie a une culture traditionnelle très riche qui provient de son passé et qui 

donne de l’importance à la solidarité et à l’égalité. Sous la domination coloniale, 

cette culture s’est transformée mais les sentiments d’égalité et de solidarité ont 

persisté et se sont même renforcés dans le combat mené contre les injustices de 

l’ordre colonial. Issue de ce combat, l’idéologie nationaliste est égalitaire et popu-

liste, exprimant une conception prémoderne de la démocratie. Elle était cependant 

à la recherche d’un ordre politique qui n’exclurait pas les couches sociales les plus 

pauvres. L’échec du populisme à réaliser cet objectif ouvre la voie à la démocratie 

moderne qui repose sur l’alternance électorale, la liberté d’expression et le respect 

des droits de l’Homme. Cette démocratie appartient désormais aux perspectives 

historiques de l’Algérie quelque soient les obstacles politiques et idéologiques qui 

s’y opposent aujourd’hui.  

29



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

ternalisme et son autoritarisme. Il cherche à répondre aux  demandes sociales des 

groupes dans le besoin et non à satisfaire les aspirations des individus à la liberté. 

C’est le socialisme qui a attiré les leaders du Tiers Monde et non le libéralisme. 

Celui-ci était perçu comme une idéologie individualiste qui favorise les plus forts, 

à l’inverse du socialisme qui met en avant les intérêts de la communauté nationale 

et la solidarité entre ses membres. Pour cela, les divisions politiques à l’intérieur 

de la société sont niées et les partis et les syndicats sont interdits. L’idéologie libé-

rale se construit sur l’hypothèse que les membres de la communauté ont des inté-

rêts divergents et que l’Etat respecte ces divergences dans le cadre de la loi, avec 

le principe qu’il assume un rôle d’arbitre entre les antagonismes de la société. Pour 

l’idéologie populiste, l’Etat n’est pas un arbitre ; il est au service de la justice et des 

plus pauvres. Cette conception de l’Etat nie les divisions politiques et ne reconnaît 

pas aux individus des droits civiques. La négation des conflits politiques mène au 

refus de la citoyenneté en posant comme principe que l’individu ne défend pas lui-

même ses droits, c’est l’Etat qui s’en charge. L’utopie du projet de Boumédiène, 

qui voulait mettre l’Etat au service du peuple, exprime la négation du politique et 

de la citoyenneté. 

Les conséquences de cette conception de l’Etat seront cependant contraires à l’ob-

jectif recherché parce que l’utopie populiste étouffe la citoyenneté et dévitalise 

l’Etat qui se détache de la population pour être la proie de la corruption. Dans la 

pensée de Boumédiène, l’Etat devait se mettre au service de la population, mais en 

refusant que les membres de la communauté défendent légalement leurs droits et 

que les dirigeants soient sanctionnés par l’alternance électorale, il a exposé l’Etat à 

la corruption, au clientélisme et à l’arbitraire. C’est sur cette réalité que le régime 

algérien a butté et s’est révélé incapable d’impulser le développement économique 

qu’il a promis. Sans le vouloir, il a créé des inégalités sociales profondes qui ont 

mené vers des formes de protestation violente comme les émeutes. N’ayant pas 

28



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

le sentiment national est apparu sous la domination coloniale. L’Etat indépendant 

a étendu l’échange monétaire et a continué le démantèlement des structures tradi-

tionnelles. Il a imposé à tout l’espace le monopole de l’exercice de la violence et 

n’admet plus le siba des groupes tribaux dissidents. Le nationalisme algérien n’a 

pas cherché à restaurer la société traditionnelle et son organisation tribale détruite 

par la colonisation. Au contraire, il a voulu libérer l’individu des allégeances li-

gnagères pour en faire un administré qui obéit politiquement au pouvoir centralt. 

Les nationalistes ont combattu l’Etat colonial pour mettre à sa place un Etat au-

tochtone qui aura les mêmes structures administratives. Ils se sont opposés à l’Etat 

colonial mais, à l’indépendance, ils ont perpétué ses fonctions administratives. Au 

fond, ce qui était reproché à l’Europe coloniale, ce n’était pas d’avoir transformé 

la société ; c’était plutôt d’avoir écarté les populations autochtones des bienfaits 

de la modernisation. C’est ainsi que le nationalisme algérien a souhaité donner 

aux Algériens la citoyenneté qui leur avait été refusée sous la période coloniale, 

reconduisant les institutions introduites par la France coloniale. 

Cependant, cette aspiration se réalise non pas dans un monde idéal mais dans une 

situation historique réelle où il faut tenir compte des intérêts des individus et des 

groupes sociaux et aussi de leurs représentations qui ne correspondent pas forcé-

ment à la réalité. En Europe, la construction étatique et la construction nationale 

se sont déroulées dans la violence sous la pression des forces du marché avide 

de main d’œuvre libre. La bourgeoisie a influencé la construction de l’Etat en lui 

donnant un fondement idéologique libéral et elle s’est souciée de poser des limites 

au pouvoir exécutif pour assurer la liberté complète de la sphère marchande. La 

construction de l’Etat dans les pays du Tiers Monde, et en Algérie en particulier, 

n’a pas suivi cette voie parce que le nationalisme du Tiers Monde est sensible à 

l’injustice contre laquelle il s’est formé. A l’indépendance, le nouvel Etat cherche-

ra à assurer la justice et non la liberté. C’est ce qui explique tout à la fois son pa-

27



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

Pour désamorcer la critique de pouvoir personnel qui lui avait été adressée, Houari 

Boumédiène accepte de faire élire en 1977 une Assemblée nationale composée de 

députés du parti unique. Il meurt en 1978, laissant un régime qui fonctionne au 

charisme du leader plutôt qu’aux institutions. Les militaires désignent le colonel 

Chadli Benjedid pour lui succéder alors qu’il n’a pas ses qualités. Pour donner à 

Chadli Benjedid une légitimité institutionnelle, il est présenté par le parti comme 

candidat unique à l’élection présidentielle. Une fois élu, il dissout le Conseil de 

la Révolution et promet de respecter la constitution. Le nouveau président est vite 

confronté aux limites du modèle de développement reposant essentiellement sur 

les exportations des hydrocarbures. Il introduit des réformes économiques et po-

litiques après les émeutes d’octobre 1988. Les militaires acceptent à contrecœur 

d’abandonner le système du parti unique mais la démocratie n’est pas pour autant 

acceptée puisque l’administration truque les élections. Depuis les années 1990, 

le système politique algérien connaît deux légitimités concurrentes : la légitimité 

historique incarnée par l’armée qui veut continuer d’être la source du pouvoir, et 

la légitimité électorale qui se fraye un chemin et qui finira par s’imposer comme 

unique source du pouvoir. L’échec du populisme autoritaire, dont nous avons vu 

qu’il est apparu en réaction de l’injustice  de l’ordre colonial, débouchera sur des 

formes de démocratie pour combler le fossé, aujourd’hui trop grand, entre l’Etat 

et la société. Les militaires comprendront, avec le temps, que la démocratie est 

le meilleur moyen de préserver la paix sociale et d’éviter la violence dans la vie 

politique.

c.	 Les contradictions du populisme

L’histoire des anciens peuples colonisés contient une contradiction majeure. Ils ont 

combattu l’Europe coloniale mais ils lui ont emprunté ses institutions. En Algérie 

comme ailleurs dans le Tiers Monde, l’Etat est en effet une création européenne et 

26



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

n’aime pas le pouvoir local. Les nationalistes algériens détestent-ils le maire parce 

qu’ils leur rappellent la puissance des municipalités de l’ordre colonial qui domi-

nait excluait les autochtones? C’est peut-être ce qui explique que l’Etat indépen-

dant a enlevé aux mairies tous les pouvoirs pour les concentrer dans les mains du 

wali. Pour protéger le peuple, il fallait barrer la route à la société civile pour ne 

laisser aucun espace à des groupes qui ne dépendent pas du parti ou du gouver-

nement. Les syndicats des travailleurs et les associations d’étudiants sont sous le 

contrôle du part et toute activité autonome est considérée comme une menace pour 

l’unité nationale et la stabilité du pays. Le populisme du régime est incompatible 

avec l’existence d’une société civile autonome, et c’est là que résident ses contra-

dictions.

Le schéma populiste se construit autour d’un pouvoir exécutif fort qui tire sa lé-

gitimité non pas des élections mais de l’armée détentrice de la souveraineté na-

tionale. Tous les pouvoirs (judiciaire, législatif, syndical, religieux, etc.) doivent 

être subordonnés au pouvoir exécutif qui ne tolère pas aussi la liberté de la presse. 

L’Etat s’engage à donner des droits sociaux – emploi, logement, scolarisation, san-

té …- mais il exige que les citoyens renoncent à leurs droits politiques. En 1976, 

Houari Boumédiène a officialisé ce contrat entre lui et le peuple en soumettant à 

référendum La Charte nationale – discutée pendant deux mois dans tout le pays 

– qui contenait les orientations idéologiques du régime du parti unique. Le texte a 

été plébiscité à 99%, ce qui a donné une nouvelle légitimité populaire à Boumé-

diène. La Charte nationale était devenue la référence idéologique essentielle et le 

régime tirait d’elle sa légitimité. La politique du gouvernement devait obéir à ses 

orientations idéologiques sous peine de trahir le contrat entre les gouvernés et les 

gouvernants.

25



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

Ces actions généreuses sont dans le prolongement des aspirations du mouvement 

national que l’Etat indépendant voulait réaliser. Tout ce que la France coloniale 

avait refusé aux Algériens, principalement le progrès social et le développement 

économique, l’Etat indépendant, surveillé par les militaires, s’engage à le réaliser. 

Le système du parti unique devait aider à atteindre ces objectifs en évitant au pays 

les divergences entre les partis et les compétitions électorales qui, selon les diri-

geants, ne profitent qu’aux élites. Il est important de rappeler que cette idéologie 

populiste correspondait aux attentes de la population, attentes économiques mais 

aussi idéologiques.

b.	 Les institutions de l’Algérie indépendante

Sur le plan administratif, les structures héritées de l’Etat colonial (préfecture, 

sous-préfecture, commune) ont été reconduites en changeant toutefois leurs noms 

pour effacer leur origine française. La préfecture a été appelée « wilaya », mot 

religieux qui renvoie simultanément à autorité et sainteté. Un saint au Maghreb est 

appelé « wali Allah » dans le sens où il est un lien entre Dieu et les croyants et, de 

ce fait, il a une autorité sur les hommes. Le wali fait le lien entre le gouvernement 

central et les administrés, comme si l’autorité vient à eux d’en haut. L’autorité est 

un flux dont le mouvement est de haut en bas et non pas de bas en haut comme en 

démocratie. La sous-préfecture a été dénommée Daïra dans le sens de cercle, voire 

douar. Elle est un chaînon intermédiaire qui rapproche le wali de la population et 

le chef de Daïra n’a pas de pouvoir et doit faire ses preuves pour être promu wali. 

Le Wali et le Chef de Daïra sont nommés par le gouvernement et sont hiérarchi-

quement supérieurs au maire à qui ils donnent des directives pour gérer la ville. 

La municipalité est appelée « baladia » et traduite en français par « commune ». 

Elle est dirigée par une Assemblée Populaire Communale (APC) élue sur une liste 

unique présentée par le parti unique. Le régime populiste idéalise le peuple mais 

24



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

logiques dans une société à la recherche du dirigeant charismatique idéal. Elle l’a 

trouvé en la personne du colonel Houari Boumédiène, ancien chef de l’Armée 

de Libération Nationale (ALN) et Chef d’Etat de 1965 à1978. C’était un leader 

autoritaire qui ne tolérait aucune opposition à son action. Il ne se considérait pas 

comme un homme politique, mais comme un militant nationaliste qui se consacre 

au peuple. N’ayant pas appartenu à un parti politique, il ne voit pas la nécessité des 

partis politiques ni des syndicats. Pour lui, l’armée devrait choisir les responsables 

pour diriger l’administration dans l’intérêt du peuple. Il n’est pas conscient qu’en 

temps de paix, le peuple se transforme en société composée de groupes sociaux 

aux intérêts divergents. Il n’accepte pas qu’il y ait des divergences économiques 

ou idéologiques entre Algériens supposés être unis comme l’était la tribu dans le 

passé. Il refuse d’institutionnaliser les rapports d’autorité selon le modèle de l’Etat 

de droit avec l’autonomie du pouvoir judiciaire. Quand il prend le pouvoir en 

1965 par un coup d’Etat militaire, il fonde le Conseil de la Révolution qui devient 

l’organe suprême de l’Etat, détenteur de la légitimité historique. Le Conseil de la 

Révolution, dont il est le président, délègue son autorité au gouvernement qui agit 

selon la feuille de route qu’il établit. Le parti unique, le FLN, est chargé d’expli-

quer la politique du gouvernement auprès des différentes catégories sociales, les 

travailleurs, les paysans, le jeunes, les femmes… et faire remonter leurs doléances 

pour renforcer le caractère populaire du régime.

Le régime a été autoritaire et intolérant mais, paradoxalement, son chef, le co-

lonel Houari Boumédiène, était populaire. Il avait un charisme qui donnait à la 

population la conviction que le gouvernement travaillait pour l’avenir du pays. Il 

est vrai que Boumédiène avait un programme qui suscitait l’adhésion de la majo-

rité de la population. Il a nationalisé les entreprises étrangères, distribué la terre 

aux paysans pauvres, lancé un vaste programme d’industrialisation, ouvert des 

écoles pour scolariser tous les enfants et rendu la couverture sanitaire gratuite. 

23



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

naissance à l’Etat a été influencé, dans sa genèse, par la culture de gauche fran-

çaise. Les nationalistes Algériens ont été formés dans l’idéologie anticapitaliste 

et donc antimilitariste. C’est ce qui explique que l’Algérie n’est pas une dictature 

militaire au service de classes sociales riches comme dans le modèle latino-amé-

ricain de la première moitié du 20èm siècle. Les militaires algériens considèrent 

qu’ils ont une mission : construire un Etat moderne au service du peuple. A cet 

effet, ils cooptent des élites civiles pour diriger l’administration de l’Etat avec 

un système de parti unique pour développer l’économie et pour faire bénéficier 

la population du progrès social. Ils estiment que le multipartisme et les élections 

affaiblissent l’Etat dans sa mission. Ceci ne veut pas dire qu’ils sont contre le 

peuple ou le progrès social. Au contraire, ils estiment que la démocratie ne sert 

pas les intérêts du peuple puisqu’elle a été inefficace pour réaliser sa principale 

aspiration : la libération du pays. Le système du parti unique et l’étatisation de 

l’économie sont, à leurs yeux, le meilleur moyen  pour moderniser le pays et pour 

construire un Etat au service du peuple. Ce qui est en filigrane dans ce débat, c’est 

l’opposition que font les marxistes entre démocratie réelle et démocratie formelle. 

Les dirigeants Algériens pensent que la démocratie formelle (multipartisme, élec-

tions, liberté d’expression…) sert les intérêts des élites et non des paysans et des 

chômeurs qui ont besoin d’emplois, de logements, d’écoles, d’hôpitaux, etc.Dans 

cette perspective, la démocratie est perçue comme un engagement moral du chef 

envers son peuple. De ce point de vue, le nationalisme algérien contient des po-

tentialités démocratiques et progressistes. Cependant, ces potentialités se heurtent 

aux limites idéologiques de l’utopie populiste qui refuse de concevoir le conflit 

politique dans la société. 

Ce qui a donné la force à l’utopie poliste, c’est que au lendemain de l’indépen-

dance, la population était plus sensible aux droits sociaux qu’aux droits civiques. 

Le populisme antidémocratique a, en Algérie, des racines sociologiques et idéo-

22



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

III.	 Populisme et démocratie dans l’Algérie postcoloniale

Le populisme n’est pas une idéologie propre à l’Algérie. Il est né en Russie à la 

fin du 19èm siècle pour exalter les valeurs de la paysannerie menacée par le capi-

talisme et il s’est manifesté aussi aux Etats-Unis parmi les petits fermiers qui lut-

taient contre les grandes entreprises agro-alimentaires. Il a connu au 20èm siècle 

des versions latino-américaines (Mexique, Argentine), africaine et arabe. Le po-

pulisme n’est pas une idéologie contre la démocratie en soi ; il est contre les inéga-

lités sociales que la démocratie ne remet pas en cause. Il considère la démocratie 

comme un ordre politique qui bénéficie aux classes riches qui profitent de la liberté 

d’expression pour défendre leurs intérêts. Il interdit alors la liberté d’expression 

pour toutes les classes sociales, ce qui mène vers l’autoritarisme. L’expérience de 

l’Algérie postcoloniale illustre les rapports ambigus et contradictoires entre popu-

lisme et démocratie.  

a.	 Les origines du populisme autoritaire en Algérie

Les systèmes politiques sont les produits de processus historiques qui leur donnent 

leurs caractéristiques et le régime algérien n’échappe pas à cette règle. Ce dernier 

s’est constitué sur la base d’un combat anticolonial violent qui a encouragé les 

militaires à prendre la direction du mouvement et à écarter les civils. C’est ainsi 

qu’au lendemain de l’indépendance, c’est le courant issu de l’action armée qui 

s’est imposé pour diriger l’Etat sur la base de l’idéologie populiste héritée de la 

lutte anticoloniale. Le caractère autoritaire du régime provient des conditions his-

toriques qui ont façonné le rapport de force entre les différentes tendances du mou-

vement national. Il est anti-démocratique parce que les acteurs de l’aile radicale 

du mouvement de libération nationale, qui ont déclenché l’insurrection de 1954, 

n’ont pas une opinion très haute de la démocratie. L’Algérie n’est pas, pour autant 

une dictature militaire parce que le mouvement de libération nationale qui a donné 

21



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

L’évolution politique et le destin de Ferhat Abbas révèlent les conditions histo-

riques de formation du nationalisme algérien. Celui-ci a connu, dans les années 

1920 et 1930, une période réformiste qui supposait que les aspirations nationales 

pouvaient être satisfaites par la revendication démocratique des droits civiques. Le 

courant réformiste, qui militait dans la Fédération des Elus Musulmans,  a échoué 

à réaliser son projet face à la rigidité de l’ordre colonial qui refusait d’abolir le 

système du double collège et le code de l’indigénat. Les membres de ce courant, 

appelés les assimilationnistes, restés élitistes et minoritaires, étaient pris en tenaille 

d’un côté par les colons qui les soupçonnaient de vouloir mettre fin à l’Algérie 

française et, de l’autre, par les nationalistes radicaux qui les accusaient d’être les 

alliés de l’ordre colonial. Ces derniers seront des concurrents redoutables en po-

sant la question nationale en termes ethnique et culturel. Formés dans la clandesti-

nité et pourchassés par la police, les nationalistes radicaux rejetaient les élections 

et ne croyaient pas que la promotion sociale et politique des Algériens se ferait 

dans le respect de la légalité. Pour eux, l’objectif premier était la destruction de 

l’ordre colonial pour proclamer l’indépendance du pays sans laquelle aucun pro-

grès n’est possible. 

Après les massacres de Sétif par l’armée française le 8 Mai 1945 (8000 morts 

selon les Français, 15 000 selon les Américains et 45 000 selon les Algériens), le 

nationalisme algérien s’est militarisé pour préparer l’insurrection. Le parti natio-

naliste PPA-MTLD, dont plusieurs cellules activaient dans la clandestinité, a créé 

l’Organisation Spéciale (OS) en 1947 pour renforcer les capacités militaires du 

mouvement dans la perspective du déclenchement de l’insurrection armée. Celle-

ci a été lancée le 1er Novembre 1954, provoquant une guerre de huit ans au cours 

de laquelle des dizaines de milliers de personnes ont été tuées.  

20



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

qui existait en France. La commune de plein exercice est une entité administrative 

où il y a des villes et villages où les Européens forment une minorité nombreuse. 

Elle fonctionne comme les municipalités en France avec élection d’une assemblée 

locale, en ignorant totalement les autochtones majoritaires sur son territoire. La 

commune mixte est un vaste espace où vivent quelques Européens dans des fermes 

agricoles isolées. Elle est dirigée par un administrateur qui préside un conseil où 

siègent des représentants élus de colons et des représentants des autochtones dé-

signés par l’administration. Bien que minoritaires, les colons avaient le même 

nombre de représentants que les autochtones. Cette distinction politique entre 

communes de Français et d’Algériens et le double collège sont les mécanismes 

institutionnels qui caractérisent l’ordre colonial bâti sur la négation de l’égalité 

des hommes. 

Après la Seconde Guerre Mondiale, le lobby colonial, qui avait soutenu le gouver-

nement de Vichy et ses options fascistes, a perdu de sa puissance à Paris. En 1944, 

dès la libération de la France, une ordonnance signée par le général de Gaulle 

accorde la citoyenneté française à 60 000 autochtones qui rejoignent le premier 

collège. Cette même ordonnance élargit le deuxième collège à tous les autochtones 

masculins âgés de plus de 21 ans. Huit ans auparavant, le lobby colonial avait 

rejeté à l’Assemblée nationale le projet Blum-Violette qui prévoyait de donner la 

citoyenneté française à 20 000 autochtones de l’électorat du courant assimilation-

niste. De Gaulle a multiplié ce nombre par trois en 1944, mais pour Ferhat Abbas, 

ancien adjoint du docteur Benjelloul à la Fédération des Elus, déclarait : « C’est 

trop tard, trop peu ». Entretemps, il est vrai, le nationalisme algérien s’était radica-

lisé après la Seconde Guerre Mondiale dont la fin annonçait le démantèlement des 

empires coloniaux. Dix ans après, en 1954, débutera l’insurrection qui a mènera à 

l’indépendance du pays en 1962.

19



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

colons cupides aveuglés par leurs intérêts égoïstes. 

Après la Première Guerre Mondiale, à laquelle des milliers d’Algériens avaient 

participé, le gouvernement français a donné le droit de vote à certains autochtones 

en prenant toutefois la précaution de créer deux collèges, l’un pour les Français et 

l’autre pour les autochtones. Le gouvernement était arrivé à vaincre l’opposition 

du lobby colonial au vote des autochtones sur la base du compromis qu’une voix 

d’un Français vaut 8 voix d’un musulman. La loi de 1919 avait ainsi accordé le 

droit de vote à 103 000 personnes du collège B, ce qui ne représentait à l’époque 

que 10,5% de la population algérienne masculine âgée de plus de 25 ans. Malgré 

l’inégalité du double collège électoral, les « Jeunes Algériens », menés par l’Emir 

Khaled, petit-fils de l’Emir Abdelkader et ancien Officier de l’armée française, 

ont essayé d’utiliser la voie électorale pour améliorer le sort de leurs concitoyens 

dans les villes et les campagnes. Ceci était perçu par les colons comme un signe 

d’hostilité à leur endroit, ce qui a valu à l’Emir Khaled d’être exilé en Turquie. 

Il y eut toutefois des centaines d’élus autochtones que l’administration accusait 

d’être contre la France. Ils ont créé, à la fin des années 1920, la Fédération des 

Elus Musulmans dont le programme visait la promotion sociale et politique des 

autochtones et l’abolition du code de l’indigénat. Ils militaient pour l’intégration 

des Algériens dans les institutions et revendiquaient la citoyenneté française et les 

droits civiques qui l’accompagnaient. Ils posaient la question nationale en termes 

de démocratie et de droits civiques et croyaient dans le destin commun de l’Algérie 

et de la France.

Ce courant, dit assimilationniste, se heurtait à l’ordre colonial qu’illustrait la dif-

férence entre la commune de plein exercice et la commune mixte. Le fonctionne-

ment respectif de ces deux entités administratives montre que, pendant un siècle, 

l’Algérie était plus proche du modèle de l’apartheid que du modèle démocratique 

18



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

identité politique s’est affirmée contre l’ordre colonial, prenant corps autour de 

la revendication démocratique des droits civiques. Dès la fin du 19èm siècle, de 

nombreux « Jeunes Algériens », organisés sur le modèle des « Jeunes Turcs », ont 

essayé d’utiliser les institutions de la colonie pour effacer la ligne de séparation 

entre sujets et citoyens français. Cette séparation se cristallisait dans la rigueur du 

Code de l’Indigénat appliqué seulement aux autochtones. Le code de l’indigénat 

est un droit d’exception qui soustrait les autochtones de la protection de l’Etat de 

droit. Il légalise la violence et l’arbitraire contre les Algériens suspectés d’être des 

délinquants. Il donne à l’administrateur de la commune mixte le pouvoir d’arrêter 

quelqu’un, de le juger et d’appliquer la peine. Cette concentration de pouvoirs de 

police et de justice entre les mains d’un même fonctionnaire est contre les prin-

cipes élémentaires du droit. Des historiens rapportent qu’il y a eu des emprisonne-

ments pour délits comme regard haineux ou sentiment hostile à la France.     

Etant convaincus que la résistance violente était inefficace pour changer la situa-

tion, des notables citadins et ruraux ont souhaité et espéré arracher des droits ci-

viques en respectant les institutions et la légalité. Certains d’entre eux avaient fait 

des études et étaient imprégnés de culture occidentale comme les docteurs Ben-

jelloul et Saadane. Mariés à des femmes françaises, ces deux médecins croyaient 

pouvoir vaincre l’hostilité des colons en se réclamant des principes universels de 

la république gravés dans la constitution française. Ils accusaient les colons de 

trahir les valeurs de la Révolution de 1789 et d’empêcher la France d’accomplir 

« sa mission civilisatrice » par l’école et par la liberté. Minoritaire parmi les Algé-

riens, ce courant avait néanmoins l’appui des autochtones qui avaient servi dans 

l’armée française, des petits employés des villes et même des oulémas qui, comme 

Abdelhamid Ben Badis, enseignaient que la citoyenneté française n’était pas in-

compatible avec l’islam. Sa vision était que la société algérienne avait besoin de 

la France pour s’émanciper et que l’obstacle à surmonter était constitué par les 

17



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

démocratie, comme idéologie politique moderne, est née en Europe, les colonies 

n’en avaient pas bénéficié. L’Europe a unifié l’histoire mondiale en rapprochant 

les peuples, mais son passé portera la marque indélébile du racisme colonial et des 

profondes injustices à l’endroit des populations non européennes à qui était refusé 

le droit d’avoir une Nation et un Etat. C’était peut-être là la ruse hégélienne de 

l’histoire qui a consisté à imposer la forme nationale d’organisation politique alors 

que l’Europe avait mobilisé toutes ses forces militaires pour empêcher la naissance 

des Etats-nations en Afrique, en Asie et en Amérique Latine.  La radicalité de la 

domination coloniale portait en son sein sa destruction qui allait être provoquée 

par le nationalisme local qui, paradoxalement, au moins dans le discours, se ré-

clamait des idéologies libérales ou révolutionnaires de l’Europe. C’est en effet au 

nom de la démocratie que les nationalistes ont mobilisé les peuples colonisés. Cer-

tains leaders n’hésitaient pas à emprunter au marxisme ses concepts pour dénoncer 

l’exploitation des peuples sous domination coloniale.

d.	 L’apparition du nationalisme chez les autochtones   

La domination coloniale a transformé profondément la société locale en brisant ses 

cadres traditionnels et en donnant naissance à une conscience nationale aspirant 

à former une nation et à construire un Etat. Les élites traditionnelles, qui tiraient 

leur légitimité du savoir religieux en rapport avec les confréries, ont été détruites. 

Certaines familles maraboutiques ont noué des alliances avec l’ordre colonial qui 

utilisait leur prestige pour se faire accepter par la population rurale. Au début du 

20èm siècle, le monde rural était épuisé, abandonnant la résistance violente. Le 

dernier soulèvement de tribus a eu lieu en 1916 dans la région montagneuse des 

Aurès. L’ordre colonial n’était pas accepté pour autant. La contestation prendra 

des formes pacifiques dans les villes, empruntant son langage à la culture poli-

tique occidentale pour revendiquer les libertés d’association et d’expression. Une 

16



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

et étaient mobilisés dans l’armée si la France était en guerre. Tous les deux avaient 

les mêmes devoirs mais ils n’avaient pas les mêmes droits. Le législateur avait 

trouvé le prétexte de l’islam pour justifier cette inégalité. Le colon répétait que, 

pour être Français, il fallait renoncer au droit musulman, ce qui veut dire renoncer 

à être musulman. Mais ceci n’est qu’un subterfuge pour empêcher les autochtones 

à prendre part à l’élection des assemblées parce que l’administration savait que les 

délégués élus par les autochtones auraient décidé une politique qui ne favoriserait 

pas exclusivement les colons.

Colonialisme et démocratie ne font pas bon ménage parce que le premier refuse 

l’universalité des droits civiques que suppose la deuxième. La contradiction de la 

domination coloniale est qu’elle détruit les cadres sociaux traditionnels et brise 

les groupes, mais en même temps, elle refuse que les individus choisissent leurs 

représentants. Elle prend prétexte sur la culture ou sur la religion pour refuser la 

citoyenneté à la majorité de la population, comme si la culture des groupes sociaux 

était une essence insensible aux changements de l’histoire. Le fonctionnement po-

litico-juridique de l’Algérie coloniale était anti-démocratique alors que la France 

se prévalait d’une culture universelle, humaniste et démocratique. Les colons d’Al-

gérie avaient constitué des lobbys très puissants à Paris, à l’Assemblée nationale, 

et s’opposaient à toute tentative de réforme qui viserait à donner des droits aux 

autochtones. De nombreux hommes politiques comme Georges Clémenceau, ou 

des militaires comme Hubert Lyautey, ont défié ces lobbys mais ont dû renoncer 

à aller jusqu’au bout. Découragé, Lyautey a écrit en 1830 : « Je crois la situation 

incurable. Les colons français ont une mentalité … avec les théories sur les races 

inférieures destinées à être exploitées sans merci. Il n’y a chez eux ni humani-

té ni intelligence » (Weil 2002). L’exemple de l’Algérie montre que l’expansion 

européenne des 18èm et 19èm siècles n’a pas appliqué les idées humanistes du 

siècle des Lumières qui enseignaient l’égalité et l’universalité. S’il est vrai que la 

15



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

constituer de vastes fermes agricoles. La loi Warnier, par exemple, promulguée en 

1873, stipulant que « nul n’est tenu à l’indivision », encourage les autochtones à 

démembrer l’héritage familial et à le vendre aux colons. Les leaders traditionnels 

et les dejmaates étaient forcément contre ces lois qui allaient affamer les groupes 

tribaux en cassant le lien juridique entre l’homme et la terre. Affichant leur hostili-

té à l’administration coloniale, les leaders des groupes tribaux appelaient au com-

bat, ce qui leur donnait une légitimité. Souvent issus de familles aristocratiques ou 

religieuses, ils étaient suivis parce que le combat concernait tous les membres de la 

tribu. Les décisions étaient prises après consultation et discussions pour avoir l’ad-

hésion de tous. Les tribus suivaient leurs chefs parce qu’elles avaient confiance en 

eux. Si la démocratie établit la confiance entre les groupes et leurs leaders, nous 

pouvons conclure que la culture politique des Algériens au 19èm siècle n’était pas 

incompatible avec la démocratie. 

c. Les autochtones, des sujets sans droits civiques

L’ordre colonial reposait sur une contradiction insoluble et qui ne devait être ré-

solue que par une volonté politique profonde de réforme ou par la violence. Il ne 

reconnaissait pas les autochtones comme des personnes ayant des droits politiques 

dans leur pays et ne voulait pas les mettre sur le même pied d’égalité avec le co-

lon. Il a même légalisé l’inégalité devant la loi par le droit d’exception appliqué 

aux Algériens. Le sénatus-consulte de 1865 proclamait que les autochtones sont 

des sujets Français tandis que les émigrés venus d’Europe étaient naturalisés ci-

toyens Français. L’Algérie était française mais les autochtones n’étaient pas ci-

toyens parce que, s’ils avaient des droits civiques, ils mettraient fin légalement aux 

privilèges des colons. Le législateur avait trouvé cette subtilité entre les notions 

de citoyenneté et nationalité ou plutôt entre sujet et citoyen pour perpétuer l’ordre 

colonial. Autochtone et colon étaient Français et tous les deux payaient les impôts 

14



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

cadi rend de loyaux services à la France, il sera promu agha. S’il continue de mon-

trer une fidélité inconditionnelle, il sera promu à un niveau supérieur : bachagha. 

Tout ce personnel devait prouver sa fidélité à la France qui le récompensait en 

donnant des privilèges matériels et symboliques. L’administration française a créé 

de toutes pièces une élite artificielle pour être l’intermédiaire entre les autochtones 

et l’Etat colonial. Mais cette élite n’a émergé qu’après la défaite des tribus et la 

disparitions des élites traditionnelles de l’Algérie rurale.

Le fond du problème est que le personnel choisi par l’administration ne repré-

sentait pas les autochtones dans les institutions du gouvernement local. Il repré-

sentait au contraire l’administration coloniale auprès des autochtones. Les caïds 

étaient les auxiliaires des Français qui leur confiaient aussi la mission de réprimer 

toute attitude anti-française. Les caïds, aghas et bachaghas n’avaient aucune légi-

timité aux yeux des indigènes qui avaient peur d’eux parce qu’ils imposaient des 

amendes, saisissaient les biens et décidaient même de l’emprisonnement de ceux 

qui refusaient leur autorité. Dans les douars, leurs prérogatives étaient grandes et 

leurs comportements étaient arbitraires. Ils étaient corrompus au vu et au su de tout 

le monde, y compris de l’administration qui les poussait à pratiquer la corruption. 

Ils recevaient 10% des impôts qu’ils prélevaient, ce qui signifie que plus les impôts 

sont lourds, plus leur rémunération est grande. Pour toutes ces raisons, les élites in-

digènes désignées par l’administration n’avaient pas de crédibilité et ne jouissaient 

pas de la confiance des populations. Leur force provenait de la protection dont ils 

jouissaient de la part des autorités coloniales.

L’appropriation des terres exigeait l’amoindrissement de l’influence politique des 

chefs et leur remplacement par des leaders dociles. Il est en effet impossible  à un 

chef local de faire admettre les lois qui expropriaient les autochtones ou qui les 

incitaient à privatiser les terres pour ensuite les vendre à des colons pressés de 

13



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

ploi précaire pour subsister. Croyant protéger les autochtones, le sénatus-consulte 

de 1863 a eu l’effet contraire de l’objectif proclamé. Il a inséré les Algériens dans 

l’économie monétaire alors que les groupes sociaux n’étaient pas préparés : pas 

d’école, pas de formation professionnelle et pas d’institutions. 

b. La fabrication d’une élite politique artificielle

Ce même sénatus-consulte a créé une nouvelle unité administrative, le douar qui 

devait remplacer la tribu, difficile à identifier et à dompter. La société algérienne 

était différente de la société française sociologiquement et politiquement. A la 

campagne, elle était organisée en tribus qui s’autogéraient sans les services de 

l’Etat central. L’administration française a cherché à briser la tribu pour impo-

ser la volonté de l’Etat en créant le douar qui ressemble au canton français rural. 

L’initiative aurait été louable si les autochtones avaient été libres d’élire leurs re-

présentants. La réorganisation administrative du pays n’avait pas pour objectif de 

moderniser les institutions mais visait seulement à soumettre la population rurale 

à la volonté des colons. Le douar a été créé pour être érigé en circonscription ad-

ministrative avec des frontières délimitées afin de contrôler la population rurale 

en désignant ses représentants. Il était dirigé par une djemaa composée d’indivi-

dus qui acceptaient toutes les directives en disant oui à toute demande de l’admi-

nistration coloniale, d’où l’expression méprisante de béni-oui-oui utilisée par les 

Français à leur endroit. Un caïd désigné par l’administration était à la tête de la 

djemaa dont les membres sont aussi choisis et non élus. L’administration essayait 

de corrompre des personnes issues de lignages aristocratiques pour leur attribuer 

la fonction de caïd. Quand elle n’en trouvait pas, elle se tournait vers des familles 

anonymes qui deviennent riches et fidèles. Beaucoup de caïds ne savaient ni lire 

ni écrire et n’avaient pas des qualités pour être chef. Ils étaient cependant imposés 

par l’administration qui cherchait à promouvoir une élite servile et docile. Si le 

12



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

comme mécanisme d’intégration, n’est propre ni à la modernité ni à l’Europe.  Ce 

que les militaires français n’aimaient pas, c’est que les tribus étaient aussi des uni-

tés politiques avec encadrement qui montrait que les chefs, aux différents échelons 

de la hiérarchie, avaient un enracinement sociologique qui leur donnait légitimité 

et autorité. En 1856, le ministre Français de la Guerre déclarait : « Le but assigné 

à l’autorité, en matière administrative, est la désagrégation de la tribu ». Au 19èm 

siècle, la question politique fondamentale était la question de la terre sur laquelle 

vivait la majorité des Algériens. Or les Français voulaient acquérir cette terre par la 

force ou par l’argent, ce qui a provoqué la résistance armée des tribus dirigées par 

les djouads (noblesse d’épée) ou par des chorfa (noblesse religieuse). En situation 

de guerre, les groupes sociaux font apparaître des leaders légitimes pour rassem-

bler le plus grand nombre.

L’histoire des lois foncières de l’Algérie du 19èm siècle révèle la volonté de la 

France d’encourager l’installation d’un peuplement européen à qui seront données 

les terres des autochtones. Peu après le débarquement de 1830, les lois de 1844 et 

de 1846 couvrent tous les vices de forme de vente de terrain par un autochtone à un 

Européen. La vente devient légale même si le vendeur n’a pas de titre de propriété. 

La loi de 1851 va plus loin, déclarant que les terres ‘arch sont des biens publics 

et donc appartiennent à l’Etat (théorie juridique de la nue-propriété). Fondée sur 

la confusion grossière entre biens collectifs et biens publics, cette loi dépossèdera 

les tribus des terrains de parcours dont elles avaient besoin pour faire paître les 

troupeaux. Le sénatus-consulte de 1863 voulait réparer cette injustice et a reconnu 

la propriété des terres ‘arch aux tribus. Il a cependant accéléré le démembrement 

des groupes tribaux en encourageant la propriété foncière individuelle qui don-

nera naissance à une paysannerie pauvre et à un prolétariat agricole. Les paysans 

pauvres finiront par vendre leurs lots de terrain aux colons pour aller travailler 

comme ouvriers agricoles dans leurs fermes ou pour aller en ville chercher un em-

11



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

et dans les montagnes, les tribus ont résisté, et l’armée a mis 50 ans pour les briser 

définitivement. Celles-ci ne se sont pas soulevées simultanément et partaient en 

guerre en ordre dispersé en l’absence d’une conscience nationale qui naîtra bien 

plus tard. Il y a peu d’études qui montrent les formes de mobilisation et l’organi-

sation politique de ces soulèvements. Dans le champ académique, c’est surtout le 

point de vue occidental qui a été mis en avant pour montrer que les rebelles étaient 

des fanatiques sanguinaires qui avaient la haine de la civilisation. Une recherche 

historique, du point de vue des subalternes, pour reprendre une notion constitutive 

des études postcoloniales, est nécessaire pour montrer que, du côté des colonisés, 

il y avait une organisation sociopolitique qui avait sa rationalité et une adhésion à 

une vision du monde qui donnait du sens à l’existence des groupes et des indivi-

dus. L’ordre colonial s’est bâti avec violence en s’opposant à la culture locale et 

en détruisant l’équilibre écologique et l’environnement naturel des tribus victimes 

d’expropriations de terres que l’administration donnait aux colons venus d’Eu-

rope. Nous avons vu dans la section précédente que les membres des tribus ont 

besoin de vastes territoires pour élever les troupeaux de moutons. Ces terres étaient 

propriété collective et étaient inaliénables et indivisibles. Or l’administration vou-

lait les prendre soit par la force militaire soit par les transactions financières, ce 

qui suscitait la colère des tribus. Les soulèvements étaient suivis par des expropria-

tions foncières, en guise de punitions collectives, qui provoquaient la dislocation 

des tribus. Celles-ci ne pouvaient pas nourrir leurs membres si elles ne possédaient 

pas de vastes territoires. Un cycle infernal révoltes-expropriations-révoltes s’était 

mis en place.

De 1830 à 1880, des combats féroces ont opposé l’armée française aux tribus qui 

se battaient pour leur survie. Cette résistance était organisée par des leaders qui 

émergeaient des djemaates qui étaient des organes de consultation et de décision 

au niveau des groupes. La notion même de djemaa indique que la démocratie, 

10



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

leverser cette structure socio-politique et donnera naissance à une administration 

centralisée autoritaire que les Algériens considèrent comme hostile et étrangère à 

leurs préoccupations sociales et politiques. L’Afrique du Nord a connu l’Etat-na-

tion jacobin avec la domination coloniale qui a modifié l’organisation politique 

de la société en cassant les tribus et en intégrant les villages dans la hiérarchie de 

l’administration centralisée. 

II.	 L’organisation administrative durant la période coloniale 

En occupant Alger et les principales villes côtières, l’armée française a mis fin à 

l’administration beylikale et a détaché l’Algérie de l’Empire Ottoman. Il s’en est 

suivi une période de tâtonnement au cours de laquelle les militaires cherchaient le 

type de hiérarchie administrative pour pacifier le pays au profit de l’ordre colonial. 

Il y a eu l’intermède de l’Emir Abdelkader qui a unifié les tribus pour s’opposer 

militairement à l’occupation coloniale. Sa résistance a duré 17 ans (1830-1847) au 

cours desquels il a tenté de créer un Etat fondé sur une nouvelle administration. Il 

a échoué parce que le rapport de force militaire était en faveur de l’armée française 

qui était mieux organisée et mieux équipée. L’Etat colonial se construira sur la 

violence qui soumet les tribus à l’obéissance et leur prend les terres pour renforcer 

le peuplement agricole européen. A cette fin, il met en place une élite autochtone 

artificielle après avoir détruit les élites traditionnelles locales. L’ordre colonial qui 

se dessine dès le milieu du 19èm siècle sera fondé sur l’inégalité juridique entre 

sujets musulmans et citoyens français. Cette injustice donnera naissance à un na-

tionalisme algérien qui se radicalisera après la Seconde Guerre Mondiale. 

a. La résistance des tribus et les expropriations foncières

A l’exception de Constantine, à l’est du pays, les grandes villes n’ont pas eu les 

moyens de s’opposer à l’occupation. A l’inverse, à la campagne, dans les plaines 

9



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

négociations. Les saints appartiennent à des tribus mais ne prennent pas part aux 

conflits et ne sont pas armés, ce qui leur donne une autorité symbolique de faiseurs 

de paix. Il y a deux voies d’accès à la sainteté : soit par hérédité remontant au 

prophète (sharif), soit par la connaissance des sciences religieuses. L’autorité du 

saint est, dans les deux cas, charismatique et repose sur la croyance que le saint a 

des dons qui lui donnent un pouvoir sur les hommes et sur la nature. Il faut souli-

gner cependant que la règle générale est la paix et non la guerre. Les saints et les 

djemaates (pluriel en arabe de djemaa)) jouent un rôle crucial dans la résolution 

des conflits mettant fin à la logique belligérante de la segmentarité. Le pouvoir des 

saints est religieux et celui de la djemaa est civil, ce qui signifie que, dans l’Al-

gérie précoloniale, il y avait une séparation du religieux et du politique. . La dje-

maa s’occupe des affaires profanes de la tribu ou du village, et les saints ont pour 

domaine le sacré qu’ils partagent avec les oulémas, docteurs de la Loi religieuse 

installés dans les villes.

Les saints sont des personnages religieux mais il peut arriver qu’ils sortent de 

leur rôle pour devenir des chefs politiques qui mobilisent plusieurs tribus pour dé-

fendre une conception religieuse souvent puritaine. Plusieurs dynasties en Afrique 

du Nord ont été renversées par des tribus dirigées par un saint qui considère que 

l’ordre moral islamique n’est pas respecté. Ibn Khaldoun a montré dans son œuvre 

ce mécanisme d’émergence de nouvelles dynasties fondées par des saints qui 

prônent un islam puritain.

En conclusion de cette partie historique, il faut retenir que, dans la période pré-

coloniale de l’Algérie, les communautés humaines étaient autogérées localement. 

Elles avaient des organes et des fonctions qui assuraient la reproduction sociale 

sans intervention de l’Etat central régnant dans les villes et perçu comme une or-

ganisation prédatrice. L’Etat colonial qui se met en place au XIXèm siècle va bou-

8



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

groupes de la tribu aux mécanismes de décision. C’est par conséquent un organe 

démocratique parce que les membres de la tribu se sentent représentés en son sein 

et acceptent ses décisions. Aucune personne ne pourrait penser qu’un membre de 

la djemaa utilise celle-ci pour ses propres intérêts. Il est vrai, comme l’a montré 

Pierre Bourdieu dans ses travaux ethnographiques sur la Kabylie, que la culture 

des gens donne plus d’importance au capital social qu’au capital économique(1).  

La djemaa fonctionne au consensus pour éviter les conflits entre majorité et mi-

norité. Les discussions interminables en son sein sont destinées à convaincre pour 

avoir une position commune. Ses membres ne sont pas élus parce qu’elle n’est pas 

une instance qui représente les individus. Son fonctionnement est démocratique 

mais présente cependant des différences majeures avec la démocratie moderne. 

Premièrement, c’est une démocratie qui exclut les femmes et les jeunes. Deuxiè-

mement, elle vise à protéger le groupe et non les individus ; enfin, troisièmement, 

elle est unanimiste du point de vue idéologique. La critique du droit musulman ou 

la remise en cause du rôle des saints n’est pas acceptée. L’idéologie sur laquelle re-

pose la djemaa est holiste dans le sens où elle défend le groupe et non l’individu ou 

la liberté d’expression des individus. Il est par exemple inacceptable que le droit 

musulman ou le ‘orf (les coutumes) ou les saints soient critiqués. La djemaa est un 

mécanisme politique d’intégration de la tribu et, dans ce sens, elle est un organe de 

participation démocratique. Elle n’accepte pas que les décisions soient prises par 

un chef dans l’intérêt de son groupe ou de son lignage.

d.	 Les saints comme faiseurs de paix   

Quand la djemaa s’avère incapable d’empêcher un conflit avec une tribu voisine 

ou à l’intérieur de la tribu, les saints interviennent pour l’arrêter sur la base de 

1	Karl Polanyi l’a aussi montré, pour d’autres sociétés, en utilisant l’expression « embedded » pour 

signifier que les rapports économiques sont encastrés dans les relations sociales.    

7



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

qui habitent les montagnes, il y a surtout la propriété privée. Il faut souligner que 

le régime privé de la propriété est lié à la sédentarité. Dans les tribus sédentaires, 

les sous-groupes sont organisés en villages, et là aussi il y a des djemaa, compo-

sées de représentants de villages appelés dechras. Les tribus sédentaires des mon-

tagnes n’ont pas de surfaces suffisamment vastes pour produire les céréales. Ils 

produisent des olives, pour la fabrication de l’huile, des fruits (figues sèches entre 

autres) et de l’artisanat. Ils échangent ces produits avec les tribus semi-nomades 

qui leur fournissent en échange des céréales. Le plat principal est le couscous qui 

est fait avec la semoule (céréales) et la viande ou le lait. Par conséquent, l’écono-

mie de l’Algérie précoloniale est essentiellement agro-pastorale pour satisfaire les 

besoins alimentaires des groupes sociaux. 

L’organisation foncière et le partage des terres de parcours pour les troupeaux sont 

cruciaux pour la production de céréales, de viande et de lait qui diminuent en cas 

de sècheresse. La dépendance de la pluviométrie accroît les risques de conflit entre 

tribus mais aussi à l’intérieur d’une même tribu. Pour éviter ce risque, la tribu se 

dote d’un organe qui gère les biens communs au profit du groupe, organe appelé 

djemaa. C’est un comité  composé de représentants de farkates ou branches. La 

djemaa est un corps qui rassemble les représentants des lignages les plus puissants 

et les plus respectés, intégrant aussi les sages du groupe. Sa mission est de gérer les 

biens communs de la tribu et d’arbitrer les conflits d’intérêts entre groupes. Cela 

consiste à faire des programmes d’utilisation des terres ‘arch à des fins de parcours 

de troupeaux ou à des fins de culture céréalière. La djemaa répartit aussi l’accès à 

l’eau qui est une question sensible. Dans les oasis du sud, il y a un système com-

plexe de mesure des quantités d’eau appelé les fogaras. Par conséquent, le rôle de 

la djemaa est vital pour la tribu pour éviter de tomber dans l’anarchie. Son autorité 

provient de sa représentativité, du capital social de ses membres et de la confiance 

que lui donne la tribu ou le village. La djemaa assure la participation de tous les 

6



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

deux personnes appartenant à des groupes différents peut déboucher sur une guerre 

entre deux grandes tribus par le jeu des alliances. Les gens gardent en mémoire des 

conflits entre tribus qui ont fait apparaître des haines ancestrales. Par conséquent, 

ils évitent au maximum des confrontations armées où il y aura des pertes humaines 

de part et d’autre. Les vieux prônent la sagesse pour garantir la paix en rappelant 

que la racine du mot islam est paix.

c.	 La tribu et son leadership : la djemaa

En Afrique du Nord, pour des raisons écologiques, l’équilibre homme/nature est 

précaire. La semi-aridité des terres et la rareté de l’eau ont influé sur l’organisa-

tion sociale pour tirer le meilleur avantage de la nature et aussi sur l’organisation 

politique pour éviter ou limiter les conflits. A l’arrivée des Français en 1830 en 

Algérie, 80% de la population vivait à la campagne, soit dans des tribus, installées 

dans les plaines, soit dans des villages situés dans les montagnes. En Algérie, la 

tribu prédomine parce que les montagnes sont moins nombreuses que les plaines. 

La tribu n’est pas un cadre rigide et son peuplement se reconstitue, selon Jacques 

Berque, tous les trois siècles par déplacements et recompositions(1). Elle est une 

organisation socio-politique adaptée à l’écologie  environnante pour produire les 

moyens de subsistance. Il est à remarquer que, plus l’activité agricole est liée à 

l’élevage des troupeaux, plus les terres sont la propriété collective de la tribu, 

terres appelées ‘arch. A l’inverse, plus l’activité agricole est céréalière ou arbo-

ricole, plus les terres sont propriété privée dite melk. La forme juridique de la 

propriété correspond aux capacités de la terre à nourrir les hommes. L’organisa-

tion sociale et politique est structurée pour assurer la reproduction matérielle du 

groupe. Chez les tribus semi-nomades, la propriété foncière privée est très faible 

par rapport à la prédominance de la propriété collective. Chez les tribus sédentaires 

1	 Jacques Berque, « Qu’est-ce qu’une tribu Nord-Africaine »

5



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

du pouvoir central et qui payent les impôts. En Algérie, ces populations sont ap-

pelées ra’iya (terme arabe qui signifie sujets) et au Maroc, elles sont appelées 

makhzen. Ces deux termes sont en opposition avec le mot siba qui signifie en arabe 

rébellion ou insoumission. L’opposition ra’iya /siba est le trait principal du champ 

politique et le pouvoir central en tient compte. En cas de conflit en territoire siba, 

il intervient pour favoriser une partie contre une autre afin de nouer des alliances 

ou de susciter des fidélités. Toute sa stratégie est d’affaiblir le siba de l’intérieur. 

Cependant, il faut noter que le siba n’est pas un espace de guerre permanente ou 

le lieu d’une anarchie chronique. Il y avait une paix sociale garantie par les méca-

nismes de la segmentarité et par l’autorité des saints.  

L’anthropologue Ernest Gellner a utilisé l’approche de Hobbes pour tenter de 

comprendre la société nord africaine avant la domination française. Il conclut que 

la société nord africaine ne correspond pas à l’état de nature du modèle de Hobbes 

bien qu’il n’y ait pas d’Etat central dans une grande partie du territoire et qu’il 

n’existe pas d’organe exerçant le monopole de la violence légitime. La paix, selon 

son analyse, est assurée par la segmentarité, par la djemaa et par les saints que tout 

le monde craint. La segmentarité est le principe selon lequel les alliances, en cas de 

conflit, se forment sur le critère de la solidarité lignagère. Le proverbe qui illustre 

la segmentarité est le suivant : « moi contre mes frères, mes frères et moi contre 

mes cousins, mes cousins, mes frères et moi contre les autres ». Cette approche a 

été critiquée pour son fonctionnalisme et sa rigidité mais elle demeure pertinente 

dans une certaine mesure parce qu’elle exprime un ethnocentrisme qui est présent 

dans toutes les sociétés. Des historiens et des anthropologues ont montré que beau-

coup de conflits n’obéissent pas mécaniquement à la logique de la segmentarité 

qui est un vecteur de guerre mais aussi de paix dans des régions sans Etat. Com-

ment est-ce possible ? Les individus forment des groupes tribaux qui entretiennent 

des rapports pacifiques par la dissuasion mutuelle et savent qu’un conflit entre 

4



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

Sultan provenant des impôts prélevés dans la province. L’allégeance était formelle 

mais la prière du vendredi à la mosquée se faisait au nom du Sultan qui était 

perçu comme le protecteur des terres de l’islam contre les menaces de l’Europe 

chrétienne. Le Dey avait les fonctions de Chef d’Etat et s’appuyait sur un appareil 

militaire dont la fonction principale était de repousser les incursions des Portugais 

et des Espagnols, d’assurer la paix dans les villes et les campagnes environnantes 

et de prélever les impôts dont une partie était transférée à Istambul sous forme 

de cadeaux. La capitale, Alger, et les villes de province étaient le siège du com-

mandement militaire, des services fiscaux et de l’administration judiciaire. Les 

gouvernés, citadins et ruraux, demandaient principalement à ce que les préceptes 

de l’islam soient respectés. Le Dey avait trois représentants à l’intérieur du pays 

qui s’appelaient les Beys. Il y avait le Beylik de Constantine (à l’est du pays), le 

Beylik de Médéa (le centre) et le Beylik d’Oran (à l’ouest). Le mot beylik est uti-

lisé par les anciennes générations pour désigner l’Etat ou les services publics. Le 

Bey résidait en ville et son autorité sur l’arrière-pays était limitée à la capacité de 

son armée à aller prélever les impôts au-delà d’une certaine distance. Cependant, 

comme dans l’Europe médiévale, les communautés locales avaient une grande 

autonomie dans leur gestion. Il faut rappeler que c’est seulement dans la modernité 

que l’Etat est devenu une organisation tentaculaire.  

b.	 Opposition ra’iya/siba et segmentarité

La caractéristique des pays d’Afrique du Nord est la présence d’un vaste territoire 

dit siba où vivent les tribus qui refusent de payer les impôts et qui défient l’autorité 

du Dey et des Beys. Ces tribus résident soit dans des montagnes difficilement 

accessibles, soit dans des plaines très vastes où les armées du pouvoir central 

sont militairement vulnérables. A l’inverse, les territoires proches des villes sont 

occupés par des populations, tribales ou villageoises, qui reconnaissent l’autorité 

3



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

la société autochtone a donné naissance à des élites nationalistes modernes, avec 

différents courants, pour exprimer les revendications politiques. C’est le courant 

radical du nationalisme qui a pris le pouvoir à l’indépendance et qui a construit 

un Etat sur la base de l’utopie populiste supposée le mettre au service du peuple. 

Le nationalisme algérien a un contenu démocratique mais son idéologie populiste 

tourne le dos au droit, à l’alternance électorale et à la liberté d’expression, ce qui 

l’a mené à l’échec par rapport à ses promesses.

I.	 L’organisation socio-politique de l’Algérie précoloniale

Durant la période coloniale, l’Algérie avait une organisation sociale et ad-

ministrative qui correspondait à la division de son espace en villes, plaines 

et montagnes. Les villes et une partie des plaines étaient sous le contrôle 

politique du pouvoir central, mais les tribus des plaines lointaines et des 

montagnes défiaient l’Etat à qui elles refusaient de payer les impôts. L’ap-

pareil administratif ne couvrait pas tout le pays marqué par l’opposition 

entre tribus ra’iya et tribus siba. Ceci ne veut pas dire qu’une partie de 

l’Algérie vivait dans l’anarchie ou sous la tyrannie de seigneurs de la 

guerre. Il y avait une paix sociale assurée par le mécanisme de la segmen-

tarité. Les conseils de sages des tribus, organes apparentés à une forme de 

démocratie locale, et les saints participaient au maintien de la paix.

a.	 L’administration beylicale

Avant 1830, date de l’arrivée des Français en Afrique du Nord, l’Algérie était une 

région qui appartenait à l’Empire Ottoman. Cet empire était si vaste que son unité 

politique n’était possible que grâce à l’autonomie des provinces et à la décentra-

lisation de la gestion politique au niveau local. En Algérie, le Sultan d’Istambul 

était représenté par le Dey d’Alger qui envoyait chaque année des présents au 

2



Al – naqd Al Thaqafi                                                                             N°: 01 Décembre 2013

La question démocratique entre culture et histoire en Algérie

LahouariAddi, professeur de sociologie à l’Institut d’Etudes Politiques de Lyon

Université de Lyon, France

Professeur Invité à Georgetown University

Les pays d’Afrique du Nord sont dirigés depuis plus d’un demi-siècle par des ré-

gimes autoritaires menacés aujourd’hui par une opposition islamiste qui sera pro-

bablement aussi autoritaire si elle arrive au pouvoir. Beaucoup de spécialistes de 

la région, des universitaires, des journalistes… se demandent si l’autoritarisme ne 

s’explique pas par des raisons culturelles ou par l’histoire. Dans cette étude, nous 

montrerons, avec l’exemple de l’Algérie, que les cultures humaines ne sont pas 

incompatibles avec la démocratie puisque, aussi bien la culture que la démocra-

tie recherchent le bien commun (public good). L’organisation traditionnelle de la 

société algérienne fonctionnait avec la djemaa, organe politico-social fondé sur le 

consensus dans la direction des affaires du groupe. A l’indépendance, les militaires 

ont pris le pouvoir et ont imposé un régime autoritaire, mais ce n’était pas une prise 

de position contre la démocratie. Au contraire, ils estimaient que le multipartisme 

et les élections profiteraient seulement aux élites et non aux couches sociales les 

plus pauvres de la société.

Nous nous intéresserons d’abord à l’organisation sociale de l’Algérie précoloniale 

pour souligner l’importance de la djemaa (I). Nous montrerons ensuite les boule-

versements provoqués par l’ordre colonialqui a détruit les tribus et qui a pris leurs 

terres pour les donner aux colons venus d’Europe. A cet effet, l’ordre colonial a 

fabriqué une élite autochtone artificielle pour justifier l’exclusion des Algériens 

de la protection de l’Etat de droit réservé exclusivement aux colons (II). Après 

la défaite militaire des tribus qui avaient résisté pendant plus d’un demi-siècle, 

1



.



Sommaire

La question démocratique entre culture et histoire en
 Algérie
LahouariAddi, professeur de sociologie à l’Institut d’Etudes Politiques de Lyon
Université de Lyon, France

01



.



Al – naqd Al Thaqafi
Revue  Scientifique  semestrielle

Editée par un ensemble d’Enseignants de L’Université  de Tlemcen 

Son Emblème
 ‘’  On doit savoir  tous ceux qui est préinscris pour  se progresser , et on

 le  savait pas pour se régresser ‘’

N°: 01 Décembre 2013
ISSN : 2352 -9903


	_GoBack

