


Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

Bibliographie succinte:

AddiLahouari, De I’Algérie précoloniale a 1I’Algérie coloniale, ENAL, Alger,
1985

AddiLahouari, L’impasse du populisme, ENAL, Alger, 1991

AddiLahouari, Algérie : une expérience de modernisation postcoloniale, Bar-
zakh, Alger, 2012

Ageron Charles-Robert, Les Algériens musulmans et la France : 1870-1919,
PUF, Paris, 1967

Asiwaju Anthony, « Control through Coercion. A Study of the Indigenat
Regime in French West African Administration : 1887-1947 » in Bulletin de
I’'IFAN, 41, Dakar, 1979

Bourdieu Pierre, Algérie 1960, éditions de Minuit, Paris, 1967

Bourdieu Pierre et SayadAbdlemalek, Le déracinement, éditions de Minuit,
Paris, 1966

Collot Claude, Les institutions de I’Algérie durant la période coloniale (1830-
1962), CNRS Paris et OPU Alger, 1987

Harbi Mohamed, Aux origines du populisme en Algérie, Christian Bourgois,
Paris, 1974

Geertz Clifford, Islam Observed, 1968

Gellner Ernest, Saints of the Atlas, 1967

Gellner Ernest, Nations and Nationalism,

LecourGrandmaison Olivier, De I’indigénat. Anatomie d’un monstre juri-
dique: le droit colonial en Algérie et dans ’empire francais, La Découverte,
Paris, 2010

Weil Patrick, Qu’est-ce qu’un Francais. Histoire de la nationalité francaise

depuis la Révolution, Grasset, Paris,2002

30



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

d’institutions pour le véhiculer, le mécontentement populaire s’est emparé du sa-
cré pour s’exprimer sur la place publique. Le conflit politique a alors pris une
tournure violente, surtout apres I’annulation par 1’armée des élections remportées
par les islamistes en décembre 1991. Le pays a connu une décennie de terrorisme
et de contre-terrorisme invraisemblables par la cruauté des groupes armés et des
services de sécurité. Cette situation est le résultat de la négation par I’utopie popu-

liste des divergences politiques a I’intérieur du corps social.

Conclusion

L’Algérie a une culture traditionnelle treés riche qui provient de son passé et qui
donne de I’importance a la solidarité et a 1’égalité. Sous la domination coloniale,
cette culture s’est transformée mais les sentiments d’égalité et de solidarité ont
persisté et se sont méme renforcés dans le combat mené contre les injustices de
I’ordre colonial. Issue de ce combat, I’idéologie nationaliste est égalitaire et popu-
liste, exprimant une conception prémoderne de la démocratie. Elle était cependant
a la recherche d’un ordre politique qui n’exclurait pas les couches sociales les plus
pauvres. L’échec du populisme a réaliser cet objectif ouvre la voie a la démocratie
moderne qui repose sur 1’alternance électorale, la liberté d’expression et le respect
des droits de ’Homme. Cette démocratie appartient désormais aux perspectives
historiques de I’ Algérie quelque soient les obstacles politiques et idéologiques qui

s’y opposent aujourd’hui.

29



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

ternalisme et son autoritarisme. Il cherche a répondre aux demandes sociales des
groupes dans le besoin et non a satisfaire les aspirations des individus a la liberté.
C’est le socialisme qui a attiré les leaders du Tiers Monde et non le libéralisme.
Celui-ci était percu comme une idéologie individualiste qui favorise les plus forts,
a ’inverse du socialisme qui met en avant les intéréts de la communauté nationale
et la solidarité entre ses membres. Pour cela, les divisions politiques a 1’intérieur
de la société sont niées et les partis et les syndicats sont interdits. L.’idéologie libé-
rale se construit sur I’hypothése que les membres de la communauté ont des inté-
réts divergents et que I’Etat respecte ces divergences dans le cadre de la loi, avec
le principe qu’il assume un réle d’arbitre entre les antagonismes de la société. Pour
I’idéologie populiste, I’Etat n’est pas un arbitre ; il est au service de la justice et des
plus pauvres. Cette conception de 1’Etat nie les divisions politiques et ne reconnait
pas aux individus des droits civiques. La négation des conflits politiques méne au
refus de la citoyenneté en posant comme principe que 1’individu ne défend pas lui-
méme ses droits, ¢’est I’Etat qui s’en charge. L utopie du projet de Boumédiéne,
qui voulait mettre 1’Etat au service du peuple, exprime la négation du politique et

de la citoyenneté.

Les conséquences de cette conception de 1’Etat seront cependant contraires a 1’ob-
jectif recherché parce que 1’utopie populiste étouffe la citoyenneté et dévitalise
I’Etat qui se détache de la population pour étre la proie de la corruption. Dans la
pensée de Boumédiéne, 1’Etat devait se mettre au service de la population, mais en
refusant que les membres de la communauté défendent Iégalement leurs droits et
que les dirigeants soient sanctionnés par 1’alternance ¢électorale, il a exposé I’Etat a
la corruption, au clientélisme et a I’arbitraire. C’est sur cette réalité que le régime
algérien a butté et s’est révélé incapable d’impulser le développement économique
qu’il a promis. Sans le vouloir, il a créé des inégalités sociales profondes qui ont
men¢é vers des formes de protestation violente comme les émeutes. N’ayant pas

28



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

le sentiment national est apparu sous la domination coloniale. L’Etat indépendant
a étendu I’échange monétaire et a continué le démantélement des structures tradi-
tionnelles. Il a imposé a tout 1’espace le monopole de 1’exercice de la violence et
n’admet plus le siba des groupes tribaux dissidents. Le nationalisme algérien n’a
pas cherché a restaurer la société traditionnelle et son organisation tribale détruite
par la colonisation. Au contraire, il a voulu libérer 1’individu des allégeances li-
gnageres pour en faire un administré qui obéit politiquement au pouvoir centralt.
Les nationalistes ont combattu 1’Etat colonial pour mettre a sa place un Etat au-
tochtone qui aura les mémes structures administratives. Ils se sont opposés a I’Etat
colonial mais, a I’indépendance, ils ont perpétué ses fonctions administratives. Au
fond, ce qui était reproché a I’Europe coloniale, ce n’était pas d’avoir transformé
la société ; c’était plutot d’avoir écarté les populations autochtones des bienfaits
de la modernisation. C’est ainsi que le nationalisme algérien a souhaité donner
aux Algériens la citoyenneté qui leur avait été refusée sous la période coloniale,

reconduisant les institutions introduites par la France coloniale.

Cependant, cette aspiration se réalise non pas dans un monde idéal mais dans une
situation historique réelle ou il faut tenir compte des intéréts des individus et des
groupes sociaux et aussi de leurs représentations qui ne correspondent pas forcé-
ment a la réalité. En Europe, la construction étatique et la construction nationale
se sont déroulées dans la violence sous la pression des forces du marché avide
de main d’ceuvre libre. La bourgeoisie a influencé la construction de I’Etat en lui
donnant un fondement idéologique libéral et elle s’est souciée de poser des limites
au pouvoir exécutif pour assurer la liberté compléte de la sphére marchande. La
construction de I’Etat dans les pays du Tiers Monde, et en Algérie en particulier,
n’a pas suivi cette voie parce que le nationalisme du Tiers Monde est sensible a
I’injustice contre laquelle il s’est formé. A 1’indépendance, le nouvel Etat cherche-
ra a assurer la justice et non la liberté. C’est ce qui explique tout a la fois son pa-

27



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

Pour désamorcer la critique de pouvoir personnel qui lui avait été adressée, Houari
Boumédiene accepte de faire élire en 1977 une Assemblée nationale composée de
députés du parti unique. Il meurt en 1978, laissant un régime qui fonctionne au
charisme du leader plutét qu’aux institutions. Les militaires désignent le colonel
Chadli Benjedid pour lui succéder alors qu’il n’a pas ses qualités. Pour donner a
Chadli Benjedid une 1égitimité institutionnelle, il est présenté par le parti comme
candidat unique a 1’¢élection présidentielle. Une fois ¢lu, il dissout le Conseil de
la Révolution et promet de respecter la constitution. Le nouveau président est vite
confronté aux limites du modele de développement reposant essentiellement sur
les exportations des hydrocarbures. Il introduit des réformes économiques et po-
litiques apres les émeutes d’octobre 1988. Les militaires acceptent a contrecceur
d’abandonner le systeme du parti unique mais la démocratie n’est pas pour autant
acceptée puisque 1I’administration truque les élections. Depuis les années 1990,
le systéme politique algérien connait deux légitimités concurrentes : la 1égitimité
historique incarnée par I’armée qui veut continuer d’étre la source du pouvoir, et
la Iégitimité électorale qui se fraye un chemin et qui finira par s’imposer comme
unique source du pouvoir. L’échec du populisme autoritaire, dont nous avons vu
qu’il est apparu en réaction de I’injustice de 1’ordre colonial, débouchera sur des
formes de démocratie pour combler le foss¢, aujourd’hui trop grand, entre I’Etat
et la société. Les militaires comprendront, avec le temps, que la démocratie est
le meilleur moyen de préserver la paix sociale et d’éviter la violence dans la vie

politique.
C. Les contradictions du populisme

L’histoire des anciens peuples colonisés contient une contradiction majeure. Ils ont
combattu I’Europe coloniale mais ils lui ont emprunté ses institutions. En Algérie

comme ailleurs dans le Tiers Monde, I’Etat est en effet une création européenne et

26



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

n’aime pas le pouvoir local. Les nationalistes algériens détestent-ils le maire parce
qu’ils leur rappellent la puissance des municipalités de I’ordre colonial qui domi-
nait excluait les autochtones? C’est peut-étre ce qui explique que 1I’Etat indépen-
dant a enlevé aux mairies tous les pouvoirs pour les concentrer dans les mains du
wali. Pour protéger le peuple, il fallait barrer la route a la société civile pour ne
laisser aucun espace a des groupes qui ne dépendent pas du parti ou du gouver-
nement. Les syndicats des travailleurs et les associations d’étudiants sont sous le
contrble du part et toute activité autonome est considérée comme une menace pour
I’unité nationale et la stabilité du pays. Le populisme du régime est incompatible
avec |’existence d’une société civile autonome, et c’est 1a que résident ses contra-

dictions.

Le schéma populiste se construit autour d’un pouvoir exécutif fort qui tire sa 1¢-
gitimité non pas des élections mais de I’armée détentrice de la souveraineté na-
tionale. Tous les pouvoirs (judiciaire, 1égislatif, syndical, religieux, etc.) doivent
étre subordonnés au pouvoir exécutif qui ne tolére pas aussi la liberté de la presse.
L’Etat s’engage a donner des droits sociaux — emploi, logement, scolarisation, san-
té ...- mais il exige que les citoyens renoncent a leurs droits politiques. En 1976,
Houari Boumédiéne a officialisé ce contrat entre lui et le peuple en soumettant a
référendum La Charte nationale — discutée pendant deux mois dans tout le pays
— qui contenait les orientations idéologiques du régime du parti unique. Le texte a
été plébiscité a 99%, ce qui a donné une nouvelle légitimité populaire & Boumé-
diéne. La Charte nationale était devenue la référence idéologique essentielle et le
régime tirait d’elle sa 1égitimité. La politique du gouvernement devait obéir a ses
orientations idéologiques sous peine de trahir le contrat entre les gouvernés et les

gouvernants.

25



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

Ces actions généreuses sont dans le prolongement des aspirations du mouvement
national que I’Etat indépendant voulait réaliser. Tout ce que la France coloniale
avait refusé aux Algériens, principalement le progrés social et le développement
économique, I’Etat indépendant, surveillé par les militaires, s’engage a le réaliser.
Le systéme du parti unique devait aider a atteindre ces objectifs en évitant au pays
les divergences entre les partis et les compétitions électorales qui, selon les diri-
geants, ne profitent qu’aux élites. Il est important de rappeler que cette idéologie
populiste correspondait aux attentes de la population, attentes économiques mais

aussi idéologiques.
b. Les institutions de 1’ Algérie indépendante

Sur le plan administratif, les structures héritées de 1’Etat colonial (préfecture,
sous-préfecture, commune) ont été reconduites en changeant toutefois leurs noms
pour effacer leur origine francaise. La préfecture a été appelée « wilaya », mot
religieux qui renvoie simultanément & autorité et sainteté. Un saint au Maghreb est
appelé « wali Allah » dans le sens ou il est un lien entre Dieu et les croyants et, de
ce fait, il a une autorité sur les hommes. Le wali fait le lien entre le gouvernement
central et les administrés, comme si I’autorité vient a eux d’en haut. L’autorité est
un flux dont le mouvement est de haut en bas et non pas de bas en haut comme en
démocratie. La sous-préfecture a été dénommeée Daira dans le sens de cercle, voire
douar. Elle est un chainon intermédiaire qui rapproche le wali de la population et
le chef de Daira n’a pas de pouvoir et doit faire ses preuves pour étre promu wali.
Le Wali et le Chef de Daira sont nommés par le gouvernement et sont hiérarchi-
quement supérieurs au maire a qui ils donnent des directives pour gérer la ville.
La municipalité est appelée « baladia » et traduite en frangais par « commune ».
Elle est dirigée par une Assemblée Populaire Communale (APC) élue sur une liste

unique présentée par le parti unique. Le régime populiste idéalise le peuple mais

24



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

logiques dans une société a la recherche du dirigeant charismatique idéal. Elle 1’a
trouvé en la personne du colonel Houari Boumédiéne, ancien chef de 1’Armée
de Libération Nationale (ALN) et Chef d’Etat de 1965 a1978. C’¢était un leader
autoritaire qui ne tolérait aucune opposition a son action. Il ne se considérait pas
comme un homme politique, mais comme un militant nationaliste qui se consacre
au peuple. N’ayant pas appartenu a un parti politique, il ne voit pas la nécessité des
partis politiques ni des syndicats. Pour lui, I’armée devrait choisir les responsables
pour diriger I’administration dans 1’intérét du peuple. Il n’est pas conscient qu’en
temps de paix, le peuple se transforme en société composée de groupes sociaux
aux intéréts divergents. Il n’accepte pas qu’il y ait des divergences économiques
ou idéologiques entre Algériens supposés étre unis comme 1’était la tribu dans le
passé. Il refuse d’institutionnaliser les rapports d’autorité selon le modele de I’Etat
de droit avec 1’autonomie du pouvoir judiciaire. Quand il prend le pouvoir en
1965 par un coup d’Etat militaire, il fonde le Conseil de la Révolution qui devient
I’organe supréme de 1’Etat, détenteur de la légitimité historique. Le Conseil de la
Révolution, dont il est le président, délégue son autorité au gouvernement qui agit
selon la feuille de route qu’il établit. Le parti unique, le FLN, est chargé d’expli-
quer la politique du gouvernement aupres des différentes catégories sociales, les
travailleurs, les paysans, le jeunes, les femmes... et faire remonter leurs doléances

pour renforcer le caractére populaire du régime.

Le régime a été autoritaire et intolérant mais, paradoxalement, son chef, le co-
lonel Houari Boumédiéne, était populaire. Il avait un charisme qui donnait a la
population la conviction que le gouvernement travaillait pour I’avenir du pays. Il
est vrai que Boumédiéne avait un programme qui suscitait 1’adhésion de la majo-
rité de la population. Il a nationalisé les entreprises étrangeres, distribué la terre
aux paysans pauvres, lancé un vaste programme d’industrialisation, ouvert des
¢écoles pour scolariser tous les enfants et rendu la couverture sanitaire gratuite.

23



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

naissance a I’Etat a été influencé, dans sa genese, par la culture de gauche fran-
caise. Les nationalistes Algériens ont été formés dans ’idéologie anticapitaliste
et donc antimilitariste. C’est ce qui explique que I’Algérie n’est pas une dictature
militaire au service de classes sociales riches comme dans le modeéle latino-amé-
ricain de la premiere moiti¢ du 20ém siécle. Les militaires algériens considerent
qu’ils ont une mission : construire un Etat moderne au service du peuple. A cet
effet, ils cooptent des élites civiles pour diriger I’administration de 1I’Etat avec
un systéme de parti unique pour développer 1’économie et pour faire bénéficier
la population du progres social. Ils estiment que le multipartisme et les élections
affaiblissent I’Etat dans sa mission. Ceci ne veut pas dire qu’ils sont contre le
peuple ou le progrés social. Au contraire, ils estiment que la démocratie ne sert
pas les intéréts du peuple puisqu’elle a été inefficace pour réaliser sa principale
aspiration : la libération du pays. Le systéme du parti unique et 1’étatisation de
I’économie sont, a leurs yeux, le meilleur moyen pour moderniser le pays et pour
construire un Etat au service du peuple. Ce qui est en filigrane dans ce débat, ¢’est
I’opposition que font les marxistes entre démocratie réelle et démocratie formelle.
Les dirigeants Algériens pensent que la démocratie formelle (multipartisme, élec-
tions, liberté d’expression...) sert les intéréts des €lites et non des paysans et des
chomeurs qui ont besoin d’emplois, de logements, d’écoles, d’hopitaux, etc.Dans
cette perspective, la démocratie est percue comme un engagement moral du chef
envers son peuple. De ce point de vue, le nationalisme algérien contient des po-
tentialités démocratiques et progressistes. Cependant, ces potentialités se heurtent
aux limites idéologiques de 1’utopie populiste qui refuse de concevoir le conflit

politique dans la société.

Ce qui a donné la force a 1’utopie poliste, c’est que au lendemain de 1’indépen-
dance, la population était plus sensible aux droits sociaux qu’aux droits civiques.
Le populisme antidémocratique a, en Algérie, des racines sociologiques et idéo-

22



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

. Populisme et démocratie dans I’Algérie postcoloniale

Le populisme n’est pas une idéologie propre a 1’Algérie. Il est né en Russie a la
fin du 19¢ém siecle pour exalter les valeurs de la paysannerie menacée par le capi-
talisme et il s’est manifesté aussi aux Etats-Unis parmi les petits fermiers qui lut-
taient contre les grandes entreprises agro-alimentaires. Il a connu au 20¢m siecle
des versions latino-américaines (Mexique, Argentine), africaine et arabe. Le po-
pulisme n’est pas une idéologie contre la démocratie en soi ; il est contre les inéga-
lités sociales que la démocratie ne remet pas en cause. Il considére la démocratie
comme un ordre politique qui bénéficie aux classes riches qui profitent de la liberté
d’expression pour défendre leurs intéréts. Il interdit alors la liberté d’expression
pour toutes les classes sociales, ce qui méne vers |’autoritarisme. L’expérience de
1’ Algérie postcoloniale illustre les rapports ambigus et contradictoires entre popu-

lisme et démocratie.
a. Les origines du populisme autoritaire en Algérie

Les systémes politiques sont les produits de processus historiques qui leur donnent
leurs caractéristiques et le régime algérien n’échappe pas a cette regle. Ce dernier
s’est constitué sur la base d’un combat anticolonial violent qui a encouragé les
militaires a prendre la direction du mouvement et a écarter les civils. C’est ainsi
qu’au lendemain de I’indépendance, c’est le courant issu de I’action armée qui
s’est imposé pour diriger 1’Etat sur la base de 1’idéologie populiste héritée de la
lutte anticoloniale. Le caractére autoritaire du régime provient des conditions his-
toriques qui ont faconné le rapport de force entre les différentes tendances du mou-
vement national. Il est anti-démocratique parce que les acteurs de ’aile radicale
du mouvement de libération nationale, qui ont déclenché I’insurrection de 1954,
n’ont pas une opinion trés haute de la démocratie. L’ Algérie n’est pas, pour autant

une dictature militaire parce que le mouvement de libération nationale qui a donné

21



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

L’évolution politique et le destin de Ferhat Abbas révélent les conditions histo-
riques de formation du nationalisme algérien. Celui-ci a connu, dans les années
1920 et 1930, une période réformiste qui supposait que les aspirations nationales
pouvaient étre satisfaites par la revendication démocratique des droits civiques. Le
courant réformiste, qui militait dans la Fédération des Elus Musulmans, a échoué
a réaliser son projet face a la rigidité de I’ordre colonial qui refusait d’abolir le
systéme du double collége et le code de I’indigénat. Les membres de ce courant,
appelés les assimilationnistes, restés €litistes et minoritaires, étaient pris en tenaille
d’un c6té par les colons qui les soupconnaient de vouloir mettre fin a I’ Algérie
francaise et, de 1’autre, par les nationalistes radicaux qui les accusaient d’étre les
alliés de I’ordre colonial. Ces derniers seront des concurrents redoutables en po-
sant la question nationale en termes ethnique et culturel. Formés dans la clandesti-
nité et pourchassés par la police, les nationalistes radicaux rejetaient les élections
et ne croyaient pas que la promotion sociale et politique des Algériens se ferait
dans le respect de la légalité. Pour eux, I’objectif premier était la destruction de
I’ordre colonial pour proclamer 1’indépendance du pays sans laquelle aucun pro-

greés n’est possible.

Apres les massacres de Sétif par I’armée frangaise le 8 Mai 1945 (8000 morts
selon les Francais, 15 000 selon les Américains et 45 000 selon les Algériens), le
nationalisme algérien s’est militarisé pour préparer 1’insurrection. Le parti natio-
naliste PPA-MTLD, dont plusieurs cellules activaient dans la clandestinité, a créé
I’Organisation Spéciale (OS) en 1947 pour renforcer les capacités militaires du
mouvement dans la perspective du déclenchement de I’insurrection armée. Celle-
ci a été lancée le 1° Novembre 1954, provoquant une guerre de huit ans au cours

de laquelle des dizaines de milliers de personnes ont été tuées.

20



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

qui existait en France. La commune de plein exercice est une entité¢ administrative
ou il y a des villes et villages ou les Européens forment une minorité nombreuse.
Elle fonctionne comme les municipalités en France avec ¢élection d’une assemblée
locale, en ignorant totalement les autochtones majoritaires sur son territoire. La
commune mixte est un vaste espace ou vivent quelques Européens dans des fermes
agricoles isolées. Elle est dirigée par un administrateur qui préside un conseil ou
siegent des représentants ¢lus de colons et des représentants des autochtones dé-
signés par 1’administration. Bien que minoritaires, les colons avaient le méme
nombre de représentants que les autochtones. Cette distinction politique entre
communes de Frangais et d’Algériens et le double collége sont les mécanismes
institutionnels qui caractérisent 1’ordre colonial bati sur la négation de 1’égalité

des hommes.

Apres la Seconde Guerre Mondiale, le lobby colonial, qui avait soutenu le gouver-
nement de Vichy et ses options fascistes, a perdu de sa puissance a Paris. En 1944,
des la libération de la France, une ordonnance signée par le général de Gaulle
accorde la citoyenneté frangaise a 60 000 autochtones qui rejoignent le premier
collége. Cette méme ordonnance élargit le deuxiéme collége a tous les autochtones
masculins agés de plus de 21 ans. Huit ans auparavant, le lobby colonial avait
rejeté a I’ Assemblée nationale le projet Blum-Violette qui prévoyait de donner la
citoyenneté francaise a 20 000 autochtones de 1’électorat du courant assimilation-
niste. De Gaulle a multiplié ce nombre par trois en 1944, mais pour Ferhat Abbas,
ancien adjoint du docteur Benjelloul a la Fédération des Elus, déclarait : « C’est
trop tard, trop peu ». Entretemps, il est vrai, le nationalisme algérien s’était radica-
lisé apres la Seconde Guerre Mondiale dont la fin annongait le démanteélement des
empires coloniaux. Dix ans apres, en 1954, débutera I’insurrection qui a meénera a

I’indépendance du pays en 1962.

19



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

colons cupides aveuglés par leurs intéréts égoistes.

Aprés la Premicére Guerre Mondiale, a laquelle des milliers d’Algériens avaient
participé, le gouvernement francais a donné le droit de vote a certains autochtones
en prenant toutefois la précaution de créer deux colléges, 1'un pour les Francais et
I’autre pour les autochtones. Le gouvernement était arrivé a vaincre 1’opposition
du lobby colonial au vote des autochtones sur la base du compromis qu’une voix
d’un Francgais vaut 8 voix d’un musulman. La loi de 1919 avait ainsi accordé le
droit de vote a 103 000 personnes du collége B, ce qui ne représentait a 1’époque
que 10,5% de la population algérienne masculine dgée de plus de 25 ans. Malgré
I’inégalité du double collége électoral, les « Jeunes Algériens », menés par I’Emir
Khaled, petit-fils de I’Emir Abdelkader et ancien Officier de I’armée francaise,
ont essayé d’utiliser la voie électorale pour améliorer le sort de leurs concitoyens
dans les villes et les campagnes. Ceci était percu par les colons comme un signe
d’hostilité a leur endroit, ce qui a valu a ’Emir Khaled d’étre exilé en Turquie.
Il y eut toutefois des centaines d’¢lus autochtones que I’administration accusait
d’étre contre la France. Ils ont créé, a la fin des années 1920, la Fédération des
Elus Musulmans dont le programme visait la promotion sociale et politique des
autochtones et 1’abolition du code de 1’indigénat. Ils militaient pour 1’intégration
des Algériens dans les institutions et revendiquaient la citoyenneté francaise et les
droits civiques qui I’accompagnaient. Ils posaient la question nationale en termes
de démocratie et de droits civiques et croyaient dans le destin commun de I’ Algérie

et de la France.

Ce courant, dit assimilationniste, se heurtait a I’ordre colonial qu’illustrait la dif-
férence entre la commune de plein exercice et la commune mixte. Le fonctionne-
ment respectif de ces deux entités administratives montre que, pendant un siccle,

I’ Algérie était plus proche du modele de 1’apartheid que du modéle démocratique

18



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

identité politique s’est affirmée contre 1’ordre colonial, prenant corps autour de
la revendication démocratique des droits civiques. Dés la fin du 19ém siecle, de
nombreux « Jeunes Algériens », organisés sur le modéle des « Jeunes Turcs », ont
essay¢ d’utiliser les institutions de la colonie pour effacer la ligne de séparation
entre sujets et citoyens francais. Cette séparation se cristallisait dans la rigueur du
Code de I’Indigénat appliqué seulement aux autochtones. Le code de I’indigénat
est un droit d’exception qui soustrait les autochtones de la protection de I’Etat de
droit. Il 1égalise la violence et I’arbitraire contre les Algériens suspectés d’étre des
délinquants. Il donne a I’administrateur de la commune mixte le pouvoir d’arréter
quelqu’un, de le juger et d’appliquer la peine. Cette concentration de pouvoirs de
police et de justice entre les mains d’un méme fonctionnaire est contre les prin-
cipes ¢lémentaires du droit. Des historiens rapportent qu’il y a eu des emprisonne-

ments pour délits comme regard haineux ou sentiment hostile a la France.

Etant convaincus que la résistance violente était inefficace pour changer la situa-
tion, des notables citadins et ruraux ont souhaité et espéré arracher des droits ci-
viques en respectant les institutions et la 1égalité. Certains d’entre eux avaient fait
des études et étaient imprégnés de culture occidentale comme les docteurs Ben-
jelloul et Saadane. Mariés a des femmes frangaises, ces deux médecins croyaient
pouvoir vaincre 1’hostilité des colons en se réclamant des principes universels de
la république gravés dans la constitution francaise. Ils accusaient les colons de
trahir les valeurs de la Révolution de 1789 et d’empécher la France d’accomplir
« sa mission civilisatrice » par I’école et par la liberté. Minoritaire parmi les Algé-
riens, ce courant avait néanmoins [’appui des autochtones qui avaient servi dans
I’armée frangaise, des petits employés des villes et méme des oulémas qui, comme
Abdelhamid Ben Badis, enseignaient que la citoyenneté francaise n’était pas in-
compatible avec 1’islam. Sa vision était que la société algérienne avait besoin de
la France pour s’émanciper et que 1’obstacle a surmonter était constitué par les

17



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

démocratie, comme idéologie politique moderne, est née en Europe, les colonies
n’en avaient pas bénéficié. L’Europe a unifié 1’histoire mondiale en rapprochant
les peuples, mais son passé portera la marque indélébile du racisme colonial et des
profondes injustices a I’endroit des populations non européennes a qui était refusé
le droit d’avoir une Nation et un Etat. C’était peut-étre 1a la ruse hégélienne de
I’histoire qui a consisté a imposer la forme nationale d’organisation politique alors
que I’Europe avait mobilisé toutes ses forces militaires pour empécher la naissance
des Etats-nations en Afrique, en Asie et en Amérique Latine. La radicalité de la
domination coloniale portait en son sein sa destruction qui allait étre provoquée
par le nationalisme local qui, paradoxalement, au moins dans le discours, se ré-
clamait des idéologies libérales ou révolutionnaires de I’Europe. C’est en effet au
nom de la démocratie que les nationalistes ont mobilisé les peuples colonisés. Cer-
tains leaders n’hésitaient pas a emprunter au marxisme ses concepts pour dénoncer

I’exploitation des peuples sous domination coloniale.
d. L’apparition du nationalisme chez les autochtones

La domination coloniale a transformé profondément la société locale en brisant ses
cadres traditionnels et en donnant naissance a une conscience nationale aspirant
a former une nation et a construire un Etat. Les élites traditionnelles, qui tiraient
leur légitimité du savoir religieux en rapport avec les confréries, ont été détruites.
Certaines familles maraboutiques ont nou¢ des alliances avec 1’ordre colonial qui
utilisait leur prestige pour se faire accepter par la population rurale. Au début du
20¢ém siecle, le monde rural était épuisé, abandonnant la résistance violente. Le
dernier soulévement de tribus a eu lieu en 1916 dans la région montagneuse des
Aures. L’ordre colonial n’était pas accepté pour autant. La contestation prendra
des formes pacifiques dans les villes, empruntant son langage a la culture poli-

tique occidentale pour revendiquer les libertés d’association et d’expression. Une

16



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

et étaient mobilisés dans 1’armée si la France était en guerre. Tous les deux avaient
les mémes devoirs mais ils n’avaient pas les mémes droits. Le 1égislateur avait
trouvé le prétexte de I’islam pour justifier cette inégalité. Le colon répétait que,
pour étre Francais, il fallait renoncer au droit musulman, ce qui veut dire renoncer
a étre musulman. Mais ceci n’est qu’un subterfuge pour empécher les autochtones
a prendre part a 1’¢lection des assemblées parce que I’administration savait que les
délégués ¢élus par les autochtones auraient décidé une politique qui ne favoriserait

pas exclusivement les colons.

Colonialisme et démocratie ne font pas bon ménage parce que le premier refuse
I’universalité des droits civiques que suppose la deuxiéme. La contradiction de la
domination coloniale est qu’elle détruit les cadres sociaux traditionnels et brise
les groupes, mais en méme temps, elle refuse que les individus choisissent leurs
représentants. Elle prend prétexte sur la culture ou sur la religion pour refuser la
citoyenneté a la majorité de la population, comme si la culture des groupes sociaux
était une essence insensible aux changements de 1’histoire. Le fonctionnement po-
litico-juridique de 1’ Algérie coloniale était anti-démocratique alors que la France
se prévalait d’une culture universelle, humaniste et démocratique. Les colons d’Al-
gérie avaient constitué des lobbys trés puissants a Paris, a 1’ Assemblée nationale,
et s’opposaient a toute tentative de réforme qui viserait a donner des droits aux
autochtones. De nombreux hommes politiques comme Georges Clémenceau, ou
des militaires comme Hubert Lyautey, ont défi¢ ces lobbys mais ont di renoncer
a aller jusqu’au bout. Découragé, Lyautey a écrit en 1830 : « Je crois la situation
incurable. Les colons francais ont une mentalité ... avec les théories sur les races
inférieures destinées a étre exploitées sans merci. Il n’y a chez eux ni humani-
té ni intelligence » (Weil 2002). L’exemple de I’ Algérie montre que 1’expansion
européenne des 18ém et 19¢m siécles n’a pas appliqué les idées humanistes du
siécle des Lumiéres qui enseignaient 1’égalité et I’'universalité. S’il est vrai que la

15



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

constituer de vastes fermes agricoles. La loi Warnier, par exemple, promulguée en
1873, stipulant que « nul n’est tenu a I’indivision », encourage les autochtones a
démembrer I’héritage familial et & le vendre aux colons. Les leaders traditionnels
et les dejmaates étaient forcément contre ces lois qui allaient affamer les groupes
tribaux en cassant le lien juridique entre I’homme et la terre. Affichant leur hostili-
té a I’administration coloniale, les leaders des groupes tribaux appelaient au com-
bat, ce qui leur donnait une 1égitimité. Souvent issus de familles aristocratiques ou
religieuses, ils étaient suivis parce que le combat concernait tous les membres de la
tribu. Les décisions étaient prises aprés consultation et discussions pour avoir 1’ad-
hésion de tous. Les tribus suivaient leurs chefs parce qu’elles avaient confiance en
eux. Si la démocratie établit la confiance entre les groupes et leurs leaders, nous
pouvons conclure que la culture politique des Algériens au 19ém siecle n’était pas

incompatible avec la démocratie.
c. Les autochtones, des sujets sans droits civiques

L’ordre colonial reposait sur une contradiction insoluble et qui ne devait étre ré-
solue que par une volonté politique profonde de réforme ou par la violence. Il ne
reconnaissait pas les autochtones comme des personnes ayant des droits politiques
dans leur pays et ne voulait pas les mettre sur le méme pied d’égalité avec le co-
lon. I1 a méme légalisé 1’inégalité devant la loi par le droit d’exception appliqué
aux Algériens. Le sénatus-consulte de 1865 proclamait que les autochtones sont
des sujets Francais tandis que les émigrés venus d’Europe étaient naturalisés ci-
toyens Frangais. L’Algérie était francaise mais les autochtones n’étaient pas ci-
toyens parce que, s’ils avaient des droits civiques, ils mettraient fin 1également aux
priviléges des colons. Le législateur avait trouvé cette subtilité entre les notions
de citoyenneté et nationalité ou plutdt entre sujet et citoyen pour perpétuer 1’ordre

colonial. Autochtone et colon étaient Frangais et tous les deux payaient les impots

14



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

cadi rend de loyaux services a la France, il sera promu agha. S’il continue de mon-
trer une fidélité inconditionnelle, il sera promu a un niveau supérieur : bachagha.
Tout ce personnel devait prouver sa fidélit¢ a la France qui le récompensait en
donnant des priviléges matériels et symboliques. L’administration francaise a créé
de toutes piéces une élite artificielle pour étre I’intermédiaire entre les autochtones
et ’Etat colonial. Mais cette ¢élite n’a émergé qu’apres la défaite des tribus et la

disparitions des élites traditionnelles de 1’ Algérie rurale.

Le fond du probléeme est que le personnel choisi par I’administration ne repré-
sentait pas les autochtones dans les institutions du gouvernement local. Il repré-
sentait au contraire 1’administration coloniale auprés des autochtones. Les caids
¢étaient les auxiliaires des Francais qui leur confiaient aussi la mission de réprimer
toute attitude anti-frangaise. Les caids, aghas et bachaghas n’avaient aucune 1égi-
timité aux yeux des indigénes qui avaient peur d’eux parce qu’ils imposaient des
amendes, saisissaient les biens et décidaient méme de I’emprisonnement de ceux
qui refusaient leur autorité. Dans les douars, leurs prérogatives étaient grandes et
leurs comportements étaient arbitraires. Ils étaient corrompus au vu et au su de tout
le monde, y compris de ’administration qui les poussait a pratiquer la corruption.
IIs recevaient 10% des impots qu’ils prélevaient, ce qui signifie que plus les impots
sont lourds, plus leur rémunération est grande. Pour toutes ces raisons, les élites in-
digénes désignées par I’administration n’avaient pas de crédibilité et ne jouissaient
pas de la confiance des populations. Leur force provenait de la protection dont ils

jouissaient de la part des autorités coloniales.

L’appropriation des terres exigeait I’amoindrissement de ’influence politique des
chefs et leur remplacement par des leaders dociles. 11 est en effet impossible a un
chef local de faire admettre les lois qui expropriaient les autochtones ou qui les

incitaient a privatiser les terres pour ensuite les vendre a des colons pressés de

13



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

ploi précaire pour subsister. Croyant protéger les autochtones, le sénatus-consulte
de 1863 a eu I’effet contraire de 1’objectif proclamé. 1 a inséré les Algériens dans
I’économie monétaire alors que les groupes sociaux n’étaient pas préparés : pas

d’école, pas de formation professionnelle et pas d’institutions.
b. La fabrication d’une élite politique artificielle

Ce méme sénatus-consulte a créé une nouvelle unité administrative, le douar qui
devait remplacer la tribu, difficile a identifier et a dompter. La société algérienne
était différente de la société francaise sociologiquement et politiquement. A la
campagne, clle était organisée en tribus qui s’autogéraient sans les services de
I’Etat central. L’administration francaise a cherché a briser la tribu pour impo-
ser la volonté de 1’Etat en créant le douar qui ressemble au canton frangais rural.
L’initiative aurait été louable si les autochtones avaient été libres d’élire leurs re-
présentants. La réorganisation administrative du pays n’avait pas pour objectif de
moderniser les institutions mais visait seulement a soumettre la population rurale
a la volonté des colons. Le douar a été créé pour &tre érigé en circonscription ad-
ministrative avec des frontiéres délimitées afin de controler la population rurale
en désignant ses représentants. Il était dirigé par une djemaa composée d’indivi-
dus qui acceptaient toutes les directives en disant oui a toute demande de 1’admi-
nistration coloniale, d’ou I’expression méprisante de béni-oui-oui utilisée par les
Francais a leur endroit. Un caid désigné par I’administration était a la téte de la
djemaa dont les membres sont aussi choisis et non élus. L’administration essayait
de corrompre des personnes issues de lignages aristocratiques pour leur attribuer
la fonction de caid. Quand elle n’en trouvait pas, elle se tournait vers des familles
anonymes qui deviennent riches et fideles. Beaucoup de caids ne savaient ni lire
ni écrire et n’avaient pas des qualités pour étre chef. Ils étaient cependant imposés

par I’administration qui cherchait a promouvoir une élite servile et docile. Si le

12



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

comme mécanisme d’intégration, n’est propre ni a la modernité ni a I’Europe. Ce
que les militaires frangais n’aimaient pas, c’est que les tribus étaient aussi des uni-
tés politiques avec encadrement qui montrait que les chefs, aux différents échelons
de la hiérarchie, avaient un enracinement sociologique qui leur donnait 1égitimité
et autorité. En 1856, le ministre Francais de la Guerre déclarait : « Le but assigné
a ’autorité, en matiere administrative, est la désagrégation de la tribu ». Au 19¢m
siecle, la question politique fondamentale était la question de la terre sur laquelle
vivait la majorité des Algériens. Or les Frangais voulaient acquérir cette terre par la
force ou par I’argent, ce qui a provoqué la résistance armée des tribus dirigées par
les djouads (noblesse d’épée) ou par des chorfa (noblesse religieuse). En situation
de guerre, les groupes sociaux font apparaitre des leaders 1égitimes pour rassem-

bler le plus grand nombre.

L’histoire des lois fonciéres de I’Algérie du 19¢m siécle révele la volonté de la
France d’encourager 1’installation d’un peuplement européen a qui seront données
les terres des autochtones. Peu apres le débarquement de 1830, les lois de 1844 et
de 1846 couvrent tous les vices de forme de vente de terrain par un autochtone a un
Européen. La vente devient 1égale méme si le vendeur n’a pas de titre de propriété.
La loi de 1851 va plus loin, déclarant que les terres ‘arch sont des biens publics
et donc appartiennent a I’Etat (théorie juridique de la nue-propriété). Fondée sur
la confusion grossiére entre biens collectifs et biens publics, cette loi dépossédera
les tribus des terrains de parcours dont elles avaient besoin pour faire paitre les
troupeaux. Le sénatus-consulte de 1863 voulait réparer cette injustice et a reconnu
la propriété des terres ‘arch aux tribus. Il a cependant accéléré le démembrement
des groupes tribaux en encourageant la propriété fonciére individuelle qui don-
nera naissance a une paysannerie pauvre et a un prolétariat agricole. Les paysans
pauvres finiront par vendre leurs lots de terrain aux colons pour aller travailler

comme ouvriers agricoles dans leurs fermes ou pour aller en ville chercher un em-

11



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

et dans les montagnes, les tribus ont résisté, et I’armée a mis 50 ans pour les briser
définitivement. Celles-ci ne se sont pas soulevées simultanément et partaient en
guerre en ordre dispersé en I’absence d’une conscience nationale qui naitra bien
plus tard. Il y a peu d’études qui montrent les formes de mobilisation et 1’organi-
sation politique de ces soulévements. Dans le champ académique, c’est surtout le
point de vue occidental qui a été mis en avant pour montrer que les rebelles étaient
des fanatiques sanguinaires qui avaient la haine de la civilisation. Une recherche
historique, du point de vue des subalternes, pour reprendre une notion constitutive
des études postcoloniales, est nécessaire pour montrer que, du coté des colonisés,
il y avait une organisation sociopolitique qui avait sa rationalité et une adhésion a
une vision du monde qui donnait du sens a I’existence des groupes et des indivi-
dus. L’ordre colonial s’est bati avec violence en s’opposant a la culture locale et
en détruisant 1’équilibre écologique et I’environnement naturel des tribus victimes
d’expropriations de terres que 1’administration donnait aux colons venus d’Eu-
rope. Nous avons vu dans la section précédente que les membres des tribus ont
besoin de vastes territoires pour élever les troupeaux de moutons. Ces terres étaient
propriété collective et étaient inaliénables et indivisibles. Or I’administration vou-
lait les prendre soit par la force militaire soit par les transactions financiéres, ce
qui suscitait la colere des tribus. Les soulévements étaient suivis par des expropria-
tions foncieres, en guise de punitions collectives, qui provoquaient la dislocation
des tribus. Celles-ci ne pouvaient pas nourrir leurs membres si elles ne possédaient
pas de vastes territoires. Un cycle infernal révoltes-expropriations-révoltes s’était

mis en place.

De 1830 a 1880, des combats féroces ont opposé 1’armée frangaise aux tribus qui
se battaient pour leur survie. Cette résistance était organisée par des leaders qui
émergeaient des djemaates qui étaient des organes de consultation et de décision
au niveau des groupes. La notion méme de djemaa indique que la démocratie,

10



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

leverser cette structure socio-politique et donnera naissance a une administration
centralisée autoritaire que les Algériens considérent comme hostile et étrangere a
leurs préoccupations sociales et politiques. L’ Afrique du Nord a connu 1’Etat-na-
tion jacobin avec la domination coloniale qui a modifié 1’organisation politique
de la société en cassant les tribus et en intégrant les villages dans la hiérarchie de

I’administration centralisée.
. L’organisation administrative durant la période coloniale

En occupant Alger et les principales villes cotiéres, I’armée francaise a mis fin a
I’administration beylikale et a détaché I’ Algérie de I’Empire Ottoman. Il s’en est
suivi une période de tatonnement au cours de laquelle les militaires cherchaient le
type de hiérarchie administrative pour pacifier le pays au profit de 1’ordre colonial.
Il y a eu I'intermede de I’Emir Abdelkader qui a unifié les tribus pour s’opposer
militairement a I’occupation coloniale. Sa résistance a duré 17 ans (1830-1847) au
cours desquels il a tenté de créer un Etat fondé sur une nouvelle administration. 11
a échoué parce que le rapport de force militaire était en faveur de I’armée frangaise
qui €tait mieux organisée et mieux équipée. L Etat colonial se construira sur la
violence qui soumet les tribus a I’obéissance et leur prend les terres pour renforcer
le peuplement agricole européen. A cette fin, il met en place une élite autochtone
artificielle aprés avoir détruit les élites traditionnelles locales. L’ordre colonial qui
se dessine des le milieu du 19ém siécle sera fondé sur I’inégalité juridique entre
sujets musulmans et citoyens frangais. Cette injustice donnera naissance a un na-

tionalisme algérien qui se radicalisera apres la Seconde Guerre Mondiale.
a. La résistance des tribus et les expropriations fonciéres

A T’exception de Constantine, a I’est du pays, les grandes villes n’ont pas eu les

moyens de s’opposer a I’occupation. A I’inverse, a la campagne, dans les plaines



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

négociations. Les saints appartiennent a des tribus mais ne prennent pas part aux
conflits et ne sont pas armés, ce qui leur donne une autorité¢ symbolique de faiseurs
de paix. Il y a deux voies d’acceés a la sainteté : soit par hérédité remontant au
prophéte (sharif), soit par la connaissance des sciences religieuses. L’autorité du
saint est, dans les deux cas, charismatique et repose sur la croyance que le saint a
des dons qui lui donnent un pouvoir sur les hommes et sur la nature. Il faut souli-
gner cependant que la régle générale est la paix et non la guerre. Les saints et les
djemaates (pluriel en arabe de djemaa)) jouent un role crucial dans la résolution
des conflits mettant fin a la logique belligérante de la segmentarité. Le pouvoir des
saints est religieux et celui de la djemaa est civil, ce qui signifie que, dans I’Al-
gérie précoloniale, il y avait une séparation du religieux et du politique. . La dje-
maa s’occupe des affaires profanes de la tribu ou du village, et les saints ont pour
domaine le sacré qu’ils partagent avec les oulémas, docteurs de la Loi religieuse

installés dans les villes.

Les saints sont des personnages religieux mais il peut arriver qu’ils sortent de
leur réle pour devenir des chefs politiques qui mobilisent plusieurs tribus pour dé-
fendre une conception religieuse souvent puritaine. Plusieurs dynasties en Afrique
du Nord ont été renversées par des tribus dirigées par un saint qui considére que
I’ordre moral islamique n’est pas respecté. Ibn Khaldoun a montré dans son ceuvre
ce mécanisme d’émergence de nouvelles dynasties fondées par des saints qui

pronent un islam puritain.

En conclusion de cette partie historique, il faut retenir que, dans la période pré-
coloniale de 1’Algérie, les communautés humaines étaient autogérées localement.
Elles avaient des organes et des fonctions qui assuraient la reproduction sociale
sans intervention de 1’Etat central régnant dans les villes et per¢u comme une or-

ganisation prédatrice. L’Etat colonial qui se met en place au XIXém si¢cle va bou-



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

groupes de la tribu aux mécanismes de décision. C’est par conséquent un organe
démocratique parce que les membres de la tribu se sentent représentés en son sein
et acceptent ses décisions. Aucune personne ne pourrait penser qu’un membre de
la djemaa utilise celle-ci pour ses propres intéréts. Il est vrai, comme 1’a montré
Pierre Bourdieu dans ses travaux ethnographiques sur la Kabylie, que la culture

des gens donne plus d’importance au capital social qu’au capital économique'".

La djemaa fonctionne au consensus pour éviter les conflits entre majorité et mi-
norité. Les discussions interminables en son sein sont destinées a convaincre pour
avoir une position commune. Ses membres ne sont pas €lus parce qu’elle n’est pas
une instance qui représente les individus. Son fonctionnement est démocratique
mais présente cependant des différences majeures avec la démocratie moderne.
Premiérement, ¢’est une démocratie qui exclut les femmes et les jeunes. Deuxié-
mement, elle vise a protéger le groupe et non les individus ; enfin, troisiémement,
elle est unanimiste du point de vue idéologique. La critique du droit musulman ou
la remise en cause du rdle des saints n’est pas acceptée. L’idéologie sur laquelle re-
pose la djemaa est holiste dans le sens ou elle défend Ie groupe et non 1’individu ou
la liberté d’expression des individus. Il est par exemple inacceptable que le droit
musulman ou le ‘orf (Ies coutumes) ou les saints soient critiqués. La djemaa est un
mécanisme politique d’intégration de la tribu et, dans ce sens, elle est un organe de
participation démocratique. Elle n’accepte pas que les décisions soient prises par

un chef dans I’intérét de son groupe ou de son lignage.
d. Les saints comme faiseurs de paix

Quand la djemaa s’avére incapable d’empécher un conflit avec une tribu voisine

ou a I’intérieur de la tribu, les saints interviennent pour ’arréter sur la base de

1Karl Polanyi I'a aussi montré, pour dautres sociétés, en utilisant lexpression « embedded » pour

signifier que les rapports économiques sont encastrés dans les relations sociales.

7



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

qui habitent les montagnes, il y a surtout la propriété privée. Il faut souligner que
le régime privé de la propriété est lié¢ a la sédentarité. Dans les tribus sédentaires,
les sous-groupes sont organisés en villages, et 1a aussi il y a des djemaa, compo-
sées de représentants de villages appelés dechras. Les tribus sédentaires des mon-
tagnes n’ont pas de surfaces suffisamment vastes pour produire les céréales. Ils
produisent des olives, pour la fabrication de 1’huile, des fruits (figues séches entre
autres) et de I’artisanat. Ils échangent ces produits avec les tribus semi-nomades
qui leur fournissent en échange des céréales. Le plat principal est le couscous qui
est fait avec la semoule (céréales) et la viande ou le lait. Par conséquent, 1’écono-
mie de I’ Algérie précoloniale est essentiellement agro-pastorale pour satisfaire les

besoins alimentaires des groupes sociaux.

L’organisation fonciére et le partage des terres de parcours pour les troupeaux sont
cruciaux pour la production de céréales, de viande et de lait qui diminuent en cas
de sécheresse. La dépendance de la pluviométrie accroit les risques de conflit entre
tribus mais aussi a I’intérieur d’une méme tribu. Pour éviter ce risque, la tribu se
dote d’un organe qui gere les biens communs au profit du groupe, organe appelé
djemaa. C’est un comité composé de représentants de farkates ou branches. La
djemaa est un corps qui rassemble les représentants des lignages les plus puissants
et les plus respectés, intégrant aussi les sages du groupe. Sa mission est de gérer les
biens communs de la tribu et d’arbitrer les conflits d’intéréts entre groupes. Cela
consiste a faire des programmes d’utilisation des terres ‘arch a des fins de parcours
de troupeaux ou a des fins de culture céréali¢re. La djemaa répartit aussi ’accés a
I’eau qui est une question sensible. Dans les oasis du sud, il y a un systéme com-
plexe de mesure des quantités d’eau appelé les fogaras. Par conséquent, le role de
la djemaa est vital pour la tribu pour éviter de tomber dans I’anarchie. Son autorité
provient de sa représentativité, du capital social de ses membres et de la confiance

que lui donne la tribu ou le village. La djemaa assure la participation de tous les

6



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

deux personnes appartenant a des groupes différents peut déboucher sur une guerre
entre deux grandes tribus par le jeu des alliances. Les gens gardent en mémoire des
conflits entre tribus qui ont fait apparaitre des haines ancestrales. Par conséquent,
ils évitent au maximum des confrontations armées ou il y aura des pertes humaines
de part et d’autre. Les vieux pronent la sagesse pour garantir la paix en rappelant

que la racine du mot islam est paix.
C. La tribu et son leadership : la djemaa

En Afrique du Nord, pour des raisons écologiques, 1’équilibre homme/nature est
précaire. La semi-aridité des terres et la rareté de 1’eau ont influé sur 1’organisa-
tion sociale pour tirer le meilleur avantage de la nature et aussi sur 1’organisation
politique pour éviter ou limiter les conflits. A I’arrivée des Frangais en 1830 en
Algérie, 80% de la population vivait a la campagne, soit dans des tribus, installées
dans les plaines, soit dans des villages situés dans les montagnes. En Algérie, la
tribu prédomine parce que les montagnes sont moins nombreuses que les plaines.
La tribu n’est pas un cadre rigide et son peuplement se reconstitue, selon Jacques
Berque, tous les trois siécles par déplacements et recompositions”. Elle est une
organisation socio-politique adaptée a I’écologie environnante pour produire les
moyens de subsistance. Il est a remarquer que, plus I’activité agricole est liée a
I’¢levage des troupeaux, plus les terres sont la propriété collective de la tribu,
terres appelées ‘arch. A I’inverse, plus ’activité agricole est céréaliére ou arbo-
ricole, plus les terres sont propriété privée dite melk. La forme juridique de la
propriété correspond aux capacités de la terre a nourrir les hommes. L’organisa-
tion sociale et politique est structurée pour assurer la reproduction matérielle du
groupe. Chez les tribus semi-nomades, la propriété fonciere privée est trés faible

par rapport a la prédominance de la propriété collective. Chez les tribus sédentaires

1 Jacques Berque, « Quest-ce qu'une tribu Nord-Africaine »

5



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

du pouvoir central et qui payent les impdts. En Algérie, ces populations sont ap-
pelées ra’iya (terme arabe qui signifie sujets) et au Maroc, elles sont appelées
makhzen. Ces deux termes sont en opposition avec le mot siba qui signifie en arabe
rébellion ou insoumission. L’opposition ra’iya /siba est le trait principal du champ
politique et le pouvoir central en tient compte. En cas de conflit en territoire siba,
il intervient pour favoriser une partie contre une autre afin de nouer des alliances
ou de susciter des fidélités. Toute sa stratégie est d’affaiblir le siba de I’intérieur.
Cependant, il faut noter que le siba n’est pas un espace de guerre permanente ou
le lieu d’une anarchie chronique. Il y avait une paix sociale garantie par les méca-

nismes de la segmentarité et par I’autorité des saints.

L’anthropologue Ernest Gellner a utilisé 1’approche de Hobbes pour tenter de
comprendre la société nord africaine avant la domination frangaise. Il conclut que
la société nord africaine ne correspond pas a I’état de nature du modéele de Hobbes
bien qu’il n’y ait pas d’Etat central dans une grande partie du territoire et qu’il
n’existe pas d’organe exercant le monopole de la violence légitime. La paix, selon
son analyse, est assurée par la segmentarité, par la djemaa et par les saints que tout
le monde craint. La segmentarité est le principe selon lequel les alliances, en cas de
conflit, se forment sur le critére de la solidarité lignagere. Le proverbe qui illustre
la segmentarité est le suivant : « moi contre mes fréres, mes fréres et moi contre
mes cousins, mes cousins, mes fréres et moi contre les autres ». Cette approche a
été critiquée pour son fonctionnalisme et sa rigidité mais elle demeure pertinente
dans une certaine mesure parce qu’elle exprime un ethnocentrisme qui est présent
dans toutes les sociétés. Des historiens et des anthropologues ont montré que beau-
coup de conflits n’obéissent pas mécaniquement a la logique de la segmentarité
qui est un vecteur de guerre mais aussi de paix dans des régions sans Etat. Com-
ment est-ce possible ? Les individus forment des groupes tribaux qui entretiennent

des rapports pacifiques par la dissuasion mutuelle et savent qu'un conflit entre

4



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

Sultan provenant des impots prélevés dans la province. L’allégeance était formelle
mais la priére du vendredi a la mosquée se faisait au nom du Sultan qui était
percu comme le protecteur des terres de ’islam contre les menaces de 1’Europe
chrétienne. Le Dey avait les fonctions de Chef d’Etat et s’appuyait sur un appareil
militaire dont la fonction principale était de repousser les incursions des Portugais
et des Espagnols, d’assurer la paix dans les villes et les campagnes environnantes
et de prélever les impdts dont une partie était transférée a Istambul sous forme
de cadeaux. La capitale, Alger, et les villes de province étaient le siege du com-
mandement militaire, des services fiscaux et de I’administration judiciaire. Les
gouvernés, citadins et ruraux, demandaient principalement a ce que les préceptes
de I’islam soient respectés. Le Dey avait trois représentants a 1’intérieur du pays
qui s’appelaient les Beys. Il y avait le Beylik de Constantine (a 1’est du pays), le
Beylik de Médéa (le centre) et le Beylik d’Oran (a 1’ouest). Le mot beylik est uti-
lisé par les anciennes générations pour désigner 1’Etat ou les services publics. Le
Bey résidait en ville et son autorité sur I’arriére-pays €tait limitée a la capacité de
son armée a aller prélever les impots au-dela d’une certaine distance. Cependant,
comme dans I’Europe médiévale, les communautés locales avaient une grande
autonomie dans leur gestion. Il faut rappeler que c’est seulement dans la modernité

que I’Etat est devenu une organisation tentaculaire.
b. Opposition ra’iya/siba et segmentarité

La caractéristique des pays d’Afrique du Nord est la présence d’un vaste territoire
dit siba ou vivent les tribus qui refusent de payer les impdts et qui défient 1’autorité
du Dey et des Beys. Ces tribus résident soit dans des montagnes difficilement
accessibles, soit dans des plaines trés vastes ou les armées du pouvoir central
sont militairement vulnérables. A 1’inverse, les territoires proches des villes sont

occupés par des populations, tribales ou villageoises, qui reconnaissent 1’autorité



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

la société autochtone a donné naissance a des élites nationalistes modernes, avec
différents courants, pour exprimer les revendications politiques. C’est le courant
radical du nationalisme qui a pris le pouvoir a I’indépendance et qui a construit
un Etat sur la base de 1’utopie populiste supposée le mettre au service du peuple.
Le nationalisme algérien a un contenu démocratique mais son idéologie populiste
tourne le dos au droit, a I’alternance électorale et a la liberté d’expression, ce qui

I’a mené a I’échec par rapport a ses promesses.
l. L’organisation socio-politique de I’Algérie précoloniale

Durant la période coloniale, I’ Algérie avait une organisation sociale et ad-
ministrative qui correspondait a la division de son espace en villes, plaines
et montagnes. Les villes et une partie des plaines étaient sous le contrdle
politique du pouvoir central, mais les tribus des plaines lointaines et des
montagnes défiaient 1’Etat a qui elles refusaient de payer les imp6ts. L’ap-
pareil administratif ne couvrait pas tout le pays marqué par 1’opposition
entre tribus ra’iya et tribus siba. Ceci ne veut pas dire qu'une partie de
I’Algérie vivait dans I’anarchie ou sous la tyrannie de seigneurs de la
guerre. Il y avait une paix sociale assurée par le mécanisme de la segmen-
tarité. Les conseils de sages des tribus, organes apparentés a une forme de

démocratie locale, et les saints participaient au maintien de la paix.
a. L’administration beylicale

Avant 1830, date de I’arrivée des Frangais en Afrique du Nord, I’ Algérie était une
région qui appartenait a I’Empire Ottoman. Cet empire était si vaste que son unité
politique n’était possible que grace a 1’autonomie des provinces et a la décentra-
lisation de la gestion politique au niveau local. En Algérie, le Sultan d’Istambul

était représenté par le Dey d’Alger qui envoyait chaque année des présents au



Al — naqd Al Thaqafi N°: 01 Décembre 2013

La question démocratique entre culture et histoire en Algérie
LahouariAddi, professeur de sociologie a I’Institut d’Etudes Politiques de Lyon
Université de Lyon, France

Professeur Invité a Georgetown University

Les pays d’Afrique du Nord sont dirigés depuis plus d’un demi-siecle par des ré-
gimes autoritaires menacés aujourd’hui par une opposition islamiste qui sera pro-
bablement aussi autoritaire si elle arrive au pouvoir. Beaucoup de spécialistes de
la région, des universitaires, des journalistes... se demandent si ’autoritarisme ne
s’explique pas par des raisons culturelles ou par ’histoire. Dans cette étude, nous
montrerons, avec I’exemple de I’ Algérie, que les cultures humaines ne sont pas
incompatibles avec la démocratie puisque, aussi bien la culture que la démocra-
tie recherchent le bien commun (public good). L’organisation traditionnelle de la
société algérienne fonctionnait avec la djemaa, organe politico-social fondé sur le
consensus dans la direction des affaires du groupe. A I’indépendance, les militaires
ont pris le pouvoir et ont imposé un régime autoritaire, mais ce n’était pas une prise
de position contre la démocratie. Au contraire, ils estimaient que le multipartisme
et les élections profiteraient seulement aux €lites et non aux couches sociales les

plus pauvres de la société.

Nous nous intéresserons d’abord a I’organisation sociale de 1’ Algérie précoloniale
pour souligner I’importance de la djemaa (I). Nous montrerons ensuite les boule-
versements provoqués par I’ordre colonialqui a détruit les tribus et qui a pris leurs
terres pour les donner aux colons venus d’Europe. A cet effet, 1’ordre colonial a
fabriqué une élite autochtone artificielle pour justifier I’exclusion des Algériens
de la protection de I’Etat de droit réservé exclusivement aux colons (II). Apres

la défaite militaire des tribus qui avaient résisté pendant plus d’un demi-siecle,






Sommaire

La question démocratique entre culture et histoire en
Algérie

LahouariAddi, professeur de sociologie a I’Institut d’Etudes Politiques de Lyon

Université de Lyon, France

01







Al —naqd Al Thaqafi

Revue Scientifique semestrielle

Editée par un ensemble d’Enseignants de L’Université de Tlemcen

Son Embleme
© On doit savoir tous ceux qui est préinscris pour se progresser , et on

le savait pas pour se régresser *’

N°: 01 Décembre 2013
ISSN : 2352 -9903



	_GoBack

