2017 Jg¥) ol eal) — Cpalil) a20d)

plla,



plla,

2017 JY) (ol iuad) — Cpalil] 220}



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

Aspects culturels de la traduction :

quelques notions clés

jean-louis cordonnier
Université de Franche-Comté, Besancon, France

RESUME

La problématique de la culture constitue désormais un champ de recherche
primordial pour travailler a une théorie de la traduction. On se situe ici au niveau
du sol archéolo- gique, c’est-a-dire au niveau des modes d’étre de la culture, et de
leurs interactions avec les modes de traduire. La traduction n’étant jamais une
operation neutre, il convient de mettre en évidence les interventions du traducteur
réalisées dans le cadre de son appar- tenance a telle ou telle culture. Mais il ne faut
pas non plus réifier la culture, et il faut mettre enrelief également les interventions
d’ordre purement individuel. Cette relation a la culture est d’une grande importance
puisque le traducteur, étant au cceur des relations d’altérité, constitue de par son
activité traduisante, 1’identité de sa propre culture. Il s’agit de passer aujourd’hui
d’un ethnocentrisme négatif, procédant a I’effacement de 1’Autre, a un
ethnocentrisme positif réalisant par la « montre » de I’ Autre, la tache de constitution
de I’identité propre. Ce dévoilement pour 1’identité passe par la critique de la
dichotomie par trop simpliste « cibliste/sourcier », qui est prisonniere de la
langue. Le traducteur se donnera en revanche comme tache, la « montre » du
discours de 1’Autre. Cette problé- matique interculturelle est examinée a travers
cing champs clés dans lesquels se déploie ’activité traduisante : altérité, histoire,
critique, éthique et taches de la traduction.

ABSTRACT

The issue of culture is now a primary field of research in developing a theory
of transla- tion. Here we find ourselves on “archeological terrain” in terms of the
culture’s way of being and the concomitant interaction with ways of translating.
Translation is never a neutral operation, and one is forced to demonstrate that the
act of translating is influ- enced by the translator’s cultural background. Culture,
however, must not be reified; purely individual interventions must also be given

3



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

their due. This relation to culture is highly important for the translator who is at
the heart of relations of otherness, and through the act of translation it forms the
identity of national culture. This entails mov- ing from negative ethnocentrism,
which erases the Other, to positive ethnocentrism, showing the Other, and thus
constitutes the identity of the translator’s culture. This unveiling of identity
undergoes criticism by the too simplistic “cibliste/sourcier” dichotomy, which is
a prisoner of language. The translator, however, shows the discourse of the Other.
These intercultural issues are examined under five translating-as-activity
headings: otherness, history, criticism, ethics and translating tasks.

MOTS-CLES/KEYWORDS
altérité, histoire, éthique, I’ Autre

Nous commencerons par une remarque liminaire qui paraitra une
évidence pour le spécialiste, mais quil convient a notre avis de réaffirmer
toujours et encore, tant on entend répeter par la tradition et lempirisme, de
colloque en colloque, voire darticle en article, des arguments annexionnistes
justifiant une certaine intraduisibilité, tels que: « ¢a ne sonne pas francais », ou
« casent la traduction », ou encore « le lecteur ne

Meta, XLVII, 1, 2002

comprendra pas », arguments entierement situés dans la langue, qui par
conséquent ne voient pas le discours (au sens de Benveniste), et inhibiteurs
guant aux potentia- lités du travail de ré-écriture dans lopération traduisante.
Cette remarque, cest que la traduction nest pas seulement une opération
linguistique, mais quelle est tout entiere prise dans un ensemble
dinterrelations sociales et culturelles, dabord au sein de sa propre culture, et
ensuite entre les cultures etrangeres en présence. Les parametres culturels sont a
méme de jouer par conséquent un grand r6le dans la traduction en général, y
compris dans ce quon appelle traditionnellement la traduction scientifique et
technique, méme si ce type de traduction nest pas le lieu ou les enjeux culturels
se manifestent avec le plus dacuite.

Saluons donc linitiative de nos collegues de I'Université technique de
Yildiz, davoir consacré un colloque entier sur les Aspects culturels de la
traduction. De telles rencontres, entierement consacrées a ce théme, somme
toute, nitaient pas si fré- quentes jusqui il y a peul. Nous rappellerons quil y

4



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

a presque déja une guarantaine dannées maintenant que G. Mounin, dans ses
Problémes théoriques de la traduction, mettait en avant dans son chapitre XIII ce
guil appelait un fait théorique, énonceé ainsi : « pour traduire une langue
étrangere, il faut remplir deux conditions, dont chacune est nécessaire, et dont
aucune en soi nest suffisante : étudier la langue étran- gere ; étudier
(systématiquement) lethnographie de la communauté dont cette langue
traduite est lexpression. Nulle traduction nest totalement adéquate si cette
double condition nest pas satisfaite » (Mounin 1963 : 236). Naturellement, il est
sou- haitable de faire appel également a dautres sciences humaines pour
travailler a une traductologie aux multiples facettes, et nous pensons en
particulier a la littérature, a I'histoire, aux sciences du langage, a lanthropologie,
a la sociologie, a la psychanalyse, a la philosophie.

Il faut dire que depuis 1963, date de la publication des Problemes
théoriques, lappel de G. Mounin a tardé a se faire entendre, et si nous
disposons de nombreux articles qui traitent de problémes ponctuels en
relation aux aspects culturels de la traduction, nous avons par contre peu
douvrages qui aient tenté dembrasser la pro- blématique culturelle dans son
ensemble, et de la mettre en relation avec les autres problématiques du
traduire. Cependant, en France, H. Meschonnic (1973) en for- geant dans les
années soixante-dix le concept de « langue-culture » dans le cadre de sa
poétique, a voulu indiquer quune langue et sa culture forment un tout
indissociable. Les analyses de H. Meschonnic sont assez connues pour que
nous ny insistions pas, mais nous voulions juste signaler ici sa volonté de
penser la traduction dans un vaste cadre culturel comprenant lhistoire, la
littérature, le langage et le politique. Puis, en 1984, un ouvrage dA. Berman a
frappe lattention des traducteurs et des traduc- tologues, en montrant le réle
quun mouvement culturel tout entier, en loccurrence celui imaginé par les
Romantiques allemands, peut assigner a la traduction. De notre coté, nous
avons essayé de placer la traduction au sein de la problématique culturelle. En
montrant tout lintérét quil y a a developper une archéologie de la traduction et
a situer la pratique du traduire dans le cadre dune éthique, nous avons donne
une vue synthétique, mais non exhaustive, des problémes que les traducteurs
rencontrent dans la traduction des ceuvres, notre objectif consistant aussi a
indiquer des directions de travail et de recherche (Cordonnier 1995).

5



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

Dans les limites du présent exposé, nous souhaitons apporter des
précisions sur cing notions clés, qui sont aussi cing champs clés, autour
desquels il nous parait souhaitable que se développent dans les temps a venir a
la fois le travail de mise en valeur sociale de lactivité traductive, et celui de la
reflexion traductologique : altérité, histoire, critique, éthique et taches de la
traduction2. Les considérations qui vont suivre concernent les ceuvres, cest-a-
dire ces textes qui créent, qui représentent les- sence dune culture, qui en
constituent les racines, et qui par le travail d¢criture qui les traverse, créent du
discours (toujours au sens de Benveniste), redéploient la culture vers dautres
horizons deésormais élargis et la grandissent. Il sagit dune pré- caution
méthodologique pour ne pas étre enfermé dans ce quon appelle tradition-
nellement « la littérature ». Cest pourquoi nous pouvons inclure dans notre
champ de recherche des ceuvres appartenant aussi au domaine scientifique, dans
la mesure ol nous sommes confrontés a des textes ou se manifeste une poétique
qui est I’ceuvre dun sujet-écrivain (au sens de H. Meschonnic), cest-a-dire une
poétique qui nappar- tient qui lui.

Lintitulé de notre colloque laisse un large champ des possibles quant a la
com- préhension du concept de culture. Par « aspects culturels », on peut
entendre les connotations et les traits culturels, et le probleme de leur
importation dans la langue de traduction. Ce ne sera pas notre préeoccupation
aujourdhui. On peut comprendre aussi, et cest dans ce sens que nous irons
pour notre part dans cet expose, ce qui fait que la culture intervient dans les
modes de traduire3, la traduction étant une opération éminemment culturelle,
en ce sens quon ne traduit pas dans toutes les cultures de la méme facon, et
guil y a une interaction entre les modes de traduire et les modes d’tre des
cultures. En outre, la traduction nest pas une activité isolée, mais elle se
déploie en articulation avec dautres genres essentiels qui président au
destin des ceuvres, comme la critique, le commentaire, lanalyse. Elle fait donc
partie en ce sens de toute une tradition culturelle liée a la structuration de
l'essence dune culture.

Le concept de culture est complexe#. En ce qui nous concerne, nous nous
réfé- rons ici au sens aujourdhui trés étendu de modes de vie et de pensée
communs a une communauté donnée et qui conduisent les individus
appartenant a cette com- munauté a agir dans certaines situations sociales

6



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

dune facon commune. Cest-a-dire que nous nous référons a ce que Michel
Foucault (1966) a appelé les « modes détre » dune culture. Il convient de
sintéresser a ces modes dttre, dans la mesure ou ils peuvent induire chez les
traducteurs, des modes de traduire relativement communs a certains moments
de la constitution des cultures, modes de traduire liés aux con- traintes
sociales qui pésent sur eux. A ce propos nous pensons & la formation linguis-
tique, culturelle, politique, des Etats-Nations en Europe. Nous situons notre
réflexion dans le cadre de la culture francaise, et dune fagon plus large dans
celui de la culture occidentale, dans la mesure ol en Europe les Etats-Nations
ont tous constitué leur prose et leur littérature sur la base de traductions.

Dun autre cOté, et cest le deuxiéeme aspect de la notion de culture auquel
nous nous réeférons aujourdhui, il faut étre attentif a ne pas réifier la culture,
car elle nest quune abstraction, une construction intellectuelle (voir Cuche
1996 : 57). Il faut donc tenir compte également des pratiques individuelles, et
notamment, théme que nous retenons ici, de la position du traducteur dans sa
relation daltérité face a Ittranger, et de la conception quil a du réle que doit
jouer sa propre culture dans les rapports daltérite. Cest donc cette dialectique
entre la culture et lindividu, cest-a-dire pour nous, le traducteur, qui sera le
cadre de notre exposé.

Altérité

La traduction se déployant au sein des rapports daltérité, le traducteur
se trouve devant la tache davoir a importer des valeurs, des faits culturels, mais
ce nest pas la son seul rdle: « le traducteur nest pas uniguement
prospecteur des différences, explorateur de territoires culturels inconnus. Il
est aussi celui qui, dans sa reconnais- sance de l'autre, change les perspectives
de sa communauté, dérange les « mots de sa tribu », pour reprendre
lexpression fameuse de Mallarmé (1877). [...] Par dela les décideurs
(commanditaires, éditeurs, etc.), par dela la matérialité des textes, [...] il
brouille les cartes, en loccurrence ces cultures, ces valeurs, celles de lautre
comme les siennes propres quon voudrait bordées, délimitées, alors quelles
sont fluides, mou- vantes » (Delisle et Woodsworth 1995 : 193). Il y a deux
idées fondamentales dans ce passage. La premiere est que le traducteur joue un
réle essentiel dans la constitution de sa propre culture. Autrement dit, il
déstructure, fagconne, restructure lidentité de sa propre culture, et a travers les

7



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

textes traduits, celle de la culture étrangere. La deuxieme idée est que toute
culture, quelle guelle soit, nest pas un tout absolument stable, figé, mais elle
est un ensemble divers et complexe caractérisé par de constantes évolutions.

Nous reviendrons sur la question de lidentité quand nous aborderons plus
loin la problématique de l'tthique. Mais ce que nous retiendrons pour linstant,
cest a la fois le réle de la culture ainsi que celui du traducteur dans les
rapports daltérité, roles quil convient dexaminer plus précisément. Il nest donc
pas inutile de regarder quelle a été l'tvolution de la notion de culture. Dans le
cadre limité qui est ici le nbtre, nous nous contenterons de quelques
remarques.

Nous avons tenté de montrer dans Traduction et culture® en quoi en France
Iépistémé de lige moderne, puis de lige classique, ne pouvaient concevoir la
diffé- rence de Iftranger dans toute sa radicalité, ce qui a conduit a la
pratigue de la traduction ethnocentrique, étant entendu que ce type de
traduction a servi, et cest la son rdle fécondateur et positif pour nous, a constituer
la prose, et parallelement la culture de notre pays.

En France, le xvii€, puis le xviii€ siecle ont développé une conception
universa- liste de la culture, associée a la notion de civilisation. Les Lumieres
ont voulu propa- ger ce quils considéraient comme « leurs » bienfaits ; dans leur
esprit il sagissait den faire bénéficier les autres peuples. Et cela était possible
parce que sttait developpée lidée dune unité du genre humain. En outre, le
classicisme francais est en Europe celui qui dure le plus longtemps, plus de
deux siecles et demi. Au xix€ siecle, il y a a la fois un élargissement et une
continuité de la notion de culture : « Entre le xviii€ et le xix€ siecle francais, il
y a une continuité de la pensée universaliste. La culture au sens collectif, cest
avant tout la «culture de 'humanité ». Malgré linfluence alle- mande, lidée
dunité lemporte sur la conscience de la diversité [...]», et plus loin

« En bonne logique, lidée universaliste francaise de la culture va de
pair avec la conception élective de la nation, issue de la Révolution
appartiennent a la nation francaise, expliguera Renan, tous ceux qui se
reconnaissent en elle, quelles que soient leurs origines» (Cuche 1996: 13). Cest
donc dune certaine fagon luniversalisme des Lumiéres qui, en ne pensant la
diversité culturelle quen référence a la nation et a la civilisation, a conduit a une

8



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

spécificité francaise : « Il est clair que le contexte idéo- logique propre a la
France du xix® siécle a bloqué I'tmergence du concept descriptif de culture.
Sociologues et ethnologues étaient eux-mémes trop imprégnés de luni-
versalisme abstrait des Lumiéres pour penser la pluralité culturelle dans les
sociétés humaines autrement quen référence a « la » civilisation. Le contexte
historique, il est vrai, ne portait pas a linterrogation sur cette question.
L¢popée coloniale se faisait au nom de la mission « civilisatrice » de la France »
(ibid. : 23). Denys Cuche ajoute quil faudra attendre les années trente pour que
le concept de culture commence a étre vraiment utilise par les ethnologues. 1l
restera longtemps en concurrence avec la notion de civilisation, et il lui faudra
encore trente années pour émerger définitive- ment et prendre une place
indiscutable en ethnologie et en anthropologie (ibid.).

De ce qui precede il faut en déduire la nécessité de souligner le continuum
his- torique, lexistence jusqui il y a peu dun relatif impensé de la notion de
différence culturelle, et en méme temps de son rdle pour féconder, faire
évoluer lidentité. Il sagit la dun simple constat. Dans le domaine de la
traduction, on est loin davoir tiré toutes les conséquences, tant sur le plan de
limportation des traits culturels que sur celui de ltvolution de la ré-écriture
dans les textes traduits, de I'examen scienti- fique et approfondi de la différence
culturelle. Si la traduction est communication interculturelle, elle communique
des contenus dinformation, elle communique des spécificités culturelles, cest-
a-dire ce qui caractérise IAutre et pas le Méme, mais elle communique aussi par
ce qu’elle est, nous voulons dire par la que la fagon dont elle se pratique, ce que
nous avons appelé les modes de traduire, apporte des informations sur l'itre du
traducteur et de sa culture dans son rapport a lAutre.

Clest pourguoi nous avons appelé a une archeologie de la traduction, pour
mettre & nu les modes de traduire et partant les modes d'itre des traducteurs.
Il convient dinsister sur lampleur de la tache et sur les « trous » de
connaissance, notamment en ce qui concerne le Xxix€ et le xx€ siecle, pour
lesquels nous manquons douvrages de synthése. Ce travail contribuera
probablement a montrer quil ny a pas dabsolu en matiére de traduction, et
gue sa pratique, la réflexion qui se développe autour delle changent en méme
temps que la culture change, traduction et culture étant toutes deux prises dans
l'tvolution de IHistoire. Ainsi la pratique de la traduction au xvi€ nest pas

9



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

la méme que celle de lige classique, qui a son tour nest pas la méme que celle
du xix€ siécle, etc. Dun autre cOté, une archéologie montre comment une
culture dans son ensemble peut orienter, canaliser les pratiques. Ainsi, les
traducteurs classiques, enfermés en quelque sorte dans la théorie de la
représentation. A ce pro- pos, Daniel Mercier montre bien comment, malgré des
différences qui peuvent a priori sembler importantes, les traducteurs de lige
classique sont tous obligés de situer leur pratique dans le cadre de la
représentation classique, y compris Diderot qui a pourtant su mener la critique
de la disposition classique, et donc de pratiquer un type de traduction qui
naturalise, désécrit, annexe, nationalise (Mercier 1995). Il y a donc dans ce cas
un paralléle entre la culture qui fonde un rapport universaliste & I'ttranger, sur
ses propres critéres culturels, et la pratique annexionniste de la traduction.

Nous disions plus haut que la traduction est communication interculturelle.
Elle joue un rble majeur dans laltérité au niveau de la circulation des
textes dans le monde. Cest la un phénomene bien connu. Ce qui lest moins,
cest de savoir com- ment ces textes circulent, ce quon en fait, et ce quils
deviennent dune culture a lautre. Nous reprenons ici le concept de translation,
développé par Antoine Berman (1995 : 17). Il sagit dun espace dtchange entre
les cultures en présence, ou a c6té du texte original, circulent dans un rapport
dialectique, « les nombreuses formes de transformations textuelles (ou méme
non textuelles) qui ne sont pas traductives » (ibid.) : critiques, analyses,
commentaires, films, adaptations, etc., dans lune ou lautre des cultures. Les
rapports daltérité sexercent en ce lieu dans lequel se con- frontent les
conceptions du traducteur et aussi celles de chacune des cultures en pré- sence
au sujet de la littérature. Toutes ces interactions ne peuvent rester sans
influence sur lopération traduisante elle-méme. Tout cet ensemble de
mouvements textuels, lorsquils se produisent, constituent ce quAntoine
Berman appelle la

« translation dune ocuvre » (ibid.). Cette notion nous apparait trés
féconde dans la mesure ou elle élargit la notion de traduction, qui souffrait
dtroitesse, a tout son espace littéraire naturel. Antoine Berman voit juste quand
il affirme : « une traduc- tion nagit vraiment dans cette langue-culture que si
elle est étayée et entourée par des travaux critiques et des translations non
traductives » (ibid. : 18).

10



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

Mais il ne faut pas oublier dajouter dans litayage traductif, lensemble des
textes qui entourent I'euvre elle-méme dans la langue-culture de lAutre, et dont
le traduc-

teur est a méme de prendre connaissance. En quoi laltérité joue-t-elle
dans cette confrontation des textes ? Il y a la un sujet ditude qui ne peut quitre
fécond, et appor- ter des informations importantes sur linfluence que peut
exercer la culture étrangere sur le traducteur et sur son mode de traduire,
éventuellement sur sa ré-écriture.

Histoire

Aujourdhui il faut recourir a l'ensemble des outils conceptuels mis a notre
disposi- tion par lethnologie, lanthropologie, la sociologie, la littérature, et qui
nous permet- tront danalyser sérieusement les parametres de la culture dans la
traduction. Cela est vrai en ce qui concerne les traductions de maintenant. Mais
cela est plus difficile dés que l'on se tourne vers le passe, en raison des « trous »
de connaissance auxquels nous avons fait référence, quoique certaines periodes,
comme celle des belles infidéles aient assez largement inspiré les analystes®.

Quoiquil en soit, il est de premiére importance que se constituent une
histoire, des histoires, de la traduction. Nous avons en effet un grave manque
dans ce domaine. Lhistoire de la traduction permettra de sortir les traducteurs
de lombre, de mettre en exergue leur roéle au cceur des relations
interculturelles, leur réle de passeurs dinformations en tous genres, leur role
de constitution des proses et des cultures nationales, leur role parfois de
médiateurs, tout cela sans étre exhaustif. Bref, le travail de recherche
historique aidera a redonner au traducteur toute son impor- tance au sein des
cultures, et a renverser cet état deffacement ou il se trouve en France
depuis la fin du xvi€ siécle. Il sagit donc de renverser cette situation de

« secondarité» et d« ancillarité» (Berman 1984) dans laquelle le
surgissement de la figure de lauteur a plongé la traduction, en faisant une
activité seconde, dans laquelle le traducteur devait seffacer pour ne laisser
voir au lecteur quun double, tacheron et sans ame.

En outre, la constitution dune histoire, ou dhistoires de la traduction,
repré- sente lune des taches nécessaires pour que lon puisse élaborer a terme
ce qui est peut-étre une inaccessible théorie de la traduction et de la littérature.

11



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

Mais au moins aller vers. En 1995, le président de la Fédération internationale
des traducteurs, Jean- Francois Joly, parlant justement de [lhistoire de la
traduction voyait que « cette jeune discipline ne saurait prétendre avoir un avenir
si elle ne peut pas se nourrir des acquis du passé, se ressourcer a des modeles
anciens. Faire l'histoire de la traduction, cest mettre au jour le réseau complexe
des échanges culturels intervenus entre les étres humains, les cultures, les
civilisations au cours des ages » (Delisle et Woodsworth 1995 : 15). Et il
ajoutait, citant Lieven Dhulst, « Ihistoire est pratiguement le seul moyen de
retrouver lunité dune discipline, en montrant les paralléles et les recou-
pements entre les traditions de pensée et dactivité divergentes, en
rapprochant le passé et le présent » (ibid.).

Sil est tout a fait vrai que lhistoire de la traduction peut introduire une
unité dans la réflexion traductologique, nous pensons dune part quelle nest
pas le seul moyen parce que la traduction se trouve a un carrefour des sciences
humaines, et dautre part ce nest pas parce quil y a actuellement une heureuse
focalisation des préoccupations traductologiques sur [lhistoire, quil faille
négliger pour autant les axes de recherches lies a lanthropologie, a la
linguistique ou a la philosophie, pour ne prendre que ces trois exemples. On ne
pourra trouver une unité de la traduction quen [lttudiant sous tous ses
aspects. Cest précisement cela qui fait quune traductologie puisant dans les
sciences humaines une incontestable autorité, a du mal a se constituer. Cest
dailleurs, a notre avis, plus le manque de moyens humains que scientifiques qui
en constitue la  difficulté.

Dun autre coté, il y a un risque a considérer, comme le pense Lieven
Dhulst, que Thistoire de la traduction serait « pratiguement le seul moyen
de retrouver lunité» de la réflexion en matiere de traduction. Dabord peut-on
parler dunité en histoire ? Il faut commencer par poser ce probleme
meéthodologique. En effet, il Ny a pas une seule méthodologie de Ihistoire. Il ny
a donc pas de raison de ne pas retrou- ver en traduction les débats, voire les
polémiques, que l'on rencontre chez les histo- riens. Ensuite, en traduction il y
a un deuxiéme risque a vouloir faire de lhistoire pour de [histoire, en
labsence dune meéthodologie scientifique rigoureuse, et en perdant de vue
gue la traduction est avant tout une activité interculturelle.

Nous voudrions illustrer ce dernier point par un exemple parlant. Dans Les
12



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

tra- ducteurs dans [’histoire, se trouve un article intitulé James Evans chez les
Indiens cris du Canada (ibid. : 32-35)7. Cet article raconte comment ce
missionnaire-traducteur a inventé un alphabet pour transcrire la langue de ce
peuple. Inutile de dire que ce travail sest déroulé dans le cadre beaucoup plus
vaste de [ltvangélisation de ces Indiens. Selon nous, cet article pose un
probleme important et souffre dun manque grave. Il part en effet de la priori
gue le travail du traducteur chez ces Indiens est

« bon» par définition, comme si l'tvangélisation allait de soi. Les Indiens
cris sont étrangement absents de ce récit et les conséquences sur leurs propres
mythes, et de ltvangélisation, et de lalphabet, ne sont absolument pas
évoquées. Dans un cas comme celui-la lhistorien doit se doubler dun
ethnologue. Il y a la une question primordiale, qui est débattue en ethnologie et
en anthropologie : ou se trouve la place de [Ihistorien dans la relation
interculturelle? Chez le Méme? Chez I'Autre? Au milieu ? Nous ne pouvons
pas développer ici une réponse a cette question, mais dans cet exemple llIndien
cri aurait pu pour le moins étre convoqueé. En effet, il ne sagit pas dencenser le
traducteur pour le seul fait quil soit traducteur, méme si le travail accompli est
remarquable, ou alors on se trouve dans une relation a sens unique, que pour
notre part nous croyions depassée. Bien sar, il sagit aussi dinterroger les modes
de traduire du traducteur.

Concernant Les traducteurs dans [ histoire, nous ne voudrions pas rester
sur cette note critique, car il faut saluer cette entreprise et les énergies
rassemblées par la FIT notamment, pour que vive ou plutét commence a vivre,
comme le précisent bien les directeurs de louvrage dans leur Avant-propos,
une histoire de la traduction. Du reste, le titre lui-méme indique bien quil
ne sagit pas dune histoire a proprement parler, mais de pistes qui ont été
choisies dans le monde entier pour montrer le role des traducteurs, et peut-
étre pour susciter des envies dapprofondissement.

Critique
Pour constituer la traductologie ou la théorie de la traduction de demain, il y
a tout intérét a ce que se développe une critique des traductions, qui permettra

entre autres de comprendre comment ont été vécus les rapports du traducteur a sa
propre culture et a la culture étrangere, et par extension les rapports de la culture

13



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

du Méme a la culture de IAutre. La critique passe par une analytique des textes
traduits pour faire apparaitre les modes de traduire et dune certaine fagon les
modes d’tre des cultures, et ainsi de mettre au jour la dynamique et la dialectique
entre les deux. On fera inévitablement apparaitre ainsi la perspective historique
de la traduction. Car au dela des individualités au niveau des traducteurs, chaque
culture, chaque époque (Renais- sance, classicisme, romantisme, par exemple),
marque le traduire de sa propre vision du monde. Le travail critique permettra
ainsi de conscientiser le traducteur sur cet état de fait, ce qui ne manquera pas par
contrecoup de poser le probléme de linscription et de lattitude du traducteur
daujourdhui dans linterculturalité de son époque.

Il faut dire que nous vivons actuellement une crise de la critique, et tout
particu- lierement dans le domaine de la traduction. Non pas quil y ait absence
de critiques. Mais plutdt parce que ces critiqgues nobéissent a aucune regle, ne
constituent pas un genre en soi, aisement identifiable, et caractérisé par une
certaine autorité scientifique dans le domaine de la littérature. Antoine Berman
tout en définissant ce quil entend par critique, constate cette insuffisance : «
Mais si critique veut dire analyse rigoureuse dune traduction, de ses traits
fondamentaux, du projet qui lui a donné naissance, de I'horizon dans lequel
elle a surgi, de la position du traducteur ; si critique veut dire
fondamentalement, dégagement de la vérité d ‘une traduction, alors il faut dire
gue la critique des traductions commence a peine a exister » (Berman 1995 :
13-14)8.

La position (non polémique, soulignons-le) dAntoine Berman sur la
critique nous parait féconde quant a notre problématique de linterculturalité
parce quelle resitue lacte de traduire lui-méme dans un champ plus vaste que ne
le fait la tradition, mais un champ qui est vraiment le sien propre. Dabord cette
idée de translation de I'euvre inclut, comme nous lavons vu, tout le travail de
la critique et des « nom- breuses formes de transformations de I’ccuvre »,
textuelles ou non, traductives ou non. Mais il y a aussi tout le travail d’a c6té qui
accompagne l'euvre. Cest ce quAntoine Berman appelle « litayage de la
traduction » : « Lttayage de la traduction comprend tous les paratextes qui
viennent la soutenir: introduction, préface, postface, notes, glossaires, etc. La
traduction ne peut pas étre ‘nue’ sous peine de ne pas accomplir la translation
littéraire. Aujourdhui, les étayages traductifs proposés par lige classique, puis

14



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

par l'ige philologique (xix€ siecle), ne suffisent plus. lls doivent étre — et sont
en train de létre par certains traducteurs — repensés. La question de ces
nouveaux étayages, et dun nouveau consensus a ce propos, est dune
importance cruciale » (ibid. : 68)9.

Il faut donc repenser aujourdhui notre rapport aux textes traduits, et
nous pourrons en tirer des conséquences pour la traduction daujourdhui.
Dautre part, sur le plan de la culture, ce concept d'« étayage de la traduction »
nous parait riche de possibilités pour aborder lintraduisibilité. Nous avons
en effet déja abordé cette question a propos du non-dit culturel (Cordonnier 1995 :
172-176). Le degré de tra- duisibilité est directement proportionnel au degré de
fréquentation des cultures. Plus la fréquentation est faible plus le degré
dintraduisibilité paraitra grand. Et comme dans la tradition occidentale, nous
vivons sur le mythe de la transparence du traduc- teur, notion que nous avons en
son temps critiquée (ibid. : 144-146 et passim), ce dernier nose pas sortir de
lombre de lauteur pour constituer |’a c6té culturel de la traduction qui donnera a
sa culture des clés pour entrer dans I’ceuvre, et qui en méme temps lui ouvrira
des espaces de traduisibilite.

Il y a la une tradition de la traduction a retrouver, le traducteur construisant
l'ttayage de la traduction1O, cest-a-dire retrouvant dune certaine maniére son
role de vulgarisateur quil a eu dans le passé, mais un rble de vulgarisateur
pensé dans la cohérence, dans le champ plus vaste de la translation des ceuvres.
Nous sommes donc devant un immense domaine de recherche ou lon pourra
observer le rapport dialec- tigue entre la vulgarisation des faits culturels et le
travail consécutif sur la réduction de lespace de lintraduisibilité. 1l faudra
donc étudier tout le cheminement de I'cuvre a travers lensemble des textes
traduits ou non, des paratextes la commen- tant, des adaptations, etc., car la
traduction se situe dans ce creuset.

Antoine Berman ne peut que constater le manque d'«une théorie générale
de la translation littéraire, du passage dune ocuvre dune ‘langue-culture’ a une
autre » (ibid. : 56)11. Mais on voit bien toute la potentialité de cette voie qui est
tracée pour avancer vers des propositions qui aideront les traducteurs a mieux
affronter la traduc- tion de la culture.

Ethique

15



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

Tous ces efforts de conceptualisation sont destinés a ce que le traducteur
daujour- dhui puisse se situer clairement dans les rapports daltérité. En effet,
Ihistoire de la traduction, les avancées realisées dans le cadre des sciences
humaines imposent des attitudes et des devoirs nouveaux. Notamment, dans
les relations interculturelles, en ce qui concerne lattitude face a IAutre. Car
cette attitude nest pas sans avoir quel- que influence dans les textes traduits
eux-memes.

Faisons maintenant un petit retour en arriére. Si, dans Traduction et culture,
nous avons fait la critique de lethnocentrisme en traduction, ce nest pas tant
pour ce que celui-ci était a I'poque, méme si nous savons ce quil a pu induire
comme souffrances humaines, que pour ce quil peut induire comme
comportement chez les traducteurs aujourdhui. Il y avait dun coté un travail
de conscientisation a mener sur les modes de traduire, et a se poser dun autre
cOté la question de la place des traductions ethnocentriques aujourdhui au
sein de lespace littéraire et culturel, dans le grand mouvement de translation
des textes.

Il est évident qui laube du xxi€ siecle, nous ne pouvons plus nous conduire
face a Autre comme par le passé. 1l y a dabord des raisons morales, mais cet
argument dépasse les limites de la présente étude, mais aussi et surtout le réle
constitutif sur le plan de la culture de la traduction a changé. On peut aussi
inverser largument : notre culture dans son rapport au monde, aujourdhui, a
besoin ditre fécondée autrement par la traduction. Cest donc bien dans une
perspective historique que nous nous placons. Selon nous, la traduction doit
se situer maintenant au sein dune éthique qui présidera au mouvement
général de translation des ceuvres, et plus spécifique- ment au travail traductif
en général.

Dans le cadre dune éthique de la traduction, nous avons proposé le
néologisme douvertude (Cordonnier 1995 : 153-154 et passim), pour qualifier
lattitude du tra- ducteur dans la relation daltérité. Ce néologisme fait partie du
travail de conscienti- sation dont nous avons déja parlé. Il est vrai que toutes
les cultures sont plus ou moins ethnocentriques, a la différence pres, et qui est
quand méme de taille, que certaines dentre elles dominent alors que dautres
non. En France le classicisme a exacerbé le mouvement ethnocentrique, mais
celui-ci a eu un rdle positif et féconda- teur puisquil est un des éléments

16



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

constitutifs essentiels de notre littérature et de notre culture. Cette force
passée explique la vigueur des idées classiques sur la langue, sur la culture, et
partant sur la traduction de nos jours encorel2. Cette disposition héritée de
I'histoire géne la traduction dans son nécessaire redéploiement culturel. Cest
donc pour sortir dune pratique ethnocentrique trop généralisée, pour montrer
clairement une autre voie, que nous avons forgé le concept douvertude.

Il sagit donc pour le traducteur qui choisit cette optique dassumer une
position traductive qui consiste a féconder la culture propre en faisant de la «
montre » de la culture de IAutre le fondement de son travail. Cest la son
projet de traduction. Il sagit, de traduction en traduction, dapporter a sa
culture des éléments culturels constitutifs nouveaux qui lui permettront peu a
peu denvisager les relations dalté- rité plus sereinement, en meilleure
connaissance de cause, et dameéliorer la commu- nication et la compréhension
interculturelles dans le monde de demain.

Cest pourquoi nous avons appelé a la traduction-dévoilement. Car il y a a
retra- duire les osuvres qui nont connu jusqui présent que des traductions
annexees, et il y a aussi a donner au public contemporain des textes traduits qui
laissent entrevoir la vérité de I’ceuvre, étant entendu que cette vérité ne peut étre
gue relative, en liaison aux outils conceptuels qui sont les notres actuellement.
Mais ce retournement histo- rique qui consiste a sortir de lenfermement a
lintérieur du Méme, enfermement qui était celui de lethnocentrisme, pour se
situer en un point, non figé du reste, et se trouvant quelque part vers IAutre,
nest pas un abandon de soi-méme, de lidentité, comme cela a pu étre
reproché aux positions de Henri Meschonnic ou dAntoine Berman. Cest
ainsi que Jean-René Ladmiral va jusqui parler de «haine de soi»:

« disons que nous y voyons un symptéme de la haine de soi qui nous
semble étre une maladie de la culture occidentale de notre temps » (Ladmiral
1997 : 133)13,

Le trait nous semble quelque peu rapide. Au contraire, Antoine Berman
est tres mesureé sur cette question. Lauteur ne fait pas preuve desprit de systeme,
il reconnait la liberté du traducteur, il lui reconnait méme « tous les droits »
(1995 : 93)14. Simple- ment, il situe le traduire dans le cadre dune éthique. Ce

17



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

qui signifie que le traducteur ne doit pas passer sous silence son intervention
sur le texte original via la traduction. Sil manipule le texte (sans connotation
péjorative), sil déforme, sil adapte, pour ne prendre que ces exemples, Antoine
Berman considere quil doit lannoncer et non le passer sous silence, car il faut
gue le lecteur soit averti du type de traduction auquel il a affaire.

En fait ce qui est en jeu ici, cest la question de lidentité culturelle. 1l est
vrai quon assiste a une certaine mode identitaire. Denys Cuche (1996 : 83)
constate que celle-ci « est le prolongement du phénoméne dexaltation de la
différence qui a surgi dans les années soixante-dix ». On peut comprendre ce
mouvement de pendule, mais en traduction mettre la difféerence sur le devant
de la scéne ou critiquer lethnocen- trisme ne signifie en aucune fagon attenter
a lidentité. Ou alors il faut admettre que la critique nest pas admise.

Dabord il faut dire que la notion didentité nest pas figée. Elle est
diversifiee et fluctuante. Son élaboration est incessante. On ne peut pas la
concevoir en dehors du rapport a Autre. Denys Cuche ajoute que « lidentité
est un construit qui stlabore dans une relation qui oppose un groupe aux
autres groupes avec lesquels il est en contact » (ibid. : 86). Cest dire son
importance cruciale en traduction. Il est clair que la traduction construit
lessence des cultures. Aujourdhui, promouvoir un mouve- ment traductif qui
sans a priori mettra en avant la différence culturelle, cest apporter une pierre a
la structuration contemporaine de lidentité. Il sagit de lui donner les outils qui
laideront a mieux se déployer dans le monde daujourdhui et de demain. Il sagit
donc de rendre plus efficace la communication interculturelle, et partant, les
relations entre cultures, selon le principe : plus je connaitrai lAutre dans ses
textes, plus il me connaitra dans mes textes, mieux nous nous comprendrons.

Quant a Henri Meschonnic, sil critigue un amour de la langue qui repose
sur de vieux mythes, stérilisateurs quant a lvolution heureuse de notre culture,
comme la clarte, la pureté, le génie supposeés de la langue francaise, cest pour
sortir celle-ci dune passivité défensive et stérile. Ne plus tourner sur soi-méme,
mais integrer positive- ment laltérité. Pour cela Henri Meschonnic (1997 : 210)
propose « une transforma- tion de lidentité par la diversité ». Il ne sagit donc
pas de baisser les bras devant « les identités vacillantes », a supposer quelles
le soient, dont nous parle Jean-René Ladmiral (1997 : 133). Cest tout le
contraire. Il sagit de regarder le monde daujourdhui bien en face et

18



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

daccompagner heureusement sa mutation.

Sil est souhaitable que se développe un large mouvement de traduction-
dévoile- ment, cest parce que nous avons constaté un manque dans notre
culture, et parce que nous sommes conscient de son réle novateur et fécondateur.
Cela ne signifie pas que nous désirions que cet élan traductif soit exclusif de tout
autre type de traduction. Au contraire. Nous avons indiqué plus haut lintérét que
le traducteur aurait a retrou- ver ce role de vulgarisateur quil a perdu dans le
passé. On peut continuer sur cette lancée et proposer de remettre a ’honneur,
dans un premier temps dans linstitution scolaire, ces exercices qui ont fait
partie du champ traductif dans notre histoire, nous voulons parler de
limitation, de la paraphrase, du pastiche, de ladaptation, par exemple. Mais
guel que soit le type de traduction pratiqué et propose, ce que nous voulons
clairement, cest que désormais il soit clairement affiché.

Taches

Quant a la traduction-dévoilement, si elle se propose de montrer Autre,
elle a aussi pour tache, dans limmense chantier des relations interculturelles,
de constituer la culture du Méme. En ce sens on peut dire quelle participe du
phénomeéne ethno-centrique. Mais avec une grande différence : alors que dans le
passé la constitution de soi se faisait largement par leffacement, désormais la
constitution de soi se fait aussi par la mise en évidence de IAutre. Nous avons
indiqué plus haut que lethnocen- trisme est, a des degrés divers, de toutes les
cultures. Mais, comme le formule Denys Cuche (1996 : 116), dans la culture
occidentale, il sagit cette fois dun ethnocen- trisme dont on fera un « usage
méthodologique ». Denys Cuche (ibid.) cite ensuite Pierre Bourdieu : « Je suis
convaincu quune certaine forme dethnocentrisme, si lon désigne ainsi la
reférence a sa propre expérience, a sa propre pratique, peut étre la condition
dune véritable compréhension : a condition bien sir que cette référence soit
consciente et contrdlée [...]. Il est plus difficile de reconnaitre dans les autres,
dapparence si étrangers, un moi quon ne veut pas connaitre. Cessant alors d’tre
des projections plus ou moins complaisantes, lethnologie et la sociologie
conduisent a une découverte de soi dans et par lobjectivation de soi quexige la
connaissance de lautrel®> ». Un mouvement traductif se situant dans une
ouvertude consciente et con- trolée nest donc pas contradictoire avec la
constitution de lidentité. Bien au con- traire, il sagit dappréhender la

19



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

dialectique du Mé&me et de lAutre, de lidentité et de la différence, dans un
mouvement allant vers une conscience claire de leur essence et de leur
interrelation, qui ne se fasse au detriment ni de lune ni de lautre des deux
cultures en présence.

Nous terminerons en insistant sur le fait que ce rble constitutif de la
traduction sur le plan de la culture est infini. On comprendra mieux maintenant
pourquoi elle a de formidables taches devant elle. En cela, dans leur
réalisation, elle participe de la finitude humaine et de la complétude du langage,
qui sont, on le sait, infinies. Cette facon de voir repositionne dune facon
positive le probleme de lintraduisible qui nest ainsi plus considéré comme
une fatalité. Quant au travail de re-écriture de la traduction, sur le plan
linguistique, il nest pas celui ou du sens, ou de la signifiance, mais celui de la
totalité du signe, cest-a-dire celui du sens et de la signifiance. Ni cibliste, ni
sourcier. Dichotomie simpliste dans laquelle nous ne nous reconnaissons pas. Le
travail de ré-écriture nest pas une traduction de la langue, mais de ce que le
discours fait de la langue. Dans un entre-deux, qui se love dans la relation entre
les deux cultures, entre ce que dit le texte de I'Autre, et ce que je lui fais dire
dans la mienne, dans un rapport de tension culturelle entre langue et discours,
tension sans cesse changeante, insaisissable.

NOTES

.Le présent article est la version revue et corrigée dune conférence
prononcée lors du: « Premier colloque international : Les aspects culturels de
la traduction », organisé par I'Université technique de Yildiz, Istanbul
(Turquie), 22-24 octobre 1997.

2.Nous nous donnons pour but ici dapprofondir et dexaminer sous un
autre angle des notions que nous avons introduites ailleurs : cf. Jean-Louis
Cordonnier, Traduction et culture, 1995.

;. Evidemment, « modes de traduire » est & comprendre ici au masculin.

4+.Pour un panorama plus complet du concept de culture, nous renvoyons
le lecteur a Cuche (1996).

sVoir la premiére partie : Pour une archéologie de la traduction.

6.Signalons a ce propos la parution dun nouvel ouvrage sur la période

20



2017 J5Y) (oaldead) — (yalll) aaad) ﬂ-”Ao

classique : La Traduction a |’dage classique, études réunies par Michel Ballard
et Lieven Dhulst, Lille, Presses universitaires du Septentrion, 1996.

7.Cet article est rédigé par Jean Delisle, avec la collaboration de Pierre
Cloutier.

s.Soul. par lauteur.
o.Voir note nO 70. Soul. par lauteur.

0. A ne pas confondre avec « litayage de lacte traductif » (Berman 1995 :
68), terme qui désigne tout le travail de recherche documentaire du
traducteur, toutes les lectures necessaires a entreprendre pour réussir une
traduction.

1. Soul. par lauteur.

12. Sur les a priori classigues encore en vigueur : clarté, génie, pureté, par
exemple, voir : Meschonnic (1997).

13. Soul. par lauteur.
14. Soul. par lauteur.

15. Cette citation est tirée de Pierre Bourdieu : « Entretien avec Alban Bensa :
quand les Canaques prennent la parole », in Actes de la recherche en sciences
sociales, n0 56, mars 1985, p. 79.

REFERENCES

Berman, A. (1984) : L’épreuve de [’étranger. Culture et traduction dans
[’Allemagne romantique, Gallimard, coll. «Les Essais ».

—— (1995) : Pour une critique des traductions : John Donne, Paris, Gallimard,
coll. « Bibliotheque des idées ».

Cordonnier, J.-L. (1995) : Traduction et culture, CREDIF/Hatier-Didier,
Coll. LAL.

Cuche, D. (1996) : La notion de culture dans les sciences sociales, Paris,
Editions La Découverte, Coll. Repéres, nO 205.

Delisle, J. et J. Woodsworth (sous la dir. de) (1995) : Les traducteurs dans
I’histoire, Les Presses de [Université dOttawa/Editions UNESCO.

21



Alla, 2017 J ¥ (s iaad) — (el a3

Foucault, M. (1966) : Les mots et les choses, Paris, Gallimard, coll. «
Bibliotheque des sciences humaines».

Ladmiral, J.-R. (1997) : « Aspects interculturels de la traduction », in :
Hommage a Hasan-Ali Ylcel — La traduction : carrefour des cultures et des
temps, sous la dir. du Prof. Dr Hasan Anamur, Istanbul, Université technique de
Yildiz.

Mercier, D. (1995) : L épreuve de la représentation. L enseignement des langues
étrangeres et la pratique de la traduction en France aux xvii€ et xviii€ siécles,
Besancon, Annales littéraires de IUniversité de Besancon, nO 589, Diffusion Les
Belles Lettres.

Meschonnic, H. (1973) : Pour la poétique Il, Paris, Gallimard, 1973.
——(1997) : De la langue francaise, Paris, Hachette.

Mounin, G. (1963) : Les problémes théoriques de la traduction, Paris,
Gallimard, coll. « TEL », n0 5.

22



