
 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

3 

Aspects culturels de la traduction : 

 quelques notions clés 

 
                                           jean-louis cordonnier 

Université de Franche-Comté, Besançon, France 
 
 
 

RÉSUMÉ 

La problématique de la culture constitue désormais un champ de recherche 

primordial pour travailler à une théorie de la traduction. On se situe ici au niveau 

du sol archéolo- gique, c’est-à-dire au niveau des modes d’être de la culture, et de 

leurs interactions avec les modes de traduire. La traduction n’étant jamais une 

opération neutre, il convient de mettre en évidence les interventions du traducteur 

réalisées dans le cadre de son appar- tenance à telle ou telle culture. Mais il ne faut 

pas non plus réifier la culture, et il faut mettre en relief également les interventions 

d’ordre purement individuel. Cette relation à la culture est d’une grande importance 

puisque le traducteur, étant au cœur des relations d’altérité, constitue de par son 

activité traduisante, l’identité de sa propre culture. Il s’agit de passer aujourd’hui 

d’un ethnocentrisme négatif, procédant à l’effacement de l’Autre, à un 

ethnocentrisme positif réalisant par la « montre » de l’Autre, la tâche de constitution 

de l’identité propre. Ce dévoilement pour l’identité passe par la critique de la 

dichotomie par trop simpliste « cibliste/sourcier », qui est prisonnière de la 

langue. Le traducteur se donnera en revanche comme tâche, la « montre » du 

discours de l’Autre. Cette problé- matique interculturelle est examinée à travers 

cinq champs clés dans lesquels se déploie l’activité traduisante : altérité, histoire, 

critique, éthique et tâches de la traduction. 

ABSTRACT 

The issue of culture is now a primary field of research in developing a theory 

of transla- tion. Here we find ourselves on “archeological terrain” in terms of the 

culture’s way of being and the concomitant interaction with ways of translating. 

Translation is never a neutral operation, and one is forced to demonstrate that the 

act of translating is influ- enced by the translator’s cultural background. Culture, 

however, must not be reified; purely individual interventions must also be given 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

4 

their due. This relation to culture is highly important for the translator who is at 

the heart of relations of otherness, and through the act of translation it forms the 

identity of national culture. This entails mov- ing from negative ethnocentrism, 

which erases the Other, to positive ethnocentrism, showing the Other, and thus 

constitutes the identity of the translator’s culture. This unveiling of identity 

undergoes criticism by the too simplistic “cibliste/sourcier” dichotomy, which is 

a prisoner of language. The translator, however, shows the discourse of the Other. 

These intercultural issues are examined under five translating-as-activity 

headings: otherness, history, criticism, ethics and translating tasks. 

MOTS-CLÉS/KEYWORDS 

altérité, histoire, éthique, l’Autre 

Nous commencerons par une remarque liminaire qui paraîtra une 

évidence pour le spécialiste, mais qu’il convient à notre avis de réaffirmer 

toujours et encore, tant on entend répéter par la tradition et l’empirisme, de 

colloque en colloque, voire d’article en article, des arguments annexionnistes 

justifiant une certaine intraduisibilité, tels que: « ça ne sonne pas français », ou 

« ça sent la traduction », ou encore « le lecteur ne 

Meta, XLVII, 1, 2002 

comprendra pas », arguments entièrement situés dans la langue, qui par 

conséquent ne voient pas le discours (au sens de Benveniste), et inhibiteurs 

quant aux potentia- lités du travail de ré-écriture dans l’opération traduisante. 

Cette remarque, c’est que la traduction n’est pas seulement une opération 

linguistique, mais qu’elle est tout entière prise dans un ensemble 

d’interrelations sociales et culturelles, d’abord au sein de sa propre culture, et 

ensuite entre les cultures étrangères en présence. Les paramètres culturels sont à 

même de jouer par conséquent un grand rôle dans la traduction en général, y 

compris dans ce qu’on appelle traditionnellement la traduction scientifique et 

technique, même si ce type de traduction n’est pas le lieu où les enjeux culturels 

se manifestent avec le plus d’acuité. 

Saluons  donc  l’initiative  de  nos  collègues  de  l’Université  technique  de 

Yildiz, d’avoir consacré un colloque entier sur les Aspects culturels de la 

traduction. De telles rencontres, entièrement  consacrées  à  ce  thème, somme  

toute, n’étaient  pas  si  fré- quentes jusqu’à il y a peu1. Nous rappellerons qu’il y 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

5 

a presque déjà une quarantaine d’années maintenant que G. Mounin, dans ses 

Problèmes théoriques de la traduction, mettait en avant dans son chapitre XIII ce 

qu’il appelait un fait théorique, énoncé ainsi : « pour traduire une langue 

étrangère, il faut remplir deux conditions, dont chacune est nécessaire, et dont 

aucune en soi n’est suffisante : étudier la langue étran- gère ;  étudier  

(systématiquement)  l’ethnographie  de  la  communauté  dont  cette langue 

traduite est l’expression. Nulle traduction n’est totalement adéquate si cette 

double condition n’est pas satisfaite » (Mounin 1963 : 236). Naturellement, il est 

sou- haitable de faire appel également à d’autres sciences humaines pour 

travailler à une traductologie aux multiples facettes, et nous pensons en 

particulier à la littérature, à l’histoire, aux sciences du langage, à l’anthropologie, 

à la sociologie, à la psychanalyse, à la philosophie. 

Il faut dire que depuis 1963, date de la publication des Problèmes 

théoriques, l’appel de G. Mounin a tardé à se faire entendre, et si nous 

disposons de nombreux articles qui traitent de problèmes ponctuels en 

relation aux aspects culturels de la traduction, nous avons par contre peu 

d’ouvrages qui aient tenté d’embrasser la pro- blématique culturelle dans son 

ensemble, et de la mettre en relation avec les autres problématiques du 

traduire. Cependant, en France, H. Meschonnic (1973) en for- geant dans les 

années soixante-dix le concept de « langue-culture » dans le cadre de sa 

poétique, a voulu indiquer qu’une langue et sa culture forment un tout 

indissociable. Les analyses de H. Meschonnic sont assez connues pour que 

nous n’y insistions pas, mais nous voulions juste signaler ici sa volonté de 

penser la traduction dans un vaste cadre culturel comprenant l’histoire, la 

littérature, le langage et le politique. Puis, en 1984, un ouvrage d’A. Berman a 

frappé l’attention des traducteurs et des traduc- tologues, en montrant le rôle 

qu’un mouvement culturel tout entier, en l’occurrence celui imaginé par les 

Romantiques allemands, peut assigner à la traduction. De notre côté, nous 

avons essayé de placer la traduction au sein de la problématique culturelle. En 

montrant tout l’intérêt qu’il y a à développer une archéologie de la traduction et 

à situer la pratique du traduire dans le cadre d’une éthique, nous avons donné 

une vue synthétique, mais non exhaustive, des problèmes que les traducteurs 

rencontrent dans la traduction des œuvres, notre objectif consistant aussi à 

indiquer des directions de travail et de recherche (Cordonnier 1995). 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

6 

Dans les limites du présent exposé, nous souhaitons apporter des 

précisions sur cinq notions clés, qui sont aussi cinq champs clés, autour 

desquels il nous paraît souhaitable que se développent dans les temps à venir à 

la fois le travail de mise en valeur sociale de l’activité traductive, et celui de la 

réflexion traductologique : altérité, histoire, critique, éthique et tâches de la 

traduction2. Les considérations qui vont suivre concernent les œuvres, c’est-à-

dire ces textes qui créent, qui représentent l’es- sence d’une culture, qui en 

constituent les racines, et qui par le travail d’écriture qui les traverse, créent du 

discours (toujours au sens de Benveniste), redéploient la culture vers d’autres 

horizons désormais élargis et la grandissent. Il s’agit d’une pré- caution 

méthodologique pour ne pas être enfermé dans ce qu’on appelle tradition- 

nellement « la littérature ». C’est pourquoi nous pouvons inclure dans notre 

champ de recherche des œuvres appartenant aussi au domaine scientifique, dans 

la mesure    où nous sommes confrontés à des textes où se manifeste une poétique 

qui est l’œuvre d’un sujet-écrivain (au sens de H. Meschonnic), c’est-à-dire une 

poétique qui n’appar- tient qu’à lui. 

L’intitulé de notre colloque laisse un large champ des possibles quant à la 

com- préhension du concept de culture. Par « aspects culturels », on peut 

entendre les connotations et les traits culturels, et le problème de leur 

importation dans la langue de traduction. Ce ne sera pas notre préoccupation 

aujourd’hui. On peut comprendre aussi, et c’est dans ce sens que nous irons 

pour notre part dans cet exposé, ce qui fait que la culture intervient dans les 

modes de traduire3, la traduction étant une opération éminemment culturelle, 

en ce sens qu’on ne traduit pas dans toutes les cultures de la même façon, et 

qu’il y a une interaction entre les modes de traduire et les modes d’être des 

cultures. En outre, la traduction n’est pas une activité isolée, mais elle se 

déploie  en  articulation  avec  d’autres  genres  essentiels  qui  président  au  

destin  des œuvres, comme la critique, le commentaire, l’analyse. Elle fait donc 

partie en ce sens de toute une tradition culturelle liée à la structuration de 

l’essence d’une culture. 

Le concept de culture est complexe4. En ce qui nous concerne, nous nous 

réfé- rons ici au sens aujourd’hui très étendu de modes de vie et de pensée 

communs à une communauté donnée et qui conduisent les individus 

appartenant à cette com- munauté à agir dans certaines situations sociales 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

7 

d’une façon commune. C’est-à-dire que nous nous référons à ce que Michel 

Foucault (1966) a appelé les « modes d’être » d’une culture. Il convient de 

s’intéresser à ces modes d’être, dans la mesure où ils peuvent induire chez les 

traducteurs, des modes de traduire relativement communs à certains moments 

de la constitution des cultures, modes de traduire liés aux con- traintes 

sociales qui pèsent sur eux. À ce propos nous pensons à la formation linguis- 

tique, culturelle, politique, des États-Nations en Europe. Nous situons notre 

réflexion dans le cadre de la culture française, et d’une façon plus large dans 

celui de la culture occidentale, dans la mesure où en Europe les États-Nations 

ont tous constitué leur prose et leur littérature sur la base de traductions. 

D’un autre côté, et c’est le deuxième aspect de la notion de culture auquel 

nous nous référons aujourd’hui, il faut être attentif à ne pas réifier la culture, 

car elle n’est qu’une abstraction, une construction intellectuelle (voir Cuche 

1996 : 57). Il faut donc tenir compte également des pratiques individuelles, et 

notamment, thème que nous retenons ici, de la position du traducteur dans sa 

relation d’altérité face à l’Étranger, et de la conception qu’il a du rôle que doit 

jouer sa propre culture dans les rapports d’altérité. C’est donc cette dialectique 

entre la culture et l’individu, c’est-à-dire pour nous, le traducteur, qui sera le 

cadre de notre exposé. 

Altérité 

La traduction se déployant au sein des rapports d’altérité, le traducteur 

se trouve devant la tâche d’avoir à importer des valeurs, des faits culturels, mais 

ce n’est pas là son  seul  rôle :  « le  traducteur  n’est  pas  uniquement  

prospecteur  des  différences, explorateur de territoires culturels inconnus. Il 

est aussi celui qui, dans sa reconnais- sance de l’autre, change les perspectives 

de sa communauté, dérange les « mots de sa tribu », pour reprendre 

l’expression fameuse de Mallarmé (1877). […] Par delà les décideurs 

(commanditaires, éditeurs, etc.), par delà la matérialité des textes, […] il 

brouille les cartes, en l’occurrence ces cultures, ces valeurs, celles de l’autre 

comme les siennes propres qu’on voudrait bordées, délimitées, alors qu’elles 

sont fluides, mou- vantes » (Delisle et Woodsworth 1995 : 193). Il y a deux 

idées fondamentales dans ce passage. La première est que le traducteur joue un 

rôle essentiel dans la constitution de sa propre culture. Autrement dit, il 

déstructure, façonne, restructure l’identité de sa propre culture, et à travers les 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

8 

textes traduits, celle de la culture étrangère. La deuxième idée est que toute 

culture, quelle qu’elle soit, n’est pas un tout absolument stable, figé, mais elle 

est un ensemble divers et complexe caractérisé par de constantes évolutions. 

Nous reviendrons sur la question de l’identité quand nous aborderons plus 

loin la problématique de l’éthique. Mais ce que nous retiendrons pour l’instant, 

c’est à la fois le rôle de la culture ainsi que celui du traducteur dans les 

rapports d’altérité, rôles qu’il convient d’examiner plus précisément. Il n’est donc 

pas inutile de regarder quelle a été l’évolution de la notion de culture. Dans le 

cadre limité qui est ici le nôtre, nous nous contenterons de quelques 

remarques. 

Nous avons tenté de montrer dans Traduction et culture5 en quoi en France 

l’épistémè de l’âge moderne, puis de l’âge classique, ne pouvaient concevoir la 

diffé- rence  de  l’Étranger  dans  toute  sa  radicalité,  ce  qui  a  conduit  à  la  

pratique  de  la traduction ethnocentrique, étant entendu que ce type de 

traduction a servi, et c’est là son rôle fécondateur et positif pour nous, à constituer 

la prose, et parallèlement la culture de notre  pays. 

En France, le xviie, puis le xviiie siècle ont développé une conception 

universa- liste de la culture, associée à la notion de civilisation. Les Lumières 

ont voulu propa- ger ce qu’ils considéraient comme « leurs » bienfaits ; dans leur 

esprit il s’agissait d’en faire bénéficier les autres peuples. Et cela était possible 

parce que s’était développée l’idée d’une unité du genre humain. En outre, le 

classicisme français est en Europe celui qui dure le plus longtemps, plus de 

deux siècles et demi. Au xixe siècle, il y a à la fois un élargissement et une 

continuité de la notion de culture : « Entre le xviiie et le xixe siècle français, il 

y a une continuité de la pensée universaliste. La culture au sens  collectif, c’est  

avant  tout  la  « culture  de  l’humanité ». Malgré  l’influence  alle- mande, l’idée 

d’unité l’emporte sur la conscience de la diversité […]», et plus loin 

« En  bonne  logique,  l’idée  universaliste  française  de  la  culture  va  de  

pair  avec  la conception élective de la nation, issue de la Révolution : 

appartiennent à la nation française, expliquera Renan, tous ceux qui se 

reconnaissent en elle, quelles que soient leurs origines » (Cuche 1996 : 13). C’est 

donc d’une certaine façon l’universalisme des Lumières qui, en ne pensant la 

diversité culturelle qu’en référence à la nation et à la civilisation, a conduit à une 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

9 

spécificité française : « Il est clair que le contexte idéo- logique propre à la 

France du xixe siècle a bloqué l’émergence du concept descriptif de culture. 

Sociologues et ethnologues étaient eux-mêmes trop imprégnés de l’uni- 

versalisme abstrait des Lumières pour penser la pluralité culturelle dans les 

sociétés humaines autrement qu’en référence à « la » civilisation. Le contexte 

historique, il est vrai, ne portait pas à l’interrogation sur cette question. 

L’épopée coloniale se faisait au nom de la mission « civilisatrice » de la France » 

(ibid. : 23). Denys Cuche ajoute qu’il faudra attendre les années trente pour que 

le concept de culture commence à être vraiment utilisé par les ethnologues. Il 

restera longtemps en concurrence avec la notion de civilisation, et il lui faudra 

encore trente années pour émerger définitive- ment et prendre une place 

indiscutable en ethnologie et en anthropologie (ibid.). 

De ce qui précède il faut en déduire la nécessité de souligner le continuum 

his- torique, l’existence jusqu’à il y a peu d’un relatif impensé de la notion de 

différence culturelle, et en même temps de son rôle pour féconder, faire 

évoluer l’identité. Il s’agit là d’un simple constat. Dans le domaine de la 

traduction, on est loin d’avoir tiré toutes les conséquences, tant sur le plan de 

l’importation des traits culturels que sur celui de l’évolution de la ré-écriture 

dans les textes traduits, de l’examen scienti- fique et approfondi de la différence 

culturelle. Si la traduction est communication interculturelle, elle communique 

des contenus d’information, elle communique des spécificités culturelles, c’est-

à-dire ce qui caractérise l’Autre et pas le Même, mais elle communique aussi par 

ce qu’elle est, nous voulons dire par là que la façon dont elle se pratique, ce que 

nous avons appelé les modes de traduire, apporte des informations sur l’être du 

traducteur et de sa culture dans son rapport à l’Autre. 

C’est pourquoi nous avons appelé à une archéologie de la traduction, pour 

mettre à nu les modes de traduire et partant les modes d’être des traducteurs. 

Il convient d’insister sur l’ampleur de la tâche et sur les « trous » de 

connaissance, notamment en ce qui concerne le xixe et le xxe siècle, pour 

lesquels nous manquons d’ouvrages de synthèse. Ce travail contribuera 

probablement à montrer qu’il n’y a pas d’absolu en matière de traduction, et 

que sa pratique, la réflexion qui se développe autour d’elle changent en même 

temps que la culture change, traduction et culture étant toutes deux  prises  dans  

l’évolution  de  l’Histoire. Ainsi  la  pratique  de  la  traduction  au xvie n’est pas 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

10 

la même que celle de l’âge classique, qui à son tour n’est pas la même que celle 

du xixe siècle, etc. D’un autre côté, une archéologie montre comment une 

culture dans son ensemble peut orienter, canaliser les pratiques. Ainsi, les 

traducteurs classiques, enfermés en quelque sorte dans la théorie de la 

représentation. À ce pro- pos, Daniel Mercier montre bien comment, malgré des 

différences qui peuvent a priori sembler importantes, les traducteurs de l’âge 

classique sont tous obligés  de situer leur pratique dans le cadre de la 

représentation classique, y compris Diderot    qui a pourtant su mener la critique 

de la disposition classique, et donc de pratiquer    un type de traduction qui 

naturalise, désécrit, annexe, nationalise (Mercier 1995). Il     y a donc dans ce cas 

un parallèle entre la culture qui fonde un rapport universaliste à  l’Étranger,  sur  

ses  propres  critères  culturels,  et  la  pratique  annexionniste  de  la traduction. 

Nous disions plus haut que la traduction est communication interculturelle. 

Elle joue  un  rôle  majeur  dans  l’altérité  au  niveau  de  la  circulation  des  

textes  dans  le monde. C’est là un phénomène bien connu. Ce qui l’est moins, 

c’est de savoir com- ment ces textes circulent, ce qu’on en fait, et ce qu’ils 

deviennent d’une culture à l’autre. Nous reprenons ici le concept de translation, 

développé par Antoine Berman (1995 : 17). Il s’agit d’un espace d’échange entre 

les cultures en présence, où à côté du texte original, circulent dans un rapport 

dialectique, « les nombreuses formes de transformations textuelles (ou même 

non textuelles) qui ne sont pas traductives » (ibid.) :  critiques,  analyses,  

commentaires,  films,  adaptations,  etc.,  dans  l’une  ou l’autre des cultures. Les 

rapports d’altérité s’exercent en ce lieu dans lequel se con- frontent les 

conceptions du traducteur et aussi celles de chacune des cultures en pré- sence 

au sujet de la littérature. Toutes ces interactions ne peuvent rester sans 

influence sur l’opération traduisante elle-même. Tout cet ensemble de 

mouvements textuels,  lorsqu’ils  se  produisent,  constituent  ce  qu’Antoine  

Berman  appelle  la 

« translation d’une œuvre » (ibid.). Cette notion nous apparaît très 

féconde dans la mesure où elle élargit la notion de traduction, qui souffrait 

d’étroitesse, à tout son espace littéraire naturel. Antoine Berman voit juste quand 

il affirme : « une traduc- tion n’agit vraiment dans cette langue-culture que si 

elle est étayée et entourée par des travaux critiques et des translations non 

traductives » (ibid. :    18). 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

11 

Mais il ne faut pas oublier d’ajouter dans l’étayage traductif, l’ensemble des 

textes qui entourent l’œuvre elle-même dans la langue-culture de l’Autre, et dont 

le traduc- 

teur  est  à  même  de  prendre  connaissance. En  quoi  l’altérité  joue-t-elle  

dans  cette confrontation des textes ? Il y a là un sujet d’étude qui ne peut qu’être 

fécond, et appor- ter des informations importantes sur l’influence que peut 

exercer la culture étrangère sur le traducteur et sur son mode de traduire, 

éventuellement sur sa ré-écriture. 

Histoire 

Aujourd’hui il faut recourir à l’ensemble des outils conceptuels mis à notre 

disposi- tion par l’ethnologie, l’anthropologie, la sociologie, la littérature, et qui 

nous permet- tront d’analyser sérieusement les paramètres de la culture dans la 

traduction. Cela est vrai en ce qui concerne les traductions de maintenant. Mais 

cela est plus difficile dès que l’on se tourne vers le passé, en raison des « trous » 

de connaissance auxquels nous avons fait référence, quoique certaines périodes, 

comme celle des  belles  infidèles aient assez largement inspiré les  analystes6. 

Quoiqu’il en soit, il est de première importance que se constituent une 

histoire, des histoires, de la traduction. Nous avons en effet un grave manque 

dans ce domaine. L’histoire de la traduction permettra de sortir les traducteurs 

de l’ombre, de mettre en exergue leur rôle au cœur des relations 

interculturelles, leur rôle de passeurs d’informations en tous genres, leur rôle 

de constitution des proses et des cultures nationales, leur rôle parfois de 

médiateurs, tout cela sans être exhaustif. Bref, le travail de recherche 

historique aidera à redonner au traducteur toute son impor- tance  au  sein  des  

cultures, et  à  renverser  cet  état  d’effacement  où  il  se  trouve  en France  

depuis  la  fin  du  xvie  siècle.  Il  s’agit  donc  de  renverser  cette  situation  de 

« secondarité» et d’« ancillarité» (Berman 1984) dans laquelle le 

surgissement de la figure  de  l’auteur  a  plongé  la  traduction,  en  faisant  une  

activité  seconde,  dans laquelle le traducteur devait s’effacer pour ne laisser 

voir au lecteur qu’un double, tâcheron et sans âme. 

En outre, la constitution d’une histoire, ou d’histoires de la traduction, 

repré- sente l’une des tâches nécessaires pour que l’on puisse élaborer à terme 

ce qui est peut-être une inaccessible théorie de la traduction et de la littérature. 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

12 

Mais au moins aller vers. En 1995, le président de la Fédération internationale 

des traducteurs, Jean- François Joly, parlant justement de l’histoire de la 

traduction voyait que « cette jeune discipline ne saurait prétendre avoir un avenir 

si elle ne peut pas se nourrir des acquis du passé, se ressourcer à des modèles 

anciens. Faire l’histoire de la traduction, c’est mettre au jour le réseau complexe 

des échanges culturels intervenus entre les êtres humains, les cultures, les 

civilisations au cours des âges » (Delisle et Woodsworth 1995 : 15). Et il 

ajoutait, citant Lieven D’hulst, « l’histoire est pratiquement le seul moyen de 

retrouver l’unité d’une discipline, en montrant les parallèles et les recou- 

pements entre les traditions de pensée et d’activité divergentes, en 

rapprochant le passé et le présent » (ibid.). 

S’il est tout à fait vrai que l’histoire de la traduction peut introduire une 

unité dans la réflexion traductologique, nous pensons d’une part qu’elle n’est 

pas le seul moyen parce que la traduction se trouve à un carrefour des sciences 

humaines, et d’autre part ce n’est pas parce qu’il y a actuellement une heureuse 

focalisation des préoccupations  traductologiques  sur  l’histoire, qu’il  faille  

négliger  pour  autant  les axes de recherches liés à l’anthropologie, à la 

linguistique ou à la philosophie, pour ne prendre que ces trois exemples. On ne 

pourra trouver une unité de la traduction qu’en  l’étudiant  sous  tous  ses  

aspects.  C’est  précisément  cela  qui  fait  qu’une traductologie puisant dans les 

sciences humaines une incontestable autorité, a du mal à se constituer. C’est 

d’ailleurs, à notre avis, plus le manque de moyens humains que scientifiques qui 

en constitue la   difficulté. 

D’un autre côté, il y a un risque à considérer, comme le pense Lieven 

D’hulst, que  l’histoire  de  la  traduction  serait  « pratiquement  le  seul  moyen  

de  retrouver l’unité » de la réflexion en matière de traduction. D’abord peut-on 

parler d’unité en histoire ? Il faut commencer par poser ce problème 

méthodologique. En effet, il n’y a pas une seule méthodologie de l’histoire. Il n’y 

a donc pas de raison de ne pas retrou- ver en traduction les débats, voire les 

polémiques, que l’on rencontre chez les histo- riens. Ensuite, en traduction il y 

a un deuxième risque à vouloir faire de l’histoire pour  de  l’histoire, en  

l’absence  d’une  méthodologie  scientifique  rigoureuse, et  en perdant de vue 

que la traduction est avant tout une activité interculturelle. 

Nous voudrions illustrer ce dernier point par un exemple parlant. Dans Les 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

13 

tra- ducteurs dans l’histoire, se trouve un article intitulé James Evans chez les 

Indiens cris du Canada (ibid. : 32-35)7. Cet article raconte comment ce 

missionnaire-traducteur a inventé un alphabet pour transcrire la langue de ce 

peuple. Inutile de dire que ce travail  s’est  déroulé  dans  le  cadre  beaucoup  plus  

vaste  de  l’évangélisation  de  ces Indiens. Selon nous, cet article pose un 

problème important et souffre d’un manque grave. Il part en effet de l’a priori 

que le travail du traducteur chez ces Indiens est 

« bon» par définition, comme si l’évangélisation allait de soi. Les Indiens 

cris sont étrangement absents de ce récit et les conséquences sur leurs propres 

mythes, et de l’évangélisation, et  de  l’alphabet, ne  sont  absolument  pas  

évoquées. Dans  un  cas comme celui-là l’historien doit se doubler d’un 

ethnologue. Il y a là une question primordiale, qui est débattue en ethnologie et 

en anthropologie : où se trouve la place de  l’historien  dans  la  relation  

interculturelle ?  Chez  le  Même ?  Chez  l’Autre ?  Au milieu ? Nous ne pouvons 

pas développer ici une réponse à cette question, mais dans cet exemple l’Indien 

cri aurait pu pour le moins être convoqué. En effet, il ne s’agit pas d’encenser le 

traducteur pour le seul fait qu’il soit traducteur, même si le travail accompli est 

remarquable, ou alors on se trouve dans une relation à sens unique, que pour 

notre part nous croyions dépassée. Bien sûr, il s’agit aussi d’interroger les modes 

de  traduire  du traducteur. 

Concernant Les traducteurs dans l’histoire, nous ne voudrions pas rester 

sur cette note critique, car il faut saluer cette entreprise et les énergies 

rassemblées par la FIT notamment, pour que vive ou plutôt commence à vivre, 

comme le précisent bien les directeurs  de  l’ouvrage  dans  leur  Avant-propos, 

une  histoire  de  la  traduction. Du reste, le titre lui-même indique bien qu’il 

ne s’agit pas d’une histoire à proprement parler, mais de pistes qui ont été 

choisies dans le monde entier pour montrer le rôle des traducteurs, et peut-

être pour susciter des envies d’approfondissement. 

Critique 

Pour constituer la traductologie ou la théorie de la traduction de demain, il y 

a tout intérêt à ce que se développe une critique des traductions, qui permettra 

entre autres  de comprendre comment ont été vécus les rapports du traducteur à sa 

propre culture   et à la culture étrangère, et par extension les rapports de la culture 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

14 

du Même à la culture de l’Autre. La critique passe par une analytique des textes 

traduits pour faire apparaître les modes de traduire et d’une certaine façon les 

modes d’être des cultures, et ainsi de mettre au jour la dynamique et la dialectique 

entre les deux. On fera inévitablement apparaître ainsi la perspective historique 

de la traduction. Car au delà des individualités au niveau des traducteurs, chaque 

culture, chaque époque (Renais- sance, classicisme, romantisme, par exemple), 

marque le traduire de sa propre vision du monde. Le travail critique permettra 

ainsi de conscientiser le traducteur sur cet état de fait, ce qui ne manquera pas par 

contrecoup de poser le problème de l’inscription et de l’attitude du traducteur 

d’aujourd’hui dans l’interculturalité de son époque. 

Il faut dire que nous vivons actuellement une crise de la critique, et tout 

particu- lièrement dans le domaine de la traduction. Non pas qu’il y ait absence 

de critiques. Mais plutôt parce que ces critiques n’obéissent à aucune règle, ne 

constituent pas un genre en soi, aisément identifiable, et caractérisé par une 

certaine autorité scientifique dans le domaine de la littérature. Antoine Berman 

tout en définissant ce qu’il entend par critique, constate cette insuffisance : « 

Mais si critique veut dire analyse rigoureuse d’une traduction, de ses traits 

fondamentaux, du projet qui lui a donné naissance, de l’horizon dans lequel 

elle a surgi, de la position du traducteur ; si critique veut dire 

fondamentalement, dégagement de la vérité d’une traduction, alors il faut dire 

que la critique des traductions commence à peine à exister » (Berman 1995 : 

13-14)8. 

La position (non polémique, soulignons-le) d’Antoine Berman sur la 

critique nous paraît féconde quant à notre problématique de l’interculturalité 

parce qu’elle resitue l’acte de traduire lui-même dans un champ plus vaste que ne 

le fait la tradition, mais un champ qui est vraiment le sien propre. D’abord cette 

idée de translation de l’œuvre inclut, comme nous l’avons vu, tout le travail de 

la critique et des « nom- breuses formes de transformations de l’œuvre », 

textuelles ou non, traductives ou non. Mais il y a aussi tout le travail d’à côté qui 

accompagne l’œuvre. C’est ce qu’Antoine Berman appelle « l’étayage de la 

traduction » : « L’étayage de la traduction comprend tous les paratextes qui 

viennent la soutenir: introduction, préface, postface, notes, glossaires, etc. La 

traduction ne peut pas être “nue” sous peine de ne pas accomplir la translation 

littéraire. Aujourd’hui, les étayages traductifs proposés par l’âge classique, puis 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

15 

par l’âge philologique (xixe siècle), ne suffisent plus. Ils doivent être — et sont 

en train de l’être par certains traducteurs — repensés. La question de ces 

nouveaux étayages, et  d’un  nouveau  consensus  à  ce  propos, est  d’une  

importance  cruciale » (ibid. : 68)9. 

Il  faut  donc  repenser  aujourd’hui  notre  rapport  aux  textes  traduits,  et  

nous pourrons en tirer des conséquences pour la traduction d’aujourd’hui. 

D’autre part, sur le plan de la culture, ce concept d’« étayage de la traduction » 

nous paraît riche de possibilités  pour  aborder  l’intraduisibilité.  Nous  avons  

en  effet  déjà  abordé  cette question à propos du non-dit culturel (Cordonnier 1995 : 

172-176). Le degré de tra- duisibilité est directement proportionnel au degré de 

fréquentation des cultures. Plus la fréquentation est faible plus le degré 

d’intraduisibilité paraîtra grand. Et comme dans la tradition occidentale, nous 

vivons sur le mythe de la transparence du traduc-      teur, notion que nous avons en 

son temps critiquée (ibid. : 144-146 et passim), ce dernier n’ose pas sortir de 

l’ombre de l’auteur pour constituer l’à côté culturel de la traduction qui donnera à 

sa culture des clés  pour  entrer  dans  l’œuvre,  et  qui  en  même  temps  lui  ouvrira  

des  espaces  de  traduisibilité. 

Il y a là une tradition de la traduction à retrouver, le traducteur construisant 

l’étayage de la traduction10, c’est-à-dire retrouvant d’une certaine manière son 

rôle de vulgarisateur qu’il a eu dans le passé, mais un rôle de vulgarisateur 

pensé dans la cohérence, dans le champ plus vaste de la translation des œuvres. 

Nous sommes donc devant un immense domaine de recherche où l’on pourra 

observer le rapport dialec- tique entre la vulgarisation des faits culturels et le 

travail consécutif sur la réduction de  l’espace  de  l’intraduisibilité.  Il  faudra  

donc  étudier  tout  le  cheminement  de l’œuvre à travers l’ensemble des textes 

traduits ou non, des paratextes la commen- tant, des adaptations, etc., car la 

traduction se situe dans ce creuset. 

Antoine Berman ne peut que constater le manque d’« une théorie générale 

de la translation littéraire, du passage d’une œuvre d’une “langue-culture” à une 

autre » (ibid. : 56)11. Mais on voit bien toute la potentialité de  cette  voie  qui  est  

tracée  pour avancer vers des propositions qui  aideront  les  traducteurs  à  mieux  

affronter  la  traduc- tion  de  la  culture. 

Éthique 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

16 

Tous ces efforts de conceptualisation sont destinés à ce que le traducteur 

d’aujour- d’hui puisse se situer clairement dans les rapports d’altérité. En effet, 

l’histoire de la traduction, les avancées réalisées dans le cadre des sciences 

humaines imposent des attitudes et des devoirs nouveaux. Notamment, dans 

les relations interculturelles, en ce qui concerne l’attitude face à l’Autre. Car 

cette attitude n’est pas sans avoir quel- que influence dans les textes traduits 

eux-mêmes. 

Faisons maintenant un petit retour en arrière. Si, dans Traduction et culture, 

nous avons fait la critique de l’ethnocentrisme en traduction, ce n’est pas tant 

pour ce que celui-ci était à l’époque, même si nous savons ce qu’il a pu induire 

comme souffrances humaines, que pour ce qu’il peut induire comme 

comportement chez les traducteurs aujourd’hui. Il y avait d’un côté un travail 

de conscientisation à mener sur les modes de traduire, et à se poser d’un autre 

côté la question de la place des traductions  ethnocentriques  aujourd’hui  au  

sein  de  l’espace  littéraire  et  culturel, dans le grand mouvement de translation 

des    textes. 

Il est évident qu’à l’aube du xxie siècle, nous ne pouvons plus nous conduire 

face à l’Autre comme par le passé. Il y a d’abord des raisons morales, mais cet 

argument dépasse les limites de la présente étude, mais aussi et surtout le rôle 

constitutif sur le plan de la culture de la traduction a changé. On peut aussi 

inverser l’argument : notre culture dans son rapport au monde, aujourd’hui, a 

besoin d’être fécondée autrement par la traduction. C’est donc bien dans une 

perspective historique que nous nous plaçons. Selon nous, la traduction doit 

se situer maintenant au sein d’une éthique qui présidera au mouvement 

général de translation des œuvres, et plus spécifique- ment au travail traductif 

en général. 

Dans le cadre d’une éthique de la traduction, nous avons proposé le 

néologisme d’ouvertude (Cordonnier 1995 : 153-154 et passim), pour qualifier 

l’attitude du tra- ducteur dans la relation d’altérité. Ce néologisme fait partie du 

travail de conscienti- sation dont nous avons déjà parlé. Il est vrai que toutes 

les cultures sont plus ou moins ethnocentriques, à la différence près, et qui est 

quand même de taille, que certaines d’entre elles dominent alors que d’autres 

non. En France le classicisme a exacerbé le mouvement ethnocentrique, mais 

celui-ci a eu un rôle positif et féconda- teur  puisqu’il  est  un  des  éléments  



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

17 

constitutifs  essentiels  de  notre  littérature  et  de notre culture. Cette force 

passée explique la vigueur des idées classiques sur la langue, sur la culture, et 

partant sur la traduction de nos jours encore12. Cette disposition héritée de 

l’histoire gêne la traduction dans son nécessaire redéploiement culturel. C’est 

donc pour sortir d’une pratique ethnocentrique trop généralisée, pour montrer 

clairement une autre voie, que nous avons forgé le concept d’ouvertude. 

Il s’agit donc pour le traducteur qui choisit cette optique d’assumer une 

position traductive qui consiste à féconder la culture propre en faisant de la « 

montre » de la culture de l’Autre le fondement de son travail. C’est là son 

projet de traduction. Il s’agit, de  traduction  en  traduction, d’apporter  à  sa  

culture  des  éléments  culturels constitutifs nouveaux qui lui permettront peu à 

peu d’envisager les relations d’alté- rité plus sereinement, en meilleure 

connaissance de cause, et d’améliorer la commu- nication et la compréhension 

interculturelles dans le monde de demain. 

C’est pourquoi nous avons appelé à la traduction-dévoilement. Car il y a à 

retra- duire les œuvres qui n’ont connu jusqu’à présent que des traductions 

annexées, et il y a aussi à donner au public contemporain des textes traduits qui 

laissent entrevoir la vérité de l’œuvre, étant entendu que cette vérité ne peut être 

que relative, en liaison aux outils conceptuels qui sont les nôtres actuellement. 

Mais ce retournement histo- rique qui consiste à sortir de l’enfermement à 

l’intérieur du Même, enfermement qui était celui de l’ethnocentrisme, pour se 

situer en un point, non figé du reste, et se trouvant quelque part vers l’Autre, 

n’est pas un abandon de soi-même, de l’identité, comme cela a pu être 

reproché aux positions de Henri Meschonnic ou d’Antoine Berman. C’est 

ainsi que Jean-René Ladmiral va jusqu’à parler de « haine de soi » : 

« disons que nous y voyons un symptôme de la haine de soi qui nous 

semble être une maladie de la culture occidentale de notre temps » (Ladmiral 

1997 : 133)13. 

 

Le trait nous semble quelque peu rapide. Au contraire, Antoine Berman 

est très mesuré sur cette question. L’auteur ne fait pas preuve d’esprit de système, 

il reconnaît la liberté du traducteur, il lui reconnaît même « tous les droits » 

(1995 : 93)14. Simple- ment, il situe le traduire dans le cadre d’une éthique. Ce 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

18 

qui signifie que le traducteur ne doit pas passer sous silence son intervention 

sur le texte original via la traduction. S’il manipule le texte (sans connotation 

péjorative), s’il déforme, s’il adapte, pour ne prendre que ces exemples, Antoine 

Berman considère qu’il doit l’annoncer et non le passer sous silence, car il faut 

que le lecteur soit averti du type de traduction auquel il a affaire. 

En fait ce qui est en jeu ici, c’est la question de l’identité culturelle. Il est 

vrai qu’on assiste à une certaine mode identitaire. Denys Cuche (1996 : 83) 

constate que celle-ci « est le prolongement du phénomène d’exaltation de la 

différence qui a surgi dans les années soixante-dix ». On peut comprendre ce 

mouvement de pendule, mais en traduction mettre la différence sur le devant 

de la scène ou critiquer l’ethnocen- trisme ne signifie en aucune façon attenter 

à l’identité. Ou alors il faut admettre que la critique n’est pas admise. 

D’abord il faut dire que la notion d’identité n’est pas figée. Elle est 

diversifiée et fluctuante. Son élaboration est incessante. On ne peut pas la 

concevoir en dehors du rapport à l’Autre. Denys Cuche ajoute que « l’identité 

est un construit qui s’élabore dans une relation qui oppose un groupe aux 

autres groupes avec lesquels il est en contact » (ibid. : 86). C’est dire son 

importance cruciale en traduction. Il est clair que la traduction construit 

l’essence des cultures. Aujourd’hui, promouvoir un mouve- ment traductif qui 

sans a priori mettra en avant la différence culturelle, c’est apporter une pierre à 

la structuration contemporaine de l’identité. Il s’agit de lui donner les outils qui 

l’aideront à mieux se déployer dans le monde d’aujourd’hui et de demain. Il s’agit 

donc de rendre plus efficace la communication interculturelle, et partant, les 

relations entre cultures, selon le principe : plus je connaîtrai l’Autre dans ses 

textes, plus il me connaîtra dans mes textes, mieux nous nous comprendrons. 

Quant à Henri Meschonnic, s’il critique un amour de la langue qui repose 

sur de vieux mythes, stérilisateurs quant à l’évolution heureuse de notre culture, 

comme la clarté, la pureté, le génie supposés de la langue française, c’est pour 

sortir celle-ci d’une passivité défensive et stérile. Ne plus tourner sur soi-même, 

mais intégrer positive- ment l’altérité. Pour cela Henri Meschonnic (1997 : 210) 

propose « une transforma- tion de l’identité par la diversité ». Il ne s’agit donc 

pas de baisser les bras devant « les identités  vacillantes »,  à  supposer  qu’elles  

le  soient,  dont  nous  parle  Jean-René Ladmiral  (1997 :  133).  C’est  tout  le  

contraire.  Il  s’agit  de  regarder  le  monde d’aujourd’hui bien en face et 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

19 

d’accompagner heureusement sa mutation. 

S’il est souhaitable que se développe un large mouvement de traduction-

dévoile- ment, c’est parce que nous avons constaté un manque dans notre 

culture, et parce que nous sommes conscient  de son rôle novateur et fécondateur. 

Cela ne signifie pas   que nous désirions que cet élan traductif soit exclusif de tout 

autre type de traduction. Au contraire. Nous avons indiqué plus haut l’intérêt que 

le traducteur aurait à retrou- ver ce rôle de vulgarisateur qu’il a perdu dans le 

passé. On peut continuer sur cette lancée et proposer de remettre à l’honneur, 

dans un premier temps dans l’institution scolaire, ces exercices qui ont fait 

partie du champ traductif dans notre histoire, nous voulons  parler  de  

l’imitation, de  la  paraphrase,  du  pastiche,  de  l’adaptation, par exemple. Mais 

quel que soit le type de traduction pratiqué et proposé, ce que nous voulons 

clairement, c’est que désormais il soit clairement affiché. 

Tâches 

Quant à la traduction-dévoilement, si elle se propose de montrer l’Autre, 

elle a aussi pour tâche, dans l’immense chantier des relations interculturelles, 

de constituer la culture du Même. En ce sens on peut dire qu’elle participe du 

phénomène ethno-centrique. Mais avec une grande différence : alors que dans le 

passé la constitution de soi se faisait largement par l’effacement, désormais la 

constitution de soi se fait aussi par la mise en évidence de l’Autre. Nous avons 

indiqué plus haut que l’ethnocen- trisme est, à des degrés divers, de toutes les 

cultures. Mais, comme le formule Denys Cuche  (1996 :  116), dans  la  culture  

occidentale, il  s’agit  cette  fois  d’un  ethnocen- trisme dont on fera un « usage 

méthodologique ». Denys Cuche (ibid.) cite ensuite Pierre Bourdieu : « Je suis 

convaincu qu’une certaine forme d’ethnocentrisme, si l’on désigne ainsi la 

référence à sa propre expérience, à sa propre pratique, peut être la condition 

d’une véritable compréhension : à condition bien sûr que cette référence soit 

consciente et contrôlée […]. Il est plus difficile de reconnaître dans les autres, 

d’apparence si étrangers, un moi qu’on ne veut pas connaître. Cessant alors d’être 

des projections plus ou moins complaisantes, l’ethnologie et la sociologie 

conduisent à une découverte de soi dans et par l’objectivation de soi qu’exige la 

connaissance de l’autre15 ». Un mouvement traductif se situant dans une 

ouvertude consciente et con- trôlée n’est donc pas contradictoire avec la 

constitution de l’identité. Bien au con- traire, il s’agit d’appréhender la 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

20 

dialectique du Même et de l’Autre, de l’identité et de la différence, dans un 

mouvement allant vers une conscience claire de leur essence et de leur 

interrelation, qui ne se fasse au détriment ni de l’une ni de l’autre des deux 

cultures  en présence. 

Nous terminerons en insistant sur le fait que ce rôle constitutif  de la 

traduction  sur le plan de la culture est infini. On comprendra mieux maintenant 

pourquoi elle       a de formidables tâches devant elle. En cela, dans leur 

réalisation, elle participe de la finitude humaine et de la complétude du langage, 

qui sont, on le sait, infinies. Cette façon de voir repositionne d’une façon 

positive le problème de l’intraduisible qui n’est ainsi plus considéré comme 

une fatalité. Quant au travail de ré-écriture de la traduction, sur le plan 

linguistique, il n’est pas celui ou du sens, ou de la signifiance, mais celui de la 

totalité du signe, c’est-à-dire celui du sens et de la signifiance. Ni cibliste, ni 

sourcier. Dichotomie simpliste dans laquelle nous ne nous reconnaissons pas. Le 

travail de ré-écriture n’est pas une traduction de la langue, mais de ce que le 

discours fait de la langue. Dans un entre-deux, qui se love dans la relation entre 

les deux cultures, entre ce que dit le texte de l’Autre, et ce que je lui fais dire 

dans la mienne, dans un rapport de tension culturelle entre langue et discours, 

tension sans cesse changeante, insaisissable. 

NOTES 

1. Le présent article est la version revue et corrigée d’une conférence 

prononcée lors du: « Premier colloque international : Les aspects culturels de 

la traduction », organisé par l’Université technique de Yildiz, Istanbul 

(Turquie), 22-24 octobre 1997. 

2. Nous nous donnons pour but ici d’approfondir et d’examiner sous un 

autre angle des notions que nous avons introduites ailleurs : cf. Jean-Louis 

Cordonnier, Traduction et culture, 1995. 

3. Évidemment, « modes de traduire » est à comprendre ici au masculin. 

4. Pour un panorama plus complet du concept de culture, nous renvoyons 

le lecteur à Cuche  (1996). 

5. Voir la première partie : Pour une archéologie de la traduction. 

6. Signalons à ce propos la parution d’un nouvel ouvrage sur la période 



 2017السداسي الأول  –العدد الثامن                                                                        
 

21 

classique : La Traduction à l’âge classique,  études  réunies  par  Michel  Ballard  

et  Lieven  D’hulst,  Lille,  Presses  universitaires  du Septentrion, 1996. 

7. Cet article est rédigé par Jean Delisle, avec la collaboration de Pierre 

Cloutier. 

8. Soul. par l’auteur. 

9. Voir note no 70. Soul. par l’auteur. 

10. À ne pas confondre avec « l’étayage de l’acte traductif » (Berman 1995 : 

68), terme qui désigne tout le travail de recherche documentaire du 

traducteur, toutes les lectures nécessaires à entreprendre pour réussir une  

traduction. 

11. Soul. par l’auteur. 

12. Sur les a priori classiques encore en vigueur : clarté, génie, pureté, par 

exemple, voir : Meschonnic (1997). 

13. Soul. par l’auteur. 

14. Soul. par l’auteur. 

15. Cette citation est tirée de Pierre Bourdieu : « Entretien avec Alban Bensa : 

quand les Canaques prennent la parole », in Actes de la recherche en sciences 

sociales, no 56, mars 1985, p. 79. 

 

RÉFÉRENCES 

Berman, A. (1984) : L’épreuve de l’étranger. Culture et traduction dans 

l’Allemagne romantique, Gallimard, coll. «Les Essais ». 

—– (1995) : Pour une critique des traductions : John Donne, Paris, Gallimard, 

coll. « Bibliothèque des idées ». 

Cordonnier, J.-L. (1995) : Traduction et culture, CREDIF/Hatier-Didier, 

Coll. LAL. 

Cuche, D. (1996) : La notion de culture dans les sciences sociales, Paris, 

Éditions La Découverte, Coll. Repères, no  205. 

Delisle, J. et J. Woodsworth (sous la dir. de) (1995) : Les traducteurs dans 

l’histoire, Les Presses de l’Université d’Ottawa/Éditions UNESCO. 



 2017السداسي الأول  –الثامن  العدد

 

22 

Foucault, M. (1966) : Les mots et les choses, Paris, Gallimard, coll. « 

Bibliothèque des sciences humaines». 

Ladmiral, J.-R. (1997) : « Aspects interculturels de la traduction », in : 

Hommage à Hasan-Ali Yücel — La traduction : carrefour des cultures et des 

temps, sous la dir. du Prof. Dr Hasan Anamur, Istanbul, Université technique de 

Yildiz. 

Mercier, D. (1995) : L’épreuve de la représentation. L’enseignement des langues 

étrangères et la pratique de la traduction en France aux xviie et xviiie siècles, 

Besançon, Annales littéraires de l’Université de Besançon, no 589, Diffusion Les 

Belles Lettres. 

Meschonnic, H. (1973) : Pour la poétique II, Paris, Gallimard, 1973. 

—– (1997) : De la langue française, Paris, Hachette. 

Mounin, G. (1963) : Les problèmes théoriques de la traduction, Paris, 

Gallimard, coll. « TEL », no 5. 

 

 

 

 

 

 

 


