
Iles d Imesli, 8, pp. 43-50

Pour une lecture dramaturgique du texte
Afenǧal n lqahwa de Belaid Ai Ali

Ourdia BOURAI
LAELA - UMMTO

Agzul
Takti tamenzut mi ara iɣer yiwen Afenǧal n lqahwa, ad tt-yeqqen ɣer tewsit n uḍris-
agi. Wagi yesɛa lewṣayef n umezgun. Aḍris-agi, yebna ɣef yidiwenniten gar
yiwudam ; tikwal d awal yellan gar-asen i d-immalen amek ara yeddu umeslay gat
yiwudam-agi. Tamukrist n tezrawt-agi d andi ma yella aḍris-agi Afenǧal n lqahwa,
yura-t bab-is akken ad t-uraren am umezgun. Ahat d aḍris-agi i d amenzu deg
umezruy n umezgun s teqbaylit

Abstract
The idea of this reading came from a simple observation: the text of BelaidAit Ali

has the characteristic of being presented in a particular textual practice. A

preliminary reading reveals that a set of indices claiming the theater bear the text of

BelaidAit Ali. Indeed, it is presented in the form of a dialogue whose speech

exchanges are interrupted by enunciative statements in parentheses. These indices

are, in our opinion, the technique of writing proper to the dramaturgic text. Would

this text be written to be represented? Is it a starting point for a process of creating a

theatrical work in Kabyle?

En 1963, le Fichier de Documentation Berbère a publié les « Cahiers
de Belaid ou la kabylie d’antan ». Ce livre riche en contes et en poèmes,
renferme aussi des textes en prose rassemblés dans une rubrique baptisée
amexluḍ (mélanges). Les textes qui s’y retrouvent ne relèvent ni de la poésie
ni du conte. Consciemment élaborés, ils marqueraient l’émergence de
nouvelles pratiques textuelles et de nouvelles formes de production littéraire
en kabyle.

Afenǧal n lqahwa, Le texte que nous proposons pour une lecture, se
trouve dans cette partie des cahiers de Belaid ; il s’étend sur 12 pages (pp.
173-284). L’idée de cette lecture est venue d’une constatation simple : le
texte de Belaid Ait Ali a la caractéristique d’être présenté dans une pratique
textuelle particulière. Une lecture préliminaire révèle qu’un ensemble
d’indices se réclamant du théâtre arborent le texte de Belaid AIT ALI. En
effet, il est présenté sous forme d’un dialogue dont les échanges de parole
sont interrompus par des énoncés instructifs mis entre parenthèses. Ces



Ourdia Bourai

indices relèvent d’après nous de la technique d’écriture propre au texte
dramaturgique. Ce texte serait-il écrit pour être représenté ? Constitue-t-il un
point de départ d’un processus de création d’une œuvre théâtrale en kabyle ?

Pour mener notre recherche nous présentons d’abord quelques traits
de définitions indispensables pour nuancer le théâtre et le texte théâtral, puis
nous procédons à l’examen des indices et des aspects propres au texte
théâtral dans le texte choisi. Pour des raisons de faisabilité, cette étude est
limitée à l’examen de trois points : la structure du texte, la théâtralisation de
l’action et de la parole et présence (implicite ou supposée) du public.

Le théâtre est un art de spectacle. Roland Barthes le considère
comme une véritable polyphonie informationnelle (Barthes, 1981 : 258) dans
le sens ou la parole des acteurs, leurs costumes, leurs mimiques, leurs gestes,
leurs émotions sont mises en scène simultanément avec les décors,
l'éclairage la musique et les lumières. Dans le théâtre il y a de la présence, il
y a du vrai, on peut toucher les objets et regarder les acteurs, mais tout ce
décor et tous ces acteurs présents ne sont en fait que représentation dans le
sens ou le spectacle donne à voir ce qui n’existe pas comme si il existait
réellement.

Le texte théâtral quant à lui est un texte écrit pour être représenté sur
scène, Dans le texte théâtral, écrit Anne Ubersfeld, nous n’avons pas de
représentation ; nous n’avons que du langage ; dans le théâtre le spectacle est
complet tandis que le texte du théâtre est incomplet. Un texte écrit pour être
représenté sur scène n’est pas écrit de la même façon qu’un roman ou un
conte ; il obéit à un code d’écriture qui lui est propre, celui-ci se joue sur les
différents niveaux de structuration du texte. Le dialogue et les didascalies
sont des traits définissant l’écriture du texte théâtral.

Le dialogue est la composition essentielle du théâtre. Dans les textes
dialogiques, il y a un échange verbal entre au moins deux interlocuteurs, un
émetteur et un récepteur. L’auteur dans le dialogue s’efface derrière la parole
qu’il prête à ses personnages. Le message du personnage a un double
destinataire : celui auquel il s’adresse directement et le public qui, même s’il
ne participe pas par des répliques, est toujours pris en considération. La
répartition des discours dialogiques est organisée d’une manière
particulière : les noms des personnages en interaction sont placés soit au
début soit au centre de chaque réplique.

Les didascalies sont toutes les indications qui accompagnent les
répliques de personnages. Elles sont facilement repérable visuellement par le
lecteur car elles sont données entre parenthèses ou dans une police d’écriture
différente de celle du dialogue. Le discours des didascalies est propre à
l’auteur ; il apporte des informations sur les représentations scéniques des
personnages, les décors, les temps et les espaces des actions, les manières de
réaliser ces dernières, etc. Il est destiné au lecteur mais aussi au metteur en
scène et aux acteurs appelés à incarner les personnages du texte. Ces



Pour une lecture dramaturgique du texteAfenǧal n lqahwa de Belaid Ai Ali

45

indications véhiculent un certain nombre d’informations qui permettent à la
partition de devenir spectacle (Souiller et all., 2005)

Le texte en question
Partant à la recherche des caractères propres à la représentation

scénique, qui relèvent essentiellement de la présentation matérielle de
l’œuvre, il est bien entendu important de s’assurer de l’identité de celui qui a
déterminé les caractères esthétique de l’œuvre, l’on s’interroge : est ce que
l’édition du livre en 1963 a changé l’aspect matériel et esthétique du texte
origine de Belaid Ait Ali mort en 1950, c'est-à-dire 13 ans avant l’édition de
son livre.

Afin de mesurer la fidélité de l’édition au texte origine nous avons
jugé nécessaire de suivre la genèse de ce texte. Le manuscrit, signé et daté
de 1945 et 1946 qui marque la naissance du texte et qui a servi de support à
l’édition matérielle des cahiers, nous fait découvrir le texte que nous
proposons pour l’analyse dans la partie amexluḍ dénommée «sut n
taddart», mais ce texte ne porte pas de titre ; il est désigné uniquement par le
numéro 1. Il est suivi d’autres textes numérotés également.

Les premiers feuillets du manuscrit de Belaid Ait Ali furent publiés
dans le Fichier de Documentation Berbère à partir de 1946, sous forme de
livraisons mensuelles sous la direction de Jean-Marie Dallet et Jules-Louis
Degezelle. Dans ce Fichier, le texte est reproduit, il s’intitule « lqahwa deg
fenǧal yeǧǧan ul ijal ». Dans le premier tome Des Cahiers de Bélaïd ou la
Kabylie d’antan, qui donne les textes en langue kabyle, le texte est
également reproduit sous le titre « afenǧal n lqahwa».

L’examen des trois versions montre, qu’à l’exception des titres, de la
transcription et de quelques traits de ponctuation, le texte n’est pas différent ;
il a été repris exactement tel que l’on le trouve dans le manuscrit de l’auteur.
Les Pères Blancs n’ont procédé qu’à la retranscription du texte.

Par souci de clarté et d’accessibilité nous avons choisi de travailler
sur le texte imprimé dans les Cahiers que nous avons retranscrit selon les
normes d’écriture actuelle du kabyle.

La thématique du texte de Belaid Ait-Ali est empruntée à la vie
quotidienne des femmes kabyles. Elle met en scène trois femmes en
situation d’interaction et d’échange. Ɣnima et Faṭima donnent des nouvelles
et des informations ; Dehbiya, qui acquiert les nouvelles, les récompense par
le don du café cher et inaccessible. Le titre donné à ce texte n’est à notre
sens pas arbitraire. Lqahwa était une boisson de luxe à l’époque de Belaid
Ait-Ali, vendu en marché noir elle n’est pas accessible à tout le monde1.

1Une enquête, menée auprès des familles kabyles, atteste que le café était l’une des conditions

que l’on exigeait autrefois quand on mariait les filles. Certaines familles, qui se disaient

nobles, exigeaient avant le mariage que leur fille soient autorisées à boire du café.



Ourdia Bourai

Le texte de Belaid Ait-Ali se compose de trois séquences distinctes
reconnaissables par des thématiques différentes indissociables des
personnages en conversation. La première séquence relate un dialogue entre
Faṭima et Dehbiya. Autour d’une tasse de café, cette dernière est informée
de la nouvelle loi établie par l’assemblé du village consistant à interdire aux
femmes de sortir sans être accompagnées. La deuxième séquence est
annoncée avec l’entrée de Ɣnima qui va changer l’événement. Provoquant
d’abord Fatima en insinuant qu’elle a entendu son mari aveugle de cette
dernière demander quelque chose, Ɣnima réclamera indirectement son café 
en échange de ce qu’elle a à raconter. Dans la troisième séquence, Faṭima
s’en va et Ɣnima prend sa place, les nouvelles qu’elle a à révéler à Dehbiya
sont tellement captivantes qu’elle sera recomposée à volonté par le café.
Dehbiya, qui au début du texte a fait rentrer sa cafetière à la maison pour la
cacher, l’a faite ressortir d’elle-même au gré des nouvelles transmises.

Les indicateurs de la mise en scène
La lecture du texte Afenǧal n lqahwa rend compte d’éléments que

l’on ne trouve ni dans l’écriture romanesque ni dans les nouvelles. L’auteur
introduit son texte avec une brève séquence descriptive et distribue à
l’intérieur des dialogues des énoncés repérables visuellement par leur mise
entre parenthèses. Ces indications sont analogues au discours d’ouverture
dans le texte théâtral et aux didascalies qui ponctuent les répliques entre
personnages.

Un texteécrit pour être représenté sur scène présente deux sortes de
didascalies. Des didascalies citées en dehors des interactions langagières et
les didascalies citées à l’intérieur des interactions. Les premières sont les
énoncés qui servent à la représentation. Celles-ci présentent les personnages
dans le temps et l’espace, désignent le personnage qui prend en charge la
parole, et servent à découper la pièce. Les secondes quant à elles
fournissent au lecteur des informations qui l’aideraient à comprendre et à
imaginer une scène entrain de se dérouler. Les didascalies sont utiles pour
présenter les personnages, décrire leurs gestes, leurs mimiques leurs
déplacements…

Dans la séquence préliminaire Belaid Ait-Ali présente la liste des
personnages qu’il met en scène et leurs interrelations. Dehbiya At Qaci est la
première à être présentée. Ce fait n’est pas par anodin. Ce personnage
constitue le centre de l’interaction car c’est elle qui détient le café, l’objet de
valeur convoitée par Dehbiya et Ɣnima. Dehbiya vit avec son fils Saadi
endormi lors de toute l’interaction. La présence de celui-ci sera prise en
considération même s’il n’interviendra pas dans les répliques. La seconde
c’est Faṭima AtL haǧ sa voisine, et La troisième Ɣnima At Weɛmeṛ, une
parente de Dehbiya.



Pour une lecture dramaturgique du texteAfenǧal n lqahwa de Belaid Ai Ali

47

L’interaction se déroule dans la maison de Dehbiya, un matin au
lever du soleil. Pour présenter les personnages, Belaid Ait Ali a exploité un
champ lexico-sémantique relevant de la perception visuelle. En effet, il fait
voir les cheveux blancs et la peau fragile de Dehbiya ; il fait remarquer que
Ɣnima est très maigre tout en restant hésitant sur l’âge de ces personnages :

Dehbiya xemsa usettin ar sebɛin di laɛmer is,
Faṭima At lhaǧ (…) d tamɣart :sebɛin ar tmanyin ssna
Ɣnima At weɛmer, di leɛmer-is tlatin ar rebɛin ar xemsin ssna ur
yezmir ad yetbet bnadem.

Le découpage en séquence est visualisé par les changements des
personnages impliqués. Ce changement est renvoyé par le verbe du
mouvement tekcem-d teffeɣ (elle est entrée, elle est sortie)
La première annonce l’entrée de Fatima

Atta Faṭima (Faṭima At Lḥaǧ berra n usqif, uqbel ad d-tekcem)

La seconde annonce l’entrée de Ɣnima
Ɣnima At Weɛmer telli-d asqif tekcem-d

Et la troisième annonce le départ de Fatima
ɣnima, teṭṭef amkan n Faṭima

Les énoncés mis entre parenthèses placés à l’intérieur des dialogues
fonctionnent comme des didascalies dans les textes écrits pour la
représentation. Chaque indication assure une fonction particulière. Nous
avons noté par exemple des énoncés qui servent à designer le personnage
énonciateur et son action (parole et geste). C’est le cas quand Ɣnima et
Faṭima donne la même réplique à Dehbiya. L’auteur indique que la prise de
parole est assurée simultanément par les deux personnages, en utilisant
l’expression ɣef ubrid (en même temps) :

Ɣnima d Faṭima (ɣef ubrid) : xic ..xic…A yelli ,lemmer ad yenteq
udar-im

Les postures (scéniques) des personnages (et leur changements) sont
indiqués par les verbes teqqim (elle est assise) et tettaxerɣer (s’est déplacé
vers) :

Faṭima teqqim ɣef tdekkant
Ɣnima teqqim ɣef tṭerjet n tɣurfet
Ɣnima tettaxer di tṭerjet ɣer tdekkant

Les verbes de déplacement signifiant le lieu de l’action (ici entre la
cours et la maison) comme tekcem (elle est entrée), tuɣal-d ( elle est
revenue), tmekken (elle a donné) sont abondement sollicités :



Ourdia Bourai

Dehbiya tessekcem taɣellayt s axxam, tefferi-tt, tuɣal-d telli-d asqif
Dehbiya (tekcem s axxam teswa-d afenǧal n lqahwa s lemɣawla
tuqqem-d tiqqit di lqaɛ n ufenǧal nniḍen tewwi-as-t-id )
Dehbiya (tefhem, tekcem diɣen s axxam tečcured afenǧal n lqahwa
almi yektal, tɣumm-it-id s uffus-is lemmer ad t-id-twali Faṭima akken
yečcur tmekken-as-t i Ɣnima)

Ces verbes relatent les activités auxquels se livre Dehbiya en plein
interaction. Ceux-ci ne se rapportent pas immédiatement aux dialogues, leur
rôle consiste à assurer la cohérence narrative de l’action.

Par ailleurs et en fonction des contenus illocutoires des propos tenus
par les protagonistes, et rappelant au lecteur et au spectateur la présence d’un
personnage masculin à la maison, Saadi, l’auteur insère dans son texte des
énoncés qui portent sur les modulations de la voix. Ces dernières sont
exprimées par le terme asbecbec (murmurer) et l’expression « seg umezuɣ s
amezuɣ »

Dahbiya a xalti daya (s usbecbec akken ur d-isell ara mmi-s )
Di syen uɣalent heddrent s usbecnec seg umezuɣ s amezuɣ …

La ponctuation : cas des points de suspension
Dans un texte écrit pour la représentation scénique, les trois points

qui se suiventne sont pas pris comme des signes de ponctuation ; ils
constituent une forme de didascalies graphiques qui « proviennent à l’usage
typographique transférés dans un autre contexte pour représenter
graphiquement une indication scénique » l’intervention de ce signe de
ponctuation marque le lieu d’un manque à dire qui se situe entre un défaut
et un excès de sens, et qui peut référer à diverses sortes de silence allant de
l’inaccompli, au non dit explicit.

Dans le texte de Belaid Ait Ali, les points de suspension
interviennent pour interrompre le discours à l’intérieur des répliques des
personnages. Ils sont aussi à la fin de certaines répliques :

Fatima : Mkul ass la wen-ttruẓuɣ iqerra-nwen s tebratin-agi-inu…
Tusa-aɣ-d yiwet leɛca sɣurMuḥend (…) nniɣ-as ma yeɣra-iyi-tt-id
mmi-m…Lamaɛna, ad t-yesdum Rebbi ,ahat mazal ur yuki ?
Ɣnima :dɣa s buceḥḥiḍ !...S lberd!...

Ici en usant de ces points, l’auteur marquedes pauses dans les propos
de Fatima et Ɣnima, indique en même temps le confusion et l’embarras de
ces personnages.

Les fonctions des points de suspension qui se trouvent à la fin des
énoncés émis par les personnages sont difficiles à distinguer dans cet énoncé
par exemple :
Dehbiya : greɣ-am Ṛebbi ! i tlawin ara yettruhun ad ẓurent weḥḥed-sent ur
ttawint ara argaz mačči d timsewqin ?... Mačči …



Pour une lecture dramaturgique du texteAfenǧal n lqahwa de Belaid Ai Ali

49

Nous ne pouvons pas trancher si elles indiquent une marque
d’interruption par l’interlocuteur ou une pause pendant laquelle celui qui
dialogue se tait intentionnellement.

La structure dialogique
Le dialogue est la composition essentielle du théâtre. Dans les textes

dialogiques, l’auteur s’efface derrière la parole qu’il prête à ses personnages.
Le message du personnage qui s’exprime a un double destinataire celui
auquel il s’adresse directement et le public qui même s’il ne participe par
des répliques n’est souvent pas ignoré du dialogue.

Dans Afenǧal n lqahwa, l’interaction est disposée
typographiquement comme dans une pièce de théâtre. La répartition des
discours proférés par les personnages est organisée d’une manière
particulière, les noms des personnages en interaction sont placés au début
de chaque réplique. Les prises de parole (les répliques) sont repérées
visuellement par des espaces. On peut aussi noter que l’auteur n’a mis en
interaction que deux ou trois personnages à la fois ce qui est d’après
Catherine Kerbrat-Orecchioni, conforme au dialogue du théâtre :

les« dialogues » et les « trilogues » sont très largement majoritaires
au théâtre, (…) les groupes de plus de trois participants ont
tendance à se scinder en sous-groupes menant en un même lieu des
échanges superposés, ce qui pour un observateur extérieur produit
un effet de cacophonie, contradictoire avec l’exigence d’audibilité
qui caractérise la communication théâtrale : si le dialogue théâtral
est beaucoup plus discipliné que les conversations ordinaires, c’est
(…) à cause de l’existence du public, qui est censé avoir accès à
l’essentiel de ce qui se dit sur scène.

Par ailleurs, la prise en compte d’un public observateur dans le
dialogue est repérable parun énoncé qui relève du monologue. En effet
quand Faṭima a appelé Dehbiya de bon matin, cette dernière a compris le
motif de sa venue. Pour signifier cette attitude, aussi bien au lecteur qu’au
spectateur supposé, l’auteur dévoile la pensée secrète de Dehbiya en la
faisant parler à voix audible :

Dehbiya At Qaci (wehd-s wehd-s) :Ẓriɣ d lqahwa i kem-id-yewwin !

N’étant pas réplique et non adressé à un interlocuteur, cet énoncé
suggère l’existence du spectateur (au moins virtuelle). En effet pour faire
connaitre au public la pensée secrète du personnage, l’auteur le fait parler
tout seul, l’engageant ainsi dans un monologue. Catherine Kerbrat-
Orecchioni affirme que « c’est bien à cause de la présence d’une couche
additionnelle de récepteurs, en la personne du public qui devient le véritable
destinataire du discours du personnage sans que les propos tenus lui soient
pourtant officiellement adressés »



Ourdia Bourai

En somme, il est vrai que le texte Afenǧal n lqahwa n’est pas divisé
ni en scène ni en actes. Toutefois, l’effacement du narrateur au profit des
dialogues, la présence des énoncés (didascalies) donnés entre parenthèses
présentant des indications sur l’espace, le temps et les personnages autorisent
à voir dans ce texte une intention liée à la théâtralité de l’action. Cela est
appuyé par l’usage important des points de suspension qui constituent des
signes typographiques de la théâtralisation de la parole. Le texte de Belaid
Ait Ali a donc considérablement emprunté au genre dramaturgique. A sa
lecture, le récepteur peut facilement reconstituer mentalement l’ensemble
des ornements du théâtre. Ceci témoigne en tout cas qu’une composante
scénique, implicite, a existé dès le projet initial de l’écriture du texte.

Références bibliographiques
Barthes Roland, 1981, Littérature et signification, Essais critiques,
Seuil/Points,
Hawcroft Michael, 2006, « Points de suspension chez Racine : enjeux
dramatiques, enjeux éditoriaux», Revue d'histoire littéraire de la
France /2 (Vol. 106), p. 307-335.
Kerbrat-Orecchioni Catherine, 1998, Les interactions verbales, Armand
Colin, Paris
Souiller Didier,FixFlorence, Humbert-MouginSylvie, Zaragoza
Georges, 2005, « Quelle(s) méthode(s) d’analyse pour le texte
théâtral ? », Études théâtrales, Puf, pp.427 – 519
Ubersfeld Anne, 1996, Les Termes clés pour l'analyse du théâtre,
Paris, Seuil.

Ubersfeld Anne, 1996, Lire le théâtre (vol 1), Belin.


