
[Tapez le titre du document] 
 

 
 

 

Bertrand (1856-1941).(entre  déshumanisation et négation).  

Hommage à Rabah Belamri (1946 1995) 

 1941) 1856-بارتران ) صورة "الأهالي"  في الأعمال   الكولونيالية  للويس

 ( 1995 1946-تكريم رابح بلعمري )   النزعة الإنسانية و  إنكاره(.)بين  تجريده من 

 

 Dr. Abdallah Bakouche            

Université 20 aout1955 skikda 

 

Résumé 

 

L’entrée en lice de louis Bertrand, avec son 

premier roman intitulé le Sang des races 

(1898), est emblématique d’un 

cheminement personnel qui mû par le 

démérite de son pays, envisagea une 

solution venant d’ailleurs : inoculer un 

sang frais à une nation française en proie 

au déclin (défaite face aux Prussiens). 

S’appuyer sur la colonie nord-africaine, 

récemment conquise fut un expédient 

idéal. Louis Bertrand s’employa, donc, à 

doter la communauté coloniale française 

en Algérie d’une expression littéraire 

esthétique, digne de ce nom.  

Dans cette optique, il s’évertua à célébrer, 

notamment à travers ses ouvrages (Le 

Jardin de la mort ; Sur les routes du Sud ; 

Les villes d’or ; Le Mirage oriental; Le sens 

de l’ennemi/; Devant l’Islam/1926),  les 

valeurs de la vie laborieuse, la dynamique 

du petit peuple européen ; l’empreinte 

indélébile de la latinité en Afrique ; 

l’universalisme du Christianisme 

émancipateur, etc. Mais sa conception 

romanesque n’allait pas sans l’effacement 

de l’« indigène » qu’il déposséda de ses 

attributs, notamment la dimension arabo-

islamique, ainsi que ses valeurs propres. 

  :ملخص

 

( في الحقل  1898إن تدخل لويس بارتران )
"، ىو حدث يرمز الى دم الأعراقالثقافي، بروايتو "

مسار شخصي حركو و أثرت فيو  نكبة بلاده. و 
ىذا ما يفسر تفكنًالكاتب  في حل آخر للنهوض 

للأمة الفرنسية التي كانت تعاني : ضخ دم جديد 
(. 1870انحطاطا، على إثر انهزامها ضد النمسا )

فأمسى الاعتماد على مستعمرة إفرقيا الشمالية ىي 
الوسيلة الدثلى. من ىنا  سعى لويس بارتران، 

لابتكار تعبنً أدبي  و جمالي، يخص بو الجالية  
الدستعمرة، يليق بها و يشرفها. في ىذا الدنظور،  

اول الكاتب ، من خلال أعمالو )جنة الدوت/  ح
على دروب الجنوب/ مدن الذىب/السراب الشرقي/ 
معنى أو حس العدو/في مواجهة الإسلام(، التغني 
بقيم  الحياة  الدؤوبة، و دينامية  أقلية الشعب 
الأوربي الدستوطن؛  و كذلك الطابع الدترسخ للاتينية 

نية الدسيحية  المحررة، الرومانية  في إفريقيا؛ و إبراز كو 
الخ. غنً أنو لا يبني  تصوراتو الروائية، دون "مسخ 

الأىلي"، و التنكر لو، و ذلك بتجريده من   
 صفاتو، سيما العربية الإسلامية، و قيمو الخاصة. 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

INTRODUCTION 

  

A l’évidence, il existe un imaginaire sur l’Autre, qu’il soit proche 

ou lointain. Concernant l’histoire de la relation Islam/Europe, sans aucun 

doute, l’expansion coloniale, que d’aucuns situent dès l’Expédition de 

Bonaparte en Egypte 1789, pour culminer aux XIX s. fut un concentré 

d’imageries de l’Occident  sur l’Orient en général, et l’Islam en 

particulier. Antérieurement, d’autres moments forts furent à l’origine des 

représentations collectives - sur une durée de quinze siècles-. D’abord, 

l’avènement d’un Islam « conquérant » « prosélyte », et « agressif » (VII-

XIII) (tombeur  des cités, asservissant) ; succédèrent les croisades (IX-

XIII), qui désignèrent le Musulman comme, « infidèle ») ; puis la 

Renaissance européenne, qui tout en rompant  avec la Reconquista 

vengeresse, accoucha bientôt des « temps modernes » (XVI-XVII),  mais 

mit entre parenthèses l’apport musulman. 

 Le siècle des Lumières (XVIII s.) inaugura l’ère de la critique ; 

cependant il fut à peine compréhensif de la culture musulmane ; enfin le 

XIX s, par excellence s’affirma colonisateur. En se percevant puissante 

et supérieure par rapport aux autres cultures, l’Europe moderne se 

« libéra » du sentiment de défiance par rapport à l’adversaire d’hier 

(Musulman, Arabe, Turc), pour le convertir en « mépris » à son égard.  

A ce propos, la littérature coloniale demeure l’expression d’un parti 

pris qui, en tant que telle est justiciable de la vérité historique et des 

processus d’évolution. Dans cette étude,  notre choix porte sur un discours 

colonial, radical dans l’affirmation de ses thèses, si bien que la littérature 

en tant qu’univers de créativité, solidaire des hommes, s’en trouve 

pervertie. Et c’est bien dommage pour les talents littéraires découronnés 

par la démystification opérée par la marche du temps. Le discours colonial 

tendancieux de Louis Bertrand en est un parfait exemple. 

Notre intérêt pour l’œuvre colonialiste produite par le polygraphe et 

voyageur français, Louis Bertrand (1856-1941), qui quitta la métropole 

française, pour s’installer en Algérie, dès 1891, s’inscrit dans une double 

optique : mettre en évidence son attitude vis-à-vis de l’Autre (l’indigène), 

et s’arrêter à une histoire des idées, notamment du capitalisme 

expansionniste européen culminant au XIX s, et érigé en système colonial. 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

La jeune génération de Louis Bertrand (1850-1900) fut confrontée à une 

crise nationale générale,  consécutive au déclin de l’empire français qui 

perdait du terrain sur l’échiquier européen (1870 perte de l’Alsace face à 

la Prusse). (
1
)  

 L’entrée en lice de Louis Bertrand, avec son premier roman intitulé 

le Sang des races (1898), est emblématique d’un cheminement personnel 

qui mû par le démérite de son pays envisagea une solution venant 

d’ailleurs : inoculer un sang frais à une nation française en proie au 

déclin. S’appuyer sur la colonie nord-africaine, récemment conquise fut 

un expédient idéal. Au préalable, il importait de gagner l’opinion 

métropolitaine à la cause colonialiste en Algérie, et qui jusqu’aux années 

1880, était encore indifférente à l’aventure coloniale. Louis Bertrand 

s’employa, donc, à doter la communauté coloniale française en Algérie 

d’une expression littéraire esthétique, digne de ce nom. Rompant avec la 

littérature romantique, et surtout exotique, aux effets enchanteurs, et 

fantasmatiques (Victor Hugo, Chateaubriand, Flaubert, Alfred de Musset, 

Fromentin, Pierre Loti, Jean Genet, etc.), ambiante de l’époque, il initia 

une thématique nouvelle essentiellement latine –renaissant de ses cendres- 

après l’interruption de l’œuvre romaine en Afrique. A rebours d’une 

métropole essoufflée et vieillissante, et dans le cadre de la colonie, L. 

Bertrand s’évertua à célébrer, notamment dans ses romans,  les valeurs de 

la vie laborieuse, la dynamique du petit peuple européen, le renouveau de 

l’univers méditerranéen ; la santé physique et morale de la France 

renaissante, l’empreinte indélébile de la latinité en Afrique ; 

l’universalisme du Christianisme émancipateur, etc. Mais sa conception 

romanesque n’allait pas sans l’effacement de l’« indigène » qu’il 

déposséda de ses attributs, notamment la dimension arabo-islamique, ainsi 

que ses valeurs propres. 

   

I. Eléments bibliographiques déterminants 

 

Il serait instructif d’évoquer quelques éléments relatifs à la vie de 

Louis Bertrand, susceptibles d’éclairer sa conception de la littérature 

coloniale, ainsi que ses engagements idéologiques en faveur d’une colonie 

                                                           
 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

française en Algérie. Et par là même expliquer nombre de ses thèses, 

mises au service de sa créativité littéraire, et qui en l’occurrence 

s’emploient à accréditer l’idée d’une France conquérante, mais à juste 

titre renouant avec son héritage latino-romain en Afrique du Nord. 

Corollairement, Louis Bertrand  fait du mythe de l’Algérie latine l’un de 

ses principaux thèmes exaltants de son œuvre (
2
). 

Né en 1866, à Spincourt en Lorraine, L. Bertrand s’illustre comme 

grand voyageur, polygraphe, et s’affirme comme un maître en matière de 

littérature coloniale algérienne. Sa formation à l’Ecole Nationale 

Supérieure (1880), ne le nourrit ni d’illusions ni de gloire. Après quoi, il 

embrassa une carrière d’enseignant dans le secondaire à Aix-en-Provence. 

Mais, ses démêlés avec sa hiérarchie lui valurent une mutation en Algérie 

(1891). 

Véritable aubaine, cette mutation lui permit de fuir un climat 

délétère, d’autant que l’esprit petit bourgeois, le provincialisme étroit, 

l’académisme, et les convenances lui répugnaient. Ses promenades, à 

Alger, et sa fréquentation du monde des petits métiers, le mirent de plain 

pied face à une réalité populaire faite d’un peuplement hétérogène, qui 

deviendra la substance qui alimentera sa création romanesque. 

L’Algérie fut pour lui une révélation, qu’il étoffa par une 

connaissance intime et documentée du pays. D’où les circuits de voyages 

et les aventures qu’il entreprit à la découverte du Sud algérien et des sites 

archéologiques romains. Donc, en témoin amoureux d’une colonie 

composée surtout de populations européennes latines, son séjour lui 

permit de découvrir l’Afrique latino-romaine notamment grâce à des 

complicités, telle que l’historien et archéologue Stéphane Gsell (1890-

1920). Faisant équipe avec lui, il visita Tipaza, Timgad, ainsi que d’autres 

sites romains de la région ; il se ressentit de cette manifestation 

architecturale, culturelle et linguistique de la vraie Afrique du Nord (
3
). 

Par ailleurs, il voua une véritable admiration au prélat évangéliste 

Lavigerie (1825-1892), qu’il perçut comme le brave soldat de l’œuvre 

civilisatrice de l’Occident. Il lui rendit un vibrant hommage, à l’occasion 

                                                           
 

 

 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

de la célébration du Centenaire de la France en Algérie, inclus dans 

l’œuvre intitulée : Devant l’islam (rassemblé et publié en 1926) (
4
). 

II. Le cycle trilogique : un programme idéologique colonialiste 

solidaire 

 

Sans aucun doute, et suivant une perspective impérialiste, L. 

Bertrand conçut son œuvre idéologique en la plaçant sous le signe d’une 

succession de différents  cycles, d’abord africain, ensuite  méditerranéen, 

enfin, ce que nous appelons un contre-Orient menaçant, en l’occurrence 

musulman.  

Le premier cycle correspond essentiellement à un ensemble de 

quatre  romans (plus un récit), qui exaltent l’épopée de la conquête 

coloniale française en terre algérienne. D’autant que cette entreprise est 

présentée comme un juste retour des choses, il s’agit de renouer avec 

l’héritage romain qui avait fécondé jadis l’Afrique du nord. 

Chronologiquement, ces romans se déploient comme suit (
5
):  

- Le sang des races (1899)  

- Dans la Cina (1901) 

- Pépète et Balthasar  (1902) 

- Le Jardin de la mort (1904) 

- Sur les routes du Sud (1936) 

 

Dans un deuxième temps, l’auteur se lança dans un Cycle de la 

Méditerranée, au travers d’écrits et d’enquêtes, auxquels il attribue une 

valeur documentaire et historique. A la faveur d’un tempérament 

méditerranéen forgé autant par l’ancienne histoire, les échanges, les 

influences entre les pays riverains, que par la géographie même, et dont 

les affinités sont frappantes, l’auteur milite pour un renouveau 

méditerranéen. En ce sens, il met en valeur les facteurs d’unité et 

d’appartenance, autour d’une aire de civilisation commune la 

méditerranée. Il s’agit essentiellement de : 

 

                                                           
 

 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

- La Grèce du Soleil et des paysages (1908) 

- Le Livre de la Méditerranée (1911) 

- Les villes d’or (1921) 

 

Enfin un cycle que nous désignons par un contre-Orient  menaçant 

(l’Islam), où l’auteur met en cause la résistance de l’Islam, et ce malgré le 

déclin historique qu’il traversait. L’évolution de l’Orient musulman ne 

semble pas au goût de l’auteur. Si bien que ce dernier fait oeuvre de lutte 

idéologique, et ce en opposant des principes d’Orient et d’Occident, a 

priori inconciliables : à savoir des indigènes barbares se défiant de la 

civilisation des peuples latins. Face à ce qu’il perçoit comme « menace », 

ou « hostilité » manifeste ou latente, du Musulman,  ou de l’Oriental qui 

aspire à l’émancipation politique, L. Bertrand, appelle à l’ « unité latine », 

qui allie la France, l’Espagne et l’Italie. Et pour cause, il n’eut de cesse de 

travailler la notion du « sens de l’ennemi », d’ailleurs, ce fut non sans 

fierté qu’il réclamait la paternité de ce concept : 

- le Mirage Oriental (1910)  

- Le Sens de l’ennemi (1917) 

- Devant l’Islam (1926)  

En fait, l’œuvre pléthorique, et superbement rhétorique de L. 

Bertrand, soutient et étoffe les mêmes thèses dans des registres différents 

(roman, essais, enquêtes ou réflexions) ; ils  se nourrissent les uns des 

autres, et se déclinent en autant de variantes plaidant pour une reconquête 

latine de l’Afrique du Nord -blanche- dans l’intention délibérée d’effacer 

l’influence séculaire de l’Islam, (intervenu depuis le VII s. J.-C.) ; et 

glorifiant la munificence de la civilisation latine.  A travers les cycles ou 

les étapes d’évolution de l’œuvre bertrandiste, quelques 

thématiques/thèses retiennent notre attention : la conquête laborieuse d’un 

Sud algérien inhospitalier grâce à l’action acharnée des rouliers/colons 

européens. A ce propos, l’omniprésence de l’élément européen 

dynamique et bâtisseur, s’oppose tantôt en filigrane, tantôt à travers des 

séquences lapidaires qui dépeignent un indigène indolent, paresseux, 

incompétent, et fataliste. Donc, l’intervention « salutaire »  des colons 

pour sauver une terre à l’abandon, est soutenue, voire légitimée par une 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

entreprise de  rétablissement de l’identité de l’Afrique blanche 

« néolatine » ou « néo-africaine », impertinemment coupée de ses racines 

romaines profondes, et dont l’indigène aurait beaucoup à gagner, en 

voyant sa terre féconder à nouveau. En outre, l’indigène échapperait aux 

stigmates de l’Islam « décadent » et à l’archaïsme de 

« l’Arabe usurpateur ».   

 

III. L’épopée coloniale exclusive de l’Autre : qualités des Colons 

à rebours des « fléaux » des indigènes  

 

En vertu de stéréotypes qui ont la vie longue, L. Bertrand se 

représente le rapport colonisateur-colonisé d’une façon, on ne peut plus 

manichéenne. Dès son cycle africain, essentiellement illustré par (le sang 

des races ;  Dans la Cina ; Pépète et Balthasar ; Sur les routes du Sud, 

etc.), il est aisé de conclure qu’une partie des hommes n’est pas apte au 

travail. Le labeur des uns s’oppose à l’oisiveté des autres. En d’autres 

termes, dans ces œuvres, la vertu du travail est l’apanage des colonialistes, 

au désespoir des indigènes paresseux.  

A propos de la conquête du Sud algérien par les colons 

défricheurs et laborieux, il convient de faire mention spéciale de son 

premier roman le Sang des races. Son héros principal Rafael est un 

personnage travailleur -issu d’un milieu modeste- et qui ne rechigna pas à 

s’engager comme roulier, métier qui consistait à conduire les bêtes sur la 

route. Une telle tâche lui procura un sentiment de fierté d’appartenir à une 

caste qui incarne la vertu de l’honnêteté et de la noblesse. L’auteur met 

l’accent sur cette condition d’hommes modestes, essentiellement 

immigrants, qui ont débarqué, dans un dénuement extrême, mais qui à 

force de courage et de labeur, ont vaincu leur pauvreté, pour améliorer 

leur statut social. Sans doute, par là, l’auteur mit-il en évidence la 

légitimité d’une caste, en l’occurrence européenne, qui de haute lutte, a 

gagné un droit de cité dans la colonie. Le Sang des races veut témoigner 

d’un fait historique aux -alentours des années 1899-1900- où en pionniers 

de la conquête du Sud, cette caste continuait à désenclaver le désert à une 

époque où les moyens de transport ne le desservaient pas encore. Donc, 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

c’est à titre de mémoire, que l’auteur rappelle, qu’au début de la conquête 

(1830), le roulage était le moyen par lequel cette colonisation pouvait 

essaimer et progresser vers le Sud, pour atteindre les endroits les plus 

reculés ; et pour cause le chemin de fer ne desservait pas encore les 

régions lointaines. En fait, en s’érigeant comme le romancier des 

Rouliers, L. Bertrand entendait rendre hommage à des éléments essentiels 

de la pénétration coloniale - se situant entre 1890-1930. Et par là même, il 

devenait le témoin amoureux d’une caste qui s’épuisa dans le labeur, mis 

à part quelques parvenus (
6
). 

III.1. Portrait psychologique de l’indigène : paresse, 

incompétence, vol, violence 

 

En vérité, nous devons le portrait de l’Algérien indigène qui se 

dégage de l’œuvre littéraire colonialiste de L. Bertrand à l’étude 

monographique de feu  Belamri Rabah (1946-1995), si négatif soit-il, 

C’est aussi notre façon de rendre hommage à ce chercheur et romancier 

talentueux qu’a été Belamri (
7
).  

Ainsi, bien que mis à l’écart dans ses romans, -l’indigène brille par 

son absence-, il est évoqué parfois notamment par certains traits typiques, 

qui le stigmatisent. Comme le souligne Belamri, rien ne pouvait mieux 

conforter le colonialiste dans sa thèse de colon défricheur et créateur de 

richesse que le trait de paresse affectant la psychologie de l’indigène. De 

sorte que la cause à effet est vite établie : c’est la paresse de l’Algérien qui 

est à l’origine de l’abandon de la terre, et c’est le travail du colon qui a 

permis à cette terre de retrouver  sa fécondité de l’époque romaine. Par 

ailleurs, l’incompétence est un autre travers qui va de pair avec le premier. 

En conséquence, ce n’est nullement par ségrégation raciale, que les gros 

œuvres étaient laissés aux Algériens, mais à cause de leur infirmité, qui 

leur interdisait tout métier qui solliciterait un tant soit peu l’intelligence : 

 

                                                           
6
 Ricord (Maurice), Louis Bertrand l’Africain, op. cit., pp ; 197-228. 

7
 Belamri (Rabah), L’œuvre de Louis Bertrand. Miroir de l’idéologie colonialiste, Office des 

Publications universitaires, Alger, 1988. N.B. La bibliothèque nationale El Hamma, à Alger, vient 

d’aménager un espace baptisé Rabah Belamri (pour lecteurs non voyants), à titre d’hommage au 

talentueux romancier. Outre le fait que son œuvre était à l’honneur, il ya quelques mois.  



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

« Ils étaient porteurs d’eau, cireurs, commissionnaires, ou bien 

manœuvres, quand ils étaient robustes pour le gros ouvrage. Mais 

tout métier exigeait un apprentissage, une intelligence et des 

aptitudes spéciales, en dehors de leurs métiers à eux, leur était 

fermé. J’ai bien vu, dans ces milieux-là, des garçons de ferme, mais 

très rarement des postillons sachant conduire une diligence, ou des 

rouliers à qui l’on pût confier les grands attelages et les lourds 

véhicules modernes » ( 
8
). 

 

Les deux défauts de la paresse et la maladresse qui sont présentées 

comme fatals, et inhérents à la race, empêchent l’indigne d’accéder au 

progrès : 

« Ils semblaient vouloir rester en marge de la vie moderne. Le 

prolétaire préférait mendier ou vivre de petits métiers que 

d’accepter du travail dans nos usines ou dans nos magasins. Il faut 

reconnaître, d’ailleurs, qu’il en eût été, à cette époque là, bien 

incapable » (
9
). 

 

En généralisant ce constat d’immobilisme à tout le groupe ethnique 

arabe, il deviendra aisé pour le colonisateur d’élaborer des théories qui 

justifient sa politique, du moment que l’Arabe est impropre au travail de 

la terre. Les instincts mauvais de l’indigène ne s’arrêtent pas là. Le délit 

du vol est un autre travers qui entache sa réputation, comme le rapporte 

Belamri, suite à une plainte déposée par Pélissier auprès d’un juge, pour 

saccage de sa ferme : 

« Mais vous savez que les Arabes sont coutumier de ces délits » 

(
10

).  

 

 La violence est un autre déterminisme caractériel, qui définit 

l’indigène, et dont les accès sont fréquents. Ceci est de nature à conforter 

                                                           
8
 Sur les routes du Sud, cité par R. Belamri, in L’œuvre de Louis Bertrand, op. cit., p. 222. 

9
 Ibid, p. 223 ; 

 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

les préjugés de L. Bertrand vis-à-vis de l’Algérien. Mais, déplore le 

chercheur,  peu importent les raisons qui la déclencheraient. Véritables 

révélateurs de la psychologie « pathologique », ce travers touche aussi 

bien le pauvre que le riche/bourgeois Algériens, comme le suggère 

l’imagination de l’auteur.  

Cette triste réputation qui s’appliquerait aux individus et à la bonne 

franquette est généralisée à la collectivité, pour entacher l’ensemble de la 

communauté. Riches et pauvres prêteraient le flanc aux mêmes 

accusations des colonialistes.  

De triste mémoire, cette accusation de violence servit de prétexte, et 

partant a « autorisé » le colonisateur  à mettre en place des lois 

répressives. Le fameux code de l’indigénat de 1881 attestait de tels 

procédés expéditifs (
11

). 

 Enfin, l’incontournable état d’esprit plutôt de l’âme de l’indigène, 

qui stoïque par attitude philosophique, cultive la vertu du fatum. En 

conséquence, il lui importe peu, sinon nullement d’améliorer sa situation 

matérielle, parce que sa psychologie est invinciblement commandée par le 

fatalisme : 

 

« (…)  pourquoi, le colonisateur se préoccupait-il de qui n’inquiète 

guère l’intéressé ? Ce serait, ajoute-il avec une sombre et 

audacieuse philosophie, lui rendre un mauvais servie que de 

l’obliger aux services de la civilisation » (
12

) 

 

IV. L’identité confisquée ou l’univers de l’indigène désymbolisé, 

puis resymbolisé  

 

C’est à juste titre, que Belamri souligne que le vocable « algérien » 

a été appliqué aux Colons européens, qui pourtant furent des éléments 

« allogènes », à l’exclusion des « indigènes » algériens natifs du pays. A 

                                                           
 

 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

la place, on les désigna par « Arabes », « Musulmans », et parfois de 

« berbères », surtout pour les différencier des deux premiers attributs (
13

). 

Sans aucun doute la théorie soutenue par L. Bertrand, affirmant la 

primauté, et partant l’originalité  de la civilisation latine en Afrique du 

Nord, qui l’a marquée durablement, a irradié toute l’œuvre (romans, 

essais, récits, enquêtes, etc.). Loin de faire mystère, une telle affirmation 

visait à justifier la présence en Algérie de la France, qui ne faisait 

d’ailleurs que récupérer une  province perdue  à la latinité. Cette théorie a 

placé les colons dans une position de légitimes héritiers de Rome, se 

prévalant de droits antérieurs à ceux de l’Islam (Au nom de ce « peuple 

neuf »n il invoque des droits antérieurs à l’arrivée d’un Islam 

usurpateur », Cf. « Le mythe de la latinité dans l’Algérie coloniale et 

postcoloniale », de K. Mazari ; in Après l’orientalisme.., op. cit. , p. 404. 

En face de l’Arabe, que L. Bertrand qualifie d’ « usurpateur », de 

même que l’indigène berbère, qu’il considère « asservi », les colons 

étaient les «descendants…des vrais maîtres du sol – qui représentaient – la 

plus ancienne Afrique, une terre symbolisée par « l’arc de triomphe », et 

non par la mosquée (
14

). Aussi, sa théorie servit-elle à minimiser 

l’importance, non seulement en exaltant le colon, mais aussi en dépréciant 

la civilisation autochtone au mépris de son originalité et par là même la 

catégoriser en sous-développée et arriérée. A ce propos, L. Bertrand écrit : 

« ce que j’avais cru d’abord arabe ou oriental, c’était du latin arriéré, 

usé ou écrasé par la rouille des siècles » (
15

). La population indigène était 

telle qu’elle passa à côté d’un legs latin, qui l’aurait propulsée vers le 

progrès, déplora-t-il. 

 

IV.1. De la gradation de l’indigène : « berbère » versus 

« arabe » 

 

 Pour Belamri, le classement de l’indigène en deux ethnies que tout 

oppose, l’un « berbère » et l’autre « arabe » par le discours colonial 

procéda du « mythe berbère », à l’instar du « mythe de la latinité » de la 
                                                           
 

 

 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

terre algérienne. En ce sens, le premier représente le fils originaire du 

pays, sédentaire, habitant notamment la montagne ; a contrario, le second 

réfère aux Arabes orientaux qui avaient envahi le pays, et dont le mode de 

vie est essentiellement nomade. Ainsi, autant le « berbère » possède des 

qualités : monogame, sédentaire, sociable, laborieux, ouvert d’esprit, voire 

indifférent à la religion ; autant le second est flétri, au vu de son caractère 

nomade, polygame, fanatique, farouche, paresseux, pauvre d’esprit. Du 

coup, gratifié de telles qualités, le berbère se voit flatté parce que identifié 

au colonisateur. A son intention, on martèle que ses racines sont 

anciennement chrétiennes, et qu’il fut victime d’une islamisation 

« forcée » ; pourtant il descendait des « Celtes » (
16

).  

Au regard de feu Belamri, le « mythe de la latinité » de l’Algérie et 

le « mythe du berbère » se conjuguent pour converger vers le même but, à 

savoir vider l’Algérie de son contenu islamique. Une telle récupération 

culturelle ne peut que profiter à la propagande de la France qui a fait main 

basse sur le pays. D’ailleurs, le discours colonialiste favorable à l’élément 

« berbère », en qui L. Bertrand voyait le prolongement de Romains de 

jadis, dont les figures emblématiques (Apulée, Tertulien, Saint- Cyprien, 

Saint Augustin), s’inscrit dans le droit fil de l’action de l’évêque 

Lavigerie. Ce denier mit en place une politique d’évangélisation touchant 

essentiellement des Kabyles (
17

). 

 

CONCLUSION 

Notre exposé s’est intéressé à l’idée coloniale qui, en tant 

qu’expression littéraire idéologique a été mise au service de l’ordre 

colonial, afin de justifier un système politico-économique dans les 

colonies. A cet égard, l’œuvre colonialiste de L. Bertrnand est exemplaire. 

Usant de procédés manichéens, l’auteur oppose les valeurs de l’Occident, 

conquérant, dynamique, et moderne, aux valeurs de l’Orient archaïque, et 

« faussement » original.  

Si bien que son attitude vis-à-vis de l’Autre est à la fois 

« négatrice », et « dégradante », en l’occurrence l’Algérien colonisé. A cet 

                                                           
 

 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

effet, la force de son discours est mise en œuvre. Elle veut achever ce que 

la force  militaire avait entamée. A la dépossession de la terre de 

l’indigène succéda la confiscation de son «identité ». En mettant en œuvre 

ce que Belamri appelle le « mythe de la latinité » de la terre algérienne, 

sous prétexte qu’elle abrite des monuments de villes romaines, dans 

l’intention d’effacer l’influence séculaire de l’Islam d’une part ; et en 

attribuant une filiation romaine au « berbère » autochtone, versus 

l’« Arabe » envahisseur, L. Bertrand se livra à une entreprise de « dé 

symbolisation-resymbolisation » de l’univers-espace de l’indigène. A sa 

place, il décréta les origines romaines de l’Afrique du nord, qui auraient 

survécu à la conquête musulmane. De sorte qu’en termes de symboles,  

l’« Arc de triomphe » se serait substitué à la Mosquée. Mais, devant la 

résistance culturelle de l’Algérien (indigène), qui n’a pas désarmé, malgré 

le joug colonial qu’il subissait, et son appauvrissement, L. Bertrand se 

montre plus méprisant. Là où il célèbre l’action colonialiste d’un « peuple 

neuf », composé de diverses ethnies, l’Algérien indigène en est exclu, 

sinon réduit à une portion congrue. Le comble c’est que ses apparitions 

fugaces sont « éloquentes » en termes de préjugés, stéréotypes et clichés, 

qui stigmatisent l’« Arabe », « musulman » (arriéré à l’image de sa 

civilisation, fanatique, voleur, paresseux, incompétent, etc.). Autant dire 

que les valeurs humaines lui sont étrangères, tellement il est « bloqué » 

dans le stade de la « barbarie ». 

En confrontant la thèse des racines « latines » qui seraient ancrés 

dans le Maghreb, ardemment soutenue par L. Bertrnad, et à titre de droit 

de réponse, nous citons la réplique de Mohamed Talbi sur ce genre de 

débat :  

 

« En effet […]  la Tunisie de son côté avait connu une histoire très 

contrastée pendant plus de quatorze siècles [berbère, punique, romaine, 

judéo-chrétienne], mais à l’issue de sa rencontre [ainsi que le Maghreb] 

avec la civilisation arabo-islamique, les civilisations antérieures sont 

devenues “inopérantes dans notre identité et nos appartenances”, parce 

qu’“elles ont déserté notre mémoire individuelle et collective et 

“histoire morte pour la plupart de nos concitoyens”. Depuis, seule la 

dimension arabo-islamique “remplit la mémoire et enflamme 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

science” (
18

). 

 

Enfin, concernant l’accusation de « barbarie » qui serait inhérente à la 

psychologie de l’Oriental-musulman-arabe, laquelle psychologie serait 

dirimante en matière de valeurs humaines voire humanistes, il serait 

pertinent de rappeler à l’auteur de Mirage oriental ou Devant l’Islam, 

que lors de l’affrontement entre Druzes et Maronites chrétiens (1840-

1860), un Musulman « guerrier » nommé l’Emir Abdelkader (1808-

1883), exilé en Syrie, intervint et fut ainsi capable d’un geste salutaire 

pour sauver quelques familles chrétiennes. Ce fait avéré est fréquemment 

relaté par les historiens intègres, mais L. Bertrand avait du mal à 

l’accepter. Et ce malgré les témoignages qui ennoblissaient l’âme de 

l’Emir Abdelkader, parmi eux l’évêque Lavigerie (
19

). Ainsi, L. Bertrand 

aura commis, au moins,  un double tort à l’égard de l’indigène : après la 

négation de son identité (essentiellement arabo-musulmane), succède un 

déni de justice d’une action humaniste, du moins d’un « prince» arabe, 

dont les coreligionnaires  étaient réduits à des « indigènes ». 

 

   
Marges et références: 

 
1-« Ce Lorrain émigré après la défaite de 1870 voit très vite dans la colonie le 

moyen de relever le génie français de la cuisante  défaite face à l’idéal germanique 

alors triomphant. Il va participer à l’effort de revitalisation des cultures 

latinisantes qui se pose aussi comme une réaction  au positivisme exalté pendant 

le XIX siècle et cherche à traduire le mythe du renouveau latin en action 

nationale », voir, l’étude « Le mythe de la latinité dans l’Algérie coloniale et 

postcoloniale. Louis Bertrand (1856-1941) et sa postérité », p. 403, (de Kahina 

MAZARI), in  Après l’orientalisme. L’Orient créé par l’Orient ; (Collectif, 568 

p.), Ed. Fondation du Roi Abdul-Aziz, 2012. 
2
-  Idem, p. 404, « La latinité st élevée au rang de doctrine politique d’une société 

pensée comme un rempart contre la décadence ». 

 
3-

 Cf. Ricord, Maurice, Louis Bertrand l’Africain, éd. Fayard, Paris, 1917. 
4-

Cf . Bertrand, Louis, « Le Centenaire du Cardinal Lavigerie », in Devant l’Islam, 

éd. Plon, 1926. 
5-

 Concernant les éditions de ces ouvrages, voir la bibliographie. 

                                                           
 

 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

6-
 Ricord (Maurice), Louis Bertrand l’Africain, op. cit., pp ; 197-228. 

7-
 Belamri (Rabah), L’œuvre de Louis Bertrand. Miroir de l’idéologie colonialiste, 

Office des Publications universitaires, Alger, 1988. N.B. La bibliothèque 

nationale El Hamma, à Alger, vient d’aménager un espace baptisé Rabah Belamri 

(pour lecteurs non voyants), à titre d’hommage au talentueux romancier. Outre le 

fait que son œuvre était à l’honneur, il ya quelques mois.  
8-

Sur les routes du Sud, cité par R. Belamri, in L’œuvre de Louis Bertrand, op. cit., 

p. 222. 
9-

 Ibid, p. 223 ; 
10-

 Ibid, p. 226. 
11-

 Belamari (Rabah), L’œuvre de Louis Bertrand, op. cit., p. 227. ; 
12-

- Ibid, p. 227. 
13

- Belamri (B), L’œuvre de Louis Bertrand., op. cit. , p. 200. 
14-

Cf. Bertrand (louis), Les villes d’Or, notamment la préface, nouv. éd. Revue et 

augmentée, 1921. 
15-

Sur les routes du Sud, op. cit., p. 60.  
16-

 Belamri, Rabah, L’œuvre de Louis Bertrand, op. cit., p. 247. 
17-

 Ibid, p. 247. ; voir aussi, Patricia M. E. Lorcin, Kabyles, Arabes, Français. 

Identités coloniales, éd. Pulim, Belgique, 2005, pp. 238-243.  
18-

 Talbi, Mohammed, Plaidoyer pour un Islam moderne, Tunis/Paris, éd. Desclée 

de Brouwer, 1998, p. 38. 
19-

 Cf. Devant l’Islam, op.cit., pp. 121-123. 

 

BIBLIOGRAHIE 

Ouvrages de Louis Bertrand  

- Le Sang des races, réed. Centre Français d’Edition et de Diffusion, R. Laffont, 

1978. (1 re éd. 1898) 

- Le Jardin de la mort, 1 re éd. Ollendorf, Paris, 1905.  

- Le Mirage Oriental, éd. Perrin, Paris, 1910. 

- Le livre de la Méditerranée, 2 éd. B. Grasset, Paris, 1911. 

- Le sens de l’ennemi, 5 éd. Fayard, 1917. 

- Pépète et Balthasar, éd. Compl. Revue et augmentée, P. ollendorf, Paris, 1020. 

- Les villes d’Or, nouv. éd. Revue et augmentée, Paris, 1921 

- Sur les routes du Sud, 4 éd. A. Fayard, 1936. 

- Devant l’Islam, 10 éd. Plon, 1926. 

Ouvrages de référence 

- Belamri, Rabah, L’œuvre de Louis Bertrand. Miroir de l’idéologie coloniale, 

Office des Publications universitaires, Alger, 1980. 

- Ricord, Maurice, Louis Bertrand l’Africain, éd. Fayard, 1947. 

- Déjeux, Jean, La littérature algérienne contemporaine, Puf, coll. Que sais-je ? 

1975. 

- Lorcin Patrticia M. E. Kabyles, Arabes, Français. Identités coloniales (trad. De 

l’anglais par Loïc Thommeret), Limoges, Pulim, 2005. 

- Yahiaoui, Fadhila, Roman et société coloniale. Colonie dans l’Algérie de l’entre 

deux guerres, ENAL/GAM, Alger/Bruxelles, 1985. 



[Tapez le titre du document] 
 

 
 

- Société d’études des Littératures de l’ère coloniale (SELEC), Littérature et 

Colonies, Actes réunis par Jean-François DURAND, et Jean Seroy, Kailash, 2005. 

- Idem - SELEC-, Regards sur les Littératures Coloniales. Afrique francophone, éd. 

La Découverte, L’harmattan 

- Christiane Achour et Simone Rezzoug, Convergences critiques. Introduction à la 

critique du littéraire, Alger, 1905. 

- Stora, Benjamin, Algérie. Histoire contemporaine 1830-1988, Casbah éditions, 

Alger, 2005. 

- « Louis Bertrand » (notice), in Dictionnaire des Orientalistes de langue française, 

sous la dir. François Pouillon, ISMM-Khartala, 2008. 

- « L’imaginaire occidental sur l’Orient, les Arabes et l’Islam », in Le Monde arabe 

expliqué à l’Europe. Histoire, imaginaire, culture, politique, économie, 

géopolitique, par Khader Bichara, L’Harmattan- P.S. Academia, Bruylant, 

Louvian-la-Neuve, 2009.  

- Afaya, Nourredine, L’Occident dans l’imaginaire arabo-musulman, éd. Toubkal, 

Casablanca, 1997. 

- Girardet, Raoul, L’idée coloniale en France de 1871-1962, coll. Histoire/Pluriel, 

rééd. Hachette Littératures, 2007 (1re1972) 

- François Pouillon et Jean-Claude Vtin (sous dir.), Après l’orientalisme. L’orient 

crée par l’Orient, éd. Fondation du Roi Abdul-Aziz, Casablanca, 2012 (571 p). 
 


