[Tapez le titre du document]

Bertrand (1856-1941).(entre déshumanisation et négation).

Hommage a Rabah Belamri (1946 1995)

(1941 -1856) Ok pusl Adisleh Jue¥) (2 " w394

(11995 -1946) s raxds gl a S (oSS g ALyl Ao 5 (e 02 2 (1)

Dr. Abdallah Bakouche

Université 20 aout1955 skikda

Résumé

L’entrée en lice de louis Bertrand, avec son
premier roman intitulé le Sang des races
(1898), est emblématique d’un
cheminement personnel qui ma par le
démérite de son pays, envisagea une
solution venant d’ailleurs : inoculer un
sang frais a une nation francgaise en proie
au déclin (défaite face aux Prussiens).
S’appuyer sur la colonie nord-africaine,
récemment conquise fut un expédient
idéal. Louis Bertrand s’employa, donc, a
doter la communauté coloniale frangaise
en Algérie d’une expression littéraire
esthétique, digne de ce nom.

Dans cette optique, il s’évertua a célébrer,
notamment a travers ses ouvrages (Le
Jardin de la mort ; Sur les routes du Sud ;
Les villes d’or ; Le Mirage oriental; Le sens
de 'ennemi/; Devant I'lslam/1926), les
valeurs de la vie laborieuse, la dynamique
du petit peuple européen ; I'empreinte
indélébile de la latinité en Afrique ;
I"'universalisme du Christianisme
émancipateur, etc. Mais sa conception
romanesque n’allait pas sans I'effacement
de I'« indigéne » qu’il déposséda de ses
attributs, notamment la dimension arabo-
islamique, ainsi que ses valeurs propres.

Qi@ (1898 ) Vsl s J= 0l
A sen B gn (BIEY 03"l (G
5 oM A o ol S el
el 2T = 3 CSISE ey L s
QT G a2 i k
(1870) Ll o Lealidl 1 s (bllad]
& Wl W s o slezsV il
Ok ) g La o ) AL
W et Qs gl e SaY
bl e g leia 5 sl G
fodh )y dlesl o e ¢ S Jol
[ G Dl cadh s [ gl g s
S (V) s B sl e of e
NSPRCY/ I W WP 7% U I IR RO )
e gl wllall SISy (bt 350!
S el 5SS 5 LR 3 Al
e 053 Sl wlgas g ¥l p A
oo emn s W Sy e

Ao and g Yl iy el Lo (slin



[Tapez le titre du document]

INTRODUCTION

A TI’évidence, il existe un imaginaire sur I’Autre, qu’il soit proche
ou lointain. Concernant I’histoire de la relation Islam/Europe, sans aucun
doute, I’expansion coloniale, que d’aucuns situent dés I’Expédition de
Bonaparte en Egypte 1789, pour culminer aux XIX s. fut un concentré
d’imageries de I’Occident sur I’Orient en général, et I'Islam en
particulier. Antérieurement, d’autres moments forts furent a 1’origine des
représentations collectives - sur une durée de quinze siecles-. D’abord,
I’avénement d’un Islam « conquérant » « prosélyte », et « agressif » (VII-
XIHI) (tombeur des cités, asservissant) ; succéderent les croisades (IX-
XII), qui désignérent le Musulman comme, «infidele »); puis la
Renaissance européenne, qui tout en rompant avec la Reconquista
vengeresse, accoucha bientdt des « temps modernes » (XVI-XVII), mais
mit entre parentheses 1’apport musulman.

Le siécle des Lumicres (XVIII s.) inaugura 1’ére de la critique ;
cependant il fut a peine compréhensif de la culture musulmane ; enfin le
XIX s, par excellence s’affirma colonisateur. En se percevant puissante
et supérieure par rapport aux autres cultures, I’Europe moderne se
« libéra» du sentiment de défiance par rapport a 1’adversaire d’hier
(Musulman, Arabe, Turc), pour le convertir en « mépris » a son égard.

A ce propos, la littérature coloniale demeure I’expression d’un parti
pris qui, en tant que telle est justiciable de la veérité historique et des
processus d’évolution. Dans cette étude, notre choix porte sur un discours
colonial, radical dans 1’affirmation de ses théses, si bien que la littérature
en tant qu’univers de créativité, solidaire des hommes, s’en trouve
pervertie. Et ¢’est bien dommage pour les talents littéraires découronnés
par la démystification opérée par la marche du temps. Le discours colonial
tendancieux de Louis Bertrand en est un parfait exemple.

Notre intérét pour 1I’ceuvre colonialiste produite par le polygraphe et
voyageur francais, Louis Bertrand (1856-1941), qui quitta la métropole
frangaise, pour s’installer en Algérie, dés 1891, s’inscrit dans une double
optique : mettre en évidence son attitude vis-a-vis de 1’Autre (I’indigene),
et s’arréter a une histoire des idées, notamment du capitalisme
expansionniste européen culminant au XIX s, et érigé en systéme colonial.



[Tapez le titre du document]

La jeune génération de Louis Bertrand (1850-1900) fut confrontée a une
crise nationale générale, consécutive au déclin de I’empire frangais qui

perdait du terrain sur I’échiquier européen (1870 perte de 1’Alsace face a
la Prusse). (V)

L’entrée en lice de Louis Bertrand, avec son premier roman intitulé
le Sang des races (1898), est emblématique d’un cheminement personnel
qui mO par le démérite de son pays envisagea une solution venant
d’ailleurs : inoculer un sang frais a une nation frangaise en proie au
déclin. S’appuyer sur la colonie nord-africaine, récemment conquise fut
un expédient idéal. Au préalable, il importait de gagner I’opinion
métropolitaine a la cause colonialiste en Algérie, et qui jusqu’aux années
1880, était encore indifférente a 1’aventure coloniale. Louis Bertrand
s’employa, donc, a doter la communauté coloniale francaise en Algérie
d’une expression littéraire esthétique, digne de ce nom. Rompant avec la
littérature romantique, et surtout exotique, aux effets enchanteurs, et
fantasmatiques (Victor Hugo, Chateaubriand, Flaubert, Alfred de Musset,
Fromentin, Pierre Loti, Jean Genet, etc.), ambiante de I’époque, il initia
une thématique nouvelle essentiellement latine —renaissant de ses cendres-
apres I’interruption de D’ceuvre romaine en Afrique. A rebours d’une
métropole essoufflée et vieillissante, et dans le cadre de la colonie, L.
Bertrand s’évertua a célébrer, notamment dans ses romans, les valeurs de
la vie laborieuse, la dynamique du petit peuple européen, le renouveau de
I’'univers méditerranéen ; la santé physique et morale de la France
renaissante, D’empreinte indélébile de la latinit¢ en Afrique ;
I’universalisme du Christianisme €mancipateur, etc. Mais sa conception
romanesque n’allait pas sans I’effacement de 1’«indigene » qu’il
déposséda de ses attributs, notamment la dimension arabo-islamique, ainsi
que ses valeurs propres.

l. Eléments bibliographiques déterminants

Il serait instructif d’évoquer quelques €éléments relatifs a la vie de
Louis Bertrand, susceptibles d’éclairer sa conception de la littérature
coloniale, ainsi que ses engagements idéologiques en faveur d’une colonie




[Tapez le titre du document]

francaise en Algérie. Et par la méme expliquer nombre de ses theéses,
mises au service de sa créativité¢ littéraire, et qui en 1’occurrence
s’emploient & accréditer 1’idée d’une France conquérante, mais a juste
titre renouant avec son héritage latino-romain en Afriqgue du Nord.
Corollairement, Louis Bertrand fait du mythe de 1’Algérie latine 1’un de
ses principaux thémes exaltants de son ceuvre (°).

N¢ en 1866, a Spincourt en Lorraine, L. Bertrand s’illustre comme
grand voyageur, polygraphe, et s’affirme comme un maitre en matieére de
littérature coloniale algérienne. Sa formation a I’Ecole Nationale
Supérieure (1880), ne le nourrit ni d’illusions ni de gloire. Aprés quoi, il
embrassa une carricre d’enseignant dans le secondaire a Aix-en-Provence.
Mais, ses démélés avec sa hiérarchie lui valurent une mutation en Algérie
(1891).

Véritable aubaine, cette mutation lui permit de fuir un climat
delétere, d’autant que 1’esprit petit bourgeois, le provincialisme étroit,
I’académisme, et les convenances lui répugnaient. Ses promenades, a
Alger, et sa fréguentation du monde des petits métiers, le mirent de plain
pied face a une réalité populaire faite d’un peuplement hétérogene, qui
deviendra la substance qui alimentera sa création romanesque.

L’Algérie fut pour lui une révélation, qu’il étoffa par une
connaissance intime et documentée du pays. D’ou les circuits de voyages
et les aventures qu’il entreprit a la découverte du Sud algérien et des sites
archéologiques romains. Donc, en témoin amoureux d’une colonie
composee surtout de populations européennes latines, son séjour lui
permit de découvrir I’Afrique latino-romaine notamment gréce a des
complicités, telle que I’historien et archéologue Stéphane Gsell (1890-
1920). Faisant équipe avec lui, il visita Tipaza, Timgad, ainsi que d’autres
sites romains de la région; il se ressentit de cette manifestation
architecturale, culturelle et linguistique de la vraie Afrique du Nord ().
Par ailleurs, il voua une véritable admiration au prélat évangéliste
Lavigerie (1825-1892), qu’il percut comme le brave soldat de I’ceuvre
civilisatrice de 1’Occident. Il lui rendit un vibrant hommage, a 1’occasion




[Tapez le titre du document]

de la célébration du Centenaire de la France en Algérie, inclus dans
I’ceuvre intitulée : Devant I’islam (rassemblé et publié en 1926) (*).

Il. Le cycle trilogiqgue : un programme idéologique colonialiste
solidaire

Sans aucun doute, et suivant une perspective impérialiste, L.
Bertrand congut son ceuvre idéologique en la placant sous le signe d’une
succession de différents cycles, d’abord africain, ensuite méditerranéen,
enfin, ce que nous appelons un contre-Orient menagant, en 1’occurrence
musulman.

Le premier cycle correspond essentiellement a un ensemble de
quatre romans (plus un récit), qui exaltent 1’épopée de la conquéte
coloniale frangaise en terre algérienne. D’autant que cette entreprise est
présentée comme un juste retour des choses, il s’agit de renouer avec
I’héritage romain qui avait fécondé¢ jadis 1’Afrique du nord.
Chronologiquement, ces romans se déploient comme suit (°):

- Le sang des races (1899)

- Dans la Cina (1901)

- Pépete et Balthasar (1902)

- Le Jardin de la mort (1904)

- Sur les routes du Sud (1936)

Dans un deuxiéme temps, ’auteur se langa dans un Cycle de la
Méditerranée, au travers d’écrits et d’enquétes, auxquels il attribue une
valeur documentaire et historique. A la faveur d’un tempérament
méditerranéen forgé autant par 1’ancienne histoire, les échanges, les
influences entre les pays riverains, que par la geographie méme, et dont
les affinités sont frappantes, 1’auteur milite pour un renouveau
méditerranéen. En ce sens, il met en valeur les facteurs d’unité et
d’appartenance, autour d’une aire de civilisation commune la
méditerranée. 11 s’agit essentiellement de :




[Tapez le titre du document]

- La Grece du Soleil et des paysages (1908)
- Le Livre de la Méditerranée (1911)
- Lesvilles d’or (1921)

Enfin un cycle que nous désignons par un contre-Orient menacant
(I’Islam), ou I’auteur met en cause la résistance de 1’Islam, et ce malgré le
déclin historique qu’il traversait. L’évolution de 1’Orient musulman ne
semble pas au gotut de ’auteur. Si bien que ce dernier fait oeuvre de lutte
idéologique, et ce en opposant des principes d’Orient et d’Occident, a
priori inconciliables : a savoir des indigenes barbares se défiant de la
civilisation des peuples latins. Face a ce qu’il pergoit comme « menace »,
ou « hostilité » manifeste ou latente, du Musulman, ou de I’Oriental qui
aspire a I’émancipation politique, L. Bertrand, appelle a I’ « unité latine »,
qui allie la France, ’Espagne et I’Italie. Et pour cause, il n’eut de cesse de
travailler la notion du « sens de I’ennemi », d’ailleurs, ce fut non sans
fierté¢ qu’il réclamait la paternité de ce concept :

- le Mirage Oriental (1910)
- Le Sens de ['ennemi (1917)
- Devant I’Islam (1926)

En fait, ’ceuvre pléthorique, et superbement rhétorique de L.
Bertrand, soutient et étoffe les mémes théses dans des registres différents
(roman, essais, enquétes ou reflexions) ; ils se nourrissent les uns des
autres, et se déclinent en autant de variantes plaidant pour une reconquéte
latine de I’Afrique du Nord -blanche- dans I’intention délibérée d’effacer
I’influence séculaire de I’Islam, (intervenu depuis le VII s. J.-C.); et
glorifiant la munificence de la civilisation latine. A travers les cycles ou
les étapes d’évolution de D’ceuvre  bertrandiste, quelques
thématiques/theses retiennent notre attention : la conquéte laborieuse d’un
Sud algérien inhospitalier grace a 1’action acharnée des rouliers/colons
européens. A ce propos, l’omniprésence de [I’élément européen
dynamique et batisseur, s’oppose tantdt en filigrane, tantot a travers des
séquences lapidaires qui dépeignent un indigene indolent, paresseux,
incompétent, et fataliste. Donc, I’intervention « salutaire » des colons
pour sauver une terre a I’abandon, est soutenue, voire 1égitimée par une



[Tapez le titre du document]

entreprise de  rétablissement de 1’identité de 1’Afrique blanche
« néolatine » ou « néo-africaine », impertinemment coupée de ses racines
romaines profondes, et dont I’indigéne aurait beaucoup a gagner, en
voyant sa terre féconder a nouveau. En outre, 1’indigéne échapperait aux
stigmates de  I’Ilslam  «décadent» et a [D’archaisme de
« I’ Arabe usurpateur ».

1. L’épopée coloniale exclusive de I’Autre : qualités des Colons
a rebours des « fléaux » des indigenes

En vertu de stéréotypes qui ont la vie longue, L. Bertrand se
représente le rapport colonisateur-colonisé d’une fagon, on ne peut plus
manichéenne. Dés son cycle africain, essentiellement illustré par (le sang
des races ; Dans la Cina ; Pépéete et Balthasar ; Sur les routes du Sud,
etc.), il est aisé de conclure qu’une partie des hommes n’est pas apte au
travail. Le labeur des uns s’oppose a I’oisiveté des autres. En d’autres
termes, dans ces ceuvres, la vertu du travail est I’apanage des colonialistes,
au désespoir des indigénes paresseux.

A propos de la conquéte du Sud algérien par les colons
défricheurs et laborieux, il convient de faire mention spéciale de son
premier roman le Sang des races. Son héros principal Rafael est un
personnage travailleur -issu d’un milieu modeste- et qui ne rechigna pas a
s’engager comme roulier, métier qui consistait a conduire les bétes sur la
route. Une telle tache lui procura un sentiment de fierté d’appartenir a une
caste qui incarne la vertu de ’honnéteté et de la noblesse. L ’auteur met
I’accent sur cette condition d’hommes modestes, essentiellement
immigrants, qui ont débarqué, dans un dénuement extréme, mais qui a
force de courage et de labeur, ont vaincu leur pauvreté, pour ameéliorer
leur statut social. Sans doute, par la, I’auteur mit-il en évidence la
1égitimité d’une caste, en ’occurrence européenne, qui de haute lutte, a
gagne un droit de cité dans la colonie. Le Sang des races veut temoigner
d’un fait historique aux -alentours des années 1899-1900- ou en pionniers
de la conquéte du Sud, cette caste continuait a désenclaver le désert a une
époque ou les moyens de transport ne le desservaient pas encore. Donc,



[Tapez le titre du document]

c’est a titre de mémoire, que I’auteur rappelle, qu’au début de la conquéte
(1830), le roulage était le moyen par lequel cette colonisation pouvait
essaimer et progresser vers le Sud, pour atteindre les endroits les plus
reculés ; et pour cause le chemin de fer ne desservait pas encore les
régions lointaines. En fait, en s’érigeant comme le romancier des
Rouliers, L. Bertrand entendait rendre hommage a des €léments essentiels
de la pénétration coloniale - se situant entre 1890-1930. Et par la méme, il
devenait le témoin amoureux d’une caste qui s’épuisa dans le labeur, mis
a part quelques parvenus (°).

III.1. Portrait psychologique de D’indigene: paresse,
iIncompétence, vol, violence

En vérité, nous devons le portrait de 1’Algérien indigene qui se
dégage de I’ceuvre littéraire colonialiste de L. Bertrand a 1’étude
monographique de feu Belamri Rabah (1946-1995), si négatif soit-il,
C’est aussi notre fagon de rendre hommage a ce chercheur et romancier
talentueux qu’a été Belamri ().

Ainsi, bien que mis a 1’écart dans ses romans, -1’indigene brille par
son absence-, il est évoqueé parfois notamment par certains traits typiques,
qui le stigmatisent. Comme le souligne Belamri, rien ne pouvait mieux
conforter le colonialiste dans sa these de colon defricheur et créateur de
richesse que le trait de paresse affectant la psychologie de 1’indigéne. De
sorte que la cause a effet est vite établie : c’est la paresse de 1’ Algérien qui
est a ’origine de 1’abandon de la terre, et c’est le travail du colon qui a
permis a cette terre de retrouver sa fécondité de 1’époque romaine. Par
ailleurs, I’incompétence est un autre travers qui va de pair avec le premier.
En conséquence, ce n’est nullement par ségrégation raciale, que les gros
ceuvres €taient laissés aux Algériens, mais a cause de leur infirmité, qui
leur interdisait tout métier qui solliciterait un tant soit peu I’intelligence :

® Ricord (Maurice), Louis Bertrand I’ Africain, op. cit., pp ; 197-228.

" Belamri (Rabah), L'euvre de Louis Bertrand. Miroir de I’idéologie colonialiste, Office des
Publications universitaires, Alger, 1988. N.B. La bibliothéque nationale EI Hamma, a Alger, vient
d’aménager un espace baptis¢ Rabah Belamri (pour lecteurs non voyants), a titre d’hommage au
talentueux romancier. Outre le fait que son ceuvre était a I’honneur, il ya quelques mois.



[Tapez le titre du document]

«Ils étaient porteurs d’eau, cireurs, commissionnaires, ou bien
manceuvres, quand ils étaient robustes pour le gros ouvrage. Mais
tout métier exigeait un apprentissage, une intelligence et des
aptitudes spéciales, en dehors de leurs métiers a eux, leur était
fermé. J’ai bien vu, dans ces milieux-1a, des garcons de ferme, mais
trés rarement des postillons sachant conduire une diligence, ou des
rouliers a qui ’on pit confier les grands attelages et les lourds
véhicules modernes » ( ®).

Les deux défauts de la paresse et la maladresse qui sont présentées
comme fatals, et inhérents a la race, empéchent 1’indigne d’accéder au
progres :

« lls semblaient vouloir rester en marge de la vie moderne. Le
proletaire préférait mendier ou vivre de petits métiers que
d’accepter du travail dans nos usines ou dans nos magasins. Il faut
reconnaitre, d’ailleurs, qu’il en elt ¢été, a cette époque la, bien
incapable » (°).

En généralisant ce constat d’immobilisme a tout le groupe ethnique
arabe, il deviendra aisé pour le colonisateur d’¢laborer des théories qui
justifient sa politique, du moment que 1’Arabe est impropre au travail de
la terre. Les instincts mauvais de 1’indigéne ne s’arrétent pas la. Le delit
du vol est un autre travers qui entache sa réputation, comme le rapporte
Belamri, suite a une plainte déposée par Pélissier aupres d’un juge, pour
saccage de sa ferme :

« Mais vous savez que les Arabes sont coutumier de ces délits »

(10).

La violence est un autre déterminisme caractériel, qui définit
I’indigene, et dont les acces sont fréquents. Ceci est de nature a conforter

8 Sur les routes du Sud, cité par R. Belamri, in L’euvre de Louis Bertrand, op. cit., p. 222.
° Ibid, p. 223 ;



[Tapez le titre du document]

les préjugés de L. Bertrand vis-a-vis de 1’Algérien. Mais, déplore le
chercheur, peu importent les raisons qui la déclencheraient. Véritables
révélateurs de la psychologie « pathologique », ce travers touche aussi
bien le pauvre que le riche/bourgeois Algériens, comme le suggere
I’imagination de 1’auteur.

Cette triste réputation qui s’appliquerait aux individus et a la bonne
franquette est généralisée a la collectivité, pour entacher 1’ensemble de la
communauté. Riches et pauvres préteraient le flanc aux mémes
accusations des colonialistes.

De triste mémoire, cette accusation de violence servit de prétexte, et
partant a «autorisé » le colonisateur a mettre en place des lois
répressives. Le fameux code de I'indigénat de 1881 attestait de tels
procédés expéditifs (*).

Enfin, ’incontournable état d’esprit plutdt de ’ame de 1’indigéne,
qui stoique par attitude philosophique, cultive la vertu du fatum. En
conséquence, il lui importe peu, sinon nullement d’améliorer sa situation
matérielle, parce que sa psychologie est invinciblement commandeée par le
fatalisme :

« (...) pourquoi, le colonisateur se préoccupait-il de qui n’inquiéte
guere [intéressé ? Ce serait, ajoute-il avec une sombre et
audacieuse philosophie, lui rendre un mauvais servie que de
I"obliger aux services de la civilisation » (*?)

IV. L’identité confisquée ou ’univers de I’indigéne désymbolisé,
puis resymbolisé

C’est a juste titre, que Belamri souligne que le vocable « algérien »
a eté appliqué aux Colons européens, qui pourtant furent des éléments
« allogénes », a I’exclusion des « indigenes » algériens natifs du pays. A




[Tapez le titre du document]

la place, on les désigna par « Arabes », « Musulmans », et parfois de
« berbéres », surtout pour les différencier des deux premiers attributs (*3).

Sans aucun doute la théorie soutenue par L. Bertrand, affirmant la
primauté, et partant 1’originalité de la civilisation latine en Afrique du
Nord, qui I’a marquée durablement, a irradié toute I’ceuvre (romans,
essais, récits, enquétes, etc.). Loin de faire mystere, une telle affirmation
visait a justifier la présence en Algérie de la France, qui ne faisait
d’ailleurs que récupérer une province perdue a la latinité. Cette theéorie a
placé les colons dans une position de légitimes héritiers de Rome, se
prévalant de droits antérieurs a ceux de I’Islam (Au nom de ce « peuple
neuf »n il invoque des droits antérieurs a [arrivée d'un Islam
usurpateur », Cf. « Le mythe de la latinité dans 1’Algérie coloniale et
postcoloniale », de K. Mazari ; in Aprés I’orientalisme.., op. Cit. , p. 404.

En face de I’Arabe, que L. Bertrand qualifie d’ « usurpateur », de
méme que l’indigéne berbére, qu’il considére « asservi », les colons
¢taient les «descendants...des vrais maitres du sol — qui représentaient — la
plus ancienne Afrique, une terre symbolisée par « I’arc de triomphe », et
non par la mosquée (**). Aussi, sa théorie servit-elle & minimiser
I’importance, non seulement en exaltant le colon, mais aussi en dépréciant
la civilisation autochtone au mepris de son originalité et par la méme la
catégoriser en sous-développée et arriérée. A ce propos, L. Bertrand écrit :
« ce que j'avais cru d’abord arabe ou oriental, c¢’était du latin arriéré,
usé ou écrasé par la rouille des siécles » (*°). La population indigéne était
telle qu’elle passa a coté d’un legs latin, qui D’aurait propulsée vers le
progres, déplora-t-il.

IV.1. De la gradation de D’indigéne: «berbére» versus
« arabe »

Pour Belamri, le classement de 1’indigéne en deux ethnies que tout
oppose, 1’'un « berbére » et I'autre « arabe » par le discours colonial
procéda du « mythe berbere », a I’instar du « mythe de la latinité » de la




[Tapez le titre du document]

terre algérienne. En ce sens, le premier représente le fils originaire du
pays, sédentaire, habitant notamment la montagne ; a contrario, le second
référe aux Arabes orientaux qui avaient envahi le pays, et dont le mode de
vie est essentiellement nomade. Ainsi, autant le « berbére » possede des
qualités : monogame, sédentaire, sociable, laborieux, ouvert d’esprit, voire
indifférent a la religion ; autant le second est flétri, au vu de son caractere
nomade, polygame, fanatique, farouche, paresseux, pauvre d’esprit. Du
coup, gratifié de telles qualités, le berbere se voit flatté parce que identifié
au colonisateur. A son intention, on martéle que ses racines sont
anciennement chrétiennes, et qu’il fut victime d’une islamisation
« forcée » ; pourtant il descendait des « Celtes » (*°).

Au regard de feu Belamri, le « mythe de la latinité » de 1’Algérie et
le « mythe du berbeére » se conjuguent pour converger vers le méme but, a
savoir vider 1’Algérie de son contenu islamique. Une telle récupération
culturelle ne peut que profiter a la propagande de la France qui a fait main
basse sur le pays. D’ailleurs, le discours colonialiste favorable a I’élément
« berbére », en qui L. Bertrand voyait le prolongement de Romains de
jadis, dont les figures emblématiques (Apulee, Tertulien, Saint- Cyprien,
Saint Augustin), s’inscrit dans le droit fil de I’action de 1’évéque
Lavigerie. Ce denier mit en place une politique d’évangélisation touchant
essentiellement des Kabyles (*).

CONCLUSION

Notre exposé s’est intéress¢ a 1’idée coloniale qui, en tant
qu’expression littéraire idéologique a ét€¢ mise au service de I’ordre
colonial, afin de justifier un systéme politico-économique dans les
colonies. A cet égard, I’ceuvre colonialiste de L. Bertrnand est exemplaire.
Usant de procédés manichéens, 1’auteur oppose les valeurs de 1’Occident,
conquérant, dynamique, et moderne, aux valeurs de I’Orient archaique, et
« faussement » original.

Si bien que son attitude vis-a-vis de 1’Autre est a la fois
« négatrice », et « dégradante », en 1’occurrence 1’ Algérien colonisé. A cet




[Tapez le titre du document]

effet, la force de son discours est mise en ceuvre. Elle veut achever ce que
la force militaire avait entamée. A la dépossession de la terre de
I’indigene succéda la confiscation de son «identité ». En mettant en ceuvre
ce que Belamri appelle le « mythe de la latinité » de la terre algérienne,
sous prétexte qu’elle abrite des monuments de villes romaines, dans
I’intention d’effacer I’influence séculaire de 1’Islam d’une part; et en
attribuant une filiation romaine au « berbére » autochtone, versus
I’« Arabe » envahisseur, L. Bertrand se livra a une entreprise de « dé
symbolisation-resymbolisation » de 1’univers-espace de I’indigéne. A sa
place, il décréta les origines romaines de I’ Afrique du nord, qui auraient
survécu a la conquéte musulmane. De sorte qu’en termes de symboles,
I’« Arc de triomphe » se serait substitué a la Mosquée. Mais, devant la
résistance culturelle de I’ Algérien (indigene), qui n’a pas désarmé, malgré
le joug colonial qu’il subissait, et son appauvrissement, L. Bertrand se
montre plus méprisant. La ou il célébre 1’action colonialiste d’un « peuple
neuf », composé de diverses ethnies, 1’Algérien indigéne en est exclu,
sinon réduit a une portion congrue. Le comble c’est que ses apparitions
fugaces sont « éloquentes » en termes de préjugés, stéréotypes et clichés,
qui stigmatisent 1’« Arabe », « musulman» (arriéré a I’image de sa
civilisation, fanatique, voleur, paresseux, incompétent, etc.). Autant dire
que les valeurs humaines lui sont étrangeres, tellement il est « blogué »
dans le stade de la « barbarie ».

En confrontant la these des racines « latines » qui seraient ancrés
dans le Maghreb, ardemment soutenue par L. Bertrnad, et a titre de droit
de réeponse, nous citons la répliqgue de Mohamed Talbi sur ce genre de
débat :

« En effet [...] la Tunisie de son cOté avait connu une histoire tres
contrastée pendant plus de quatorze siecles [berbere, punique, romaine,
judéo-chrétienne], mais a l’issue de sa rencontre [ainsi que le Maghreb]
avec la civilisation arabo-islamique, les civilisations anterieures sont
devenues “inopérantes dans notre identité et nos appartenances”’, parce
qu’“elles ont déserté notre mémoire individuelle et collective et
nlJagissent pas sur notre comportement”, pour étre ainsi vouées a une
“histoire morte pour la plupart de nos concitoyens”. Depuis, seule la
dimension arabo-islamique “remplit la mémoire et enflamme



[Tapez le titre du document]

[Uimagination™, a fortiori quand elle “nllest pas contrélée par la
science” (*9).

Enfin, concernant I’accusation de « barbarie » qui serait inhérente a la
psychologie de I’Oriental-musulman-arabe, laquelle psychologie serait
dirimante en matiere de valeurs humaines voire humanistes, il serait
pertinent de rappeler a I’auteur de Mirage oriental ou Devant [’Islam,
que lors de I’affrontement entre Druzes et Maronites chrétiens (1840-
1860), un Musulman « guerrier » nommé I’Emir Abdelkader (1808-
1883), exilé en Syrie, intervint et fut ainsi capable d’un geste salutaire
pour sauver quelques familles chrétiennes. Ce fait avéré est fréquemment
relaté par les historiens intéegres, mais L. Bertrand avait du mal a
I’accepter. Et ce malgré les témoignages qui ennoblissaient ’ame de
I’Emir Abdelkader, parmi eux I’évéque Lavigerie (*°). Ainsi, L. Bertrand
aura commis, au moins, un double tort a I’égard de 1’indigéne : apres la
négation de son identité (essentiellement arabo-musulmane), succede un
déni de justice d’une action humaniste, du moins d’un « prince» arabe,
dont les coreligionnaires étaient réduits a des « indigénes ».

Marges et références:

1-« Ce Lorrain émigré aprés la défaite de 1870 voit tres vite dans la colonie le
moyen de relever le génie francais de la cuisante défaite face a I’idéal germanique
alors triomphant. Il va participer a I’effort de revitalisation des cultures
latinisantes qui se pose aussi comme une réaction au positivisme exalté pendant
le XIX siecle et cherche a traduire le mythe du renouveau latin en action

nationale », voir, I’étude « Le mythe de la latinité dans 1’ Algérie coloniale et
postcoloniale. Louis Bertrand (1856-1941) et sa posterité », p. 403, (de Kahina
MAZARI), in Apres [’orientalisme. L’Orient créé par I'Orient ; (Collectif, 568
p.), Ed. Fondation du Roi Abdul-Aziz, 2012.

2~ Idem, p. 404, « La latinité st élevée au rang de doctrine politique d’une société
pensee comme un rempart contre la décadence ».

% Cf. Ricord, Maurice, Louis Bertrand I’ Africain, éd. Fayard, Paris, 1917.

*Cf . Bertrand, Louis, « Le Centenaire du Cardinal Lavigerie », in Devant [’Islam,
éd. Plon, 1926.

> Concernant les éditions de ces ouvrages, voir la bibliographie.




[Tapez le titre du document]

® Ricord (Maurice), Louis Bertrand I’ Africain, op. cit., pp ; 197-228.

- Belamri (Rabah), L euvre de Louis Bertrand. Miroir de [’idéologie colonialiste,

Office des Publications universitaires, Alger, 1988. N.B. La bibliothéque

nationale El Hamma, a Alger, vient d’aménager un espace baptis¢ Rabah Belamri

(pour lecteurs non voyants), a titre d’hommage au talentueux romancier. Outre le

fait que son ceuvre était a I’honneur, il ya quelques mois.

&Sur les routes du Sud, cité par R. Belamri, in L euvre de Louis Bertrand, op. cit.,
. 222.

" Ibid, p. 223 ;

% Ibid, p. 226.

- Belamari (Rabah), L eeuvre de Louis Bertrand, op. cit., p. 227. ;

2 Ibid, p. 227.

3_ Belamri (B), L '@uvre de Louis Bertrand., op. cit. , p. 200.

Yct. Bertrand (louis), Les villes d’Or, notamment la préface, nouv. éd. Revue et

augmentée, 1921.

>Sur les routes du Sud, op. cit., p. 60.

18- Belamri, Rabah, L ‘eeuvre de Louis Bertrand, op. cit., p. 247.

7 |bid, p. 247.; voir aussi, Patricia M. E. Lorcin, Kabyles, Arabes, Francais.

Identités coloniales, éd. Pulim, Belgique, 2005, pp. 238-243.

18 Talbi, Mohammed, Plaidoyer pour un Islam moderne, Tunis/Paris, éd. Desclée

de Brouwer, 1998, p. 38.

19 Cf. Devant I’Islam, op.cit., pp. 121-123.

BIBLIOGRAHIE
Ouvrages de Louis Bertrand

Le Sang des races, réed. Centre Frangais d’Edition et de Diffusion, R. Laffont,
1978. (1 re éd. 1898)
Le Jardin de la mort, 1 re éd. Ollendorf, Paris, 1905.
Le Mirage Oriental, éd. Perrin, Paris, 1910.
Le livre de la Méditerranée, 2 éd. B. Grasset, Paris, 1911.
Le sens de ’ennemi, 5 €d. Fayard, 1917.
Pépeéte et Balthasar, éd. Compl. Revue et augmentée, P. ollendorf, Paris, 1020.
Les villes d’Or, nouv. éd. Revue et augmentée, Paris, 1921
Sur les routes du Sud, 4 éd. A. Fayard, 1936.
Devant [’Islam, 10 éd. Plon, 1926.
Ouvrages de référence

Belamri, Rabah, L’euvre de Louis Bertrand. Miroir de [’idéologie coloniale,
Office des Publications universitaires, Alger, 1980.

Ricord, Maurice, Louis Bertrand I’Africain, €d. Fayard, 1947.

Déjeux, Jean, La littérature algérienne contemporaine, Puf, coll. Que sais-je ?
1975.

Lorcin Patrticia M. E. Kabyles, Arabes, Francais. Identités coloniales (trad. De
I’anglais par Loic Thommeret), Limoges, Pulim, 2005.

Yahiaoui, Fadhila, Roman et société coloniale. Colonie dans 1’Algérie de [’entre
deux guerres, ENAL/GAM, Alger/Bruxelles, 1985.



[Tapez le titre du document]

Société d’études des Littératures de 1’ére coloniale (SELEC), Littérature et
Colonies, Actes réunis par Jean-Francois DURAND, et Jean Seroy, Kailash, 2005.

Idem - SELEC-, Regards sur les Littératures Coloniales. Afrique francophone, éd.
La Découverte, L harmattan

Christiane Achour et Simone Rezzoug, Convergences critiques. Introduction a la
critique du littéraire, Alger, 1905.

Stora, Benjamin, Algérie. Histoire contemporaine 1830-1988, Casbah editions,
Alger, 2005.

« Louis Bertrand » (notice), in Dictionnaire des Orientalistes de langue francaise,
sous la dir. Frangois Pouillon, ISMM-Khartala, 2008.

« L’imaginaire occidental sur 1’Orient, les Arabes et 1’Islam », in Le Monde arabe
expliqgué a [’Europe. Histoire, imaginaire, culture, politique, économie,
géopolitique, par Khader Bichara, L’Harmattan- P.S. Academia, Bruylant,
Louvian-la-Neuve, 20009.

Afaya, Nourredine, L Occident dans [’imaginaire arabo-musulman, éd. Toubkal,
Casablanca, 1997.

Girardet, Raoul, L’idée coloniale en France de 1871-1962, coll. Histoire/Pluriel,
rééd. Hachette Littératures, 2007 (1re1972)

Francois Pouillon et Jean-Claude Vtin (sous dir.), Aprés [’orientalisme. L orient
crée par ['Orient, éd. Fondation du Roi Abdul-Aziz, Casablanca, 2012 (571 p).



