
LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 10 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

LA FONCTION PATERNELLE 

Dr. Azeddine Merouane  

Docteur en psychopathologie et psychanalyse 

à l’université Paris Diderot. 

 

La fonction paternelle constitue un épicentre crucial pour 

l’organisation psychique du sujet. Le principe de paternité est la 

garantie de l’accès à la Raison, c’est-à-dire à la non- folie. Or le 

principe de paternité se traduit d’abord par la mise en place de la 

limite et donc passe par la Loi paternelle. Pour échapper à la 

folie, qui guette tout être humain, la seule voie est la soumission à 

la Loi symbolique. C’est important donc de bien comprendre la 

fonction paternelle comme un principe structurant chez le sujet, 

nous parlons ici de structuration psychique. 

La psychanalyse et la littérature s’interrogent avec une 

égale passion sur la paternité. Au lieu mythique privilégié par les 

freudiens, au père symbolique adulé par les lacaniens, le roman 

préfère souvent le père biologique, dont la quête est l’un des 

thèmes récurrents. Chercher le père, c’est chercher cette part de 

soi- même que l’on devine est sans laquelle on a peur de se savoir 

à jamais incomplet. Part sacrée ou part maudite à débusquer, à 

assumer, à vivre, ce premier homme qui construit notre monde. 

La métaphore paternelle, Les trois temps de l’Œdipe, le Nom-du-

Père, et la fonction paternelle, tels sont les quatres axes de 

réflexion sur lesquels nous nous appuierons pour approcher, sans 

la résoudre, la problématique du père. 

-Mots Clé: Le père, la métaphore paternelle, complexe Œdipe, le 

Nom-du-Père, la fonction paternelle. 

 

 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 11 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

 

 الملخص: -

تزان،  لى اللإ الوظيفة الأبوية تحتل  مركز حاسم لفهم نفس ية الإنسان. مبدأأ الأبوة هو ضمان الوصول اإ

يتم  حد لرغباته الغير المشروعة و هذاوهذا يعني عدم الجنون الذي يترصد كل نسان من خلل وضع له 

 .ام نفسي سليمبالخضوع  للقانون الأبوي. الوظيفة الأبوية هي أأهم وظيفة لتكوين نظ

يتسآ ل التحليل النفسي والأدب عن الوظيفة الأبوية، فرويد فضل دراسة دور الأب في الأساطير، 

أأما جاك لكان فقد فضل دراسة الأب الرمزي، وغالبا ما يفضل  الأدب الأب البيولوجي، البحث عنه هو 

ن كان تخميننا بآأن واحد من الموضوعات المتكررة. البحث عن الأب يعتبر بمثابة البحث عن  جزء منا حتى واإ

لى معرفة ناقصة الأب هو الرجل الأول الذي يبني عالمنا. السؤال من هو الأب، والاس تعارة الأبوية،  .نصل اإ

وثلثة أأوقات لحل عقدة أأوديب، واسم الأب، والوظيفة الأبوية، هي أأربعة عناصر التي سوف نس تخدمها في 

 .في تكوين نفس ية الإنسان  هذا المقال لفهم الوظيفة  الأبوية

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 12 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

1. La métaphore paternelle:  

J. Lacan:« le père est un signifiant substitué à un autre 

signifiant» (1957-1958,p175). Que nous dit simplement J. Lacan? 

Si la métaphore est un signifiant qui vient à la place d’un 

autre signifiant, comment aborder alors la métaphore paternelle 

sans se perdre dans les signifiants ou substituer certains 

signifiants à d’autres? 

Donc La métaphore est entendue comme substitution 

signifiante. Le signifiant est le mot, ou plutôt l’empreinte 

acoustique qui y est liée, empreinte qui est associée à un signifié: 

le mot, cette fois en tant que concept. Un signe linguistique 

associe donc un son à une idée, un signifiant à un signifié. Donc 

le signifié est désigné par un nouveau signifiant. 

La construction métaphorique se réalise par la substitution 

d’un symbole de langage à un autre symbole de langage. Pour 

autant que l’opération consiste à désigner une chose par le nom 

d’une autre chose, la métaphore se développe sur la base d’une 

substitution signifiante au cours de laquelle un signifiant (le 

signifiant d’origine) est provisoirement refoulé au bénéfice de 

l’avènement d’un autre (le signifiant substitutif) (J. Dor,1998, 

p48). 

C’est durant son enseignement sur les formations de 

l’inconscient, en 1957/1958, et dans le texte rédigé en  décembre 

1957- janvier 1958, «d’une question préliminaire à tout 

traitement possible de la psychose» que J. Lacan précise la 

formule de la métaphore ou de substitution signifiante: il 

développe d’abord longuement ce qu’est l’effet métaphorique, à 

partir de Booz endormi et de sa gerbe, en insistant sur le fait 

qu’un signifiant venant remplacer un autre signifiant crée 

nécessairement un surplus en signification. Après une première 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 13 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

formule proposée dans «l’instance de la lettre», en mai 1957, il 

modifié quelque peu son écriture fin 1957: 

Nom du père.     Désir du mère  →   nom du père  (A)   (p557). 

Désir de la mère         Signifié au sujet Phallus 

S2               S1        →         S2    I 

S1               s1                             s1 

Dans le second terme de la formule, le symbole «I» 

(inconscient) nous rappelle que S1 a été refoulé à la faveur de la 

substitution de S2 désormais signifiant associé au signifié (s1) du 

désir de la mère, soit le phallus. Dans la formule précédente, nous 

retrouvons symbolisée la marque de ce refoulement par la 

présence du symbole «A» (Autre) qui nous indique que la 

présence fermée au sujet pour l’ordinaire, puisque ordinairement 

c’est à l’état de refoulé qu’elle y persiste, que de là elle insiste 

pour se représenter dans le signifié, par son automatisme de 

répétition. 

Nous pouvons aisément comprendre la mise en place du 

processus de la métaphore paternelle à partir du principe de cette 

substitution signifiante, où un signifiant nouveau va venir prendre 

la place du signifiant originaire du désir de la mère. Ce dernier, 

refoulé au bénéfice du nouveau, deviendra désormais inconscient. 

Seul ce refoulement originaire est susceptible de prouver que 

l’enfant a renoncé à l’objet inaugural de son désir. Autrement dit, 

il ne peut y renoncer que dans la mesure où ce qui le signifie est 

devenu inconscient pour lui. (J.Dor,1998,p48). 

La fonction paternelle opère comme une métaphore, c’est-

à-dire par substitution d’un signifiant à un autre signifiant. Au 

désir de la mère, désir obscur, voilé, qui se manifeste par exemple 

par ses allers et venues et qui sont comprises par l’enfant comme 

pur caprice, sans loi, est substitué le Nom- du- père, comme 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 14 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

représentant, pour l’enfant, d’un désir de la mère autre que lui-

même. 

Selon J. Lacan si la métaphore paternelle n’a pas opéré, c’est la 

psychose (A. Vanier,1996,p90). 

Donc J. Lacan donnera à ce qu’il nomme métaphore 

paternelle un statut particulier. Le signifiant du Nom- du- père 

introduit par la parole de la mère et indiquant le lieu d’où est 

transmise la loi vient se substituer au désir jusque- là obscur de la 

mère (A. Vanier,2000,p53). C’est- à- dire la métaphore paternelle 

c’est une métaphore du désir de l’enfant traversé par le désir de la 

mère (J.D. Nasio,1988,p268). 

L’œdipe sera compris comme métaphore paternelle. 

Parler du complexe d’Œdipe  c’est parler de la fonction du père, 

dés 1958, s’appuyant sur les travaux de S. Freud, J. Lacan 

articule d’emblé la notion de père à celle du complexe d’Œdipe, 

sous la forme d’une implication logique :«il n’y a pas de question 

d’Œdipe s’il n’y a pas de père, et inversement parler de l’Œdipe, 

c’est introduire comme essentielle la fonction du père». 

J. Lacan va se demander «qu’est ce qu’il faisait le père, pendant 

ce temps là?» (p167). La réponse intervient sur trois plans: 

-le père réel: il s’agit de la CASTRATION. Cette castration se 

manifeste sur un plan IMAGINAIRE. C’est une menace 

imaginaire sur un objet imaginaire par un agent bien réel. 

-à un deuxième niveau, le père intervient sur le plan du 

SYMBOLIQUE. Là, il ne s’agit plus de castration mais de 

FRUSTRATION. L’enfant se sent frustré parce que le père 

interdit la mère qui est bien réelle. 

-enfin, le père intervient sur le plan IMAGINAIRE. De la 

composante d’amour pour le père, référence à l’Œdipe inversé, 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 15 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

surgira un idéal, l’idéal du moi. Le père va se faire préférer à la 

mère. Il ne va ni castrer, ni frustrer l’enfant mais le PRIVEE 

d’une mère symbolique. 

2. Les trois temps de l’Œdipe: 

Dans le séminaire Les Formations de l’Inconscient, Lacan a 

bien distingué trois étapes dans la constitution et résolution de 

l’Œdipe, ce qu’il a nommé «les trois temps de l’Œdipe». 

Le premier temps: 

J. Lacan a appelé le «stade du miroir» ou chez Freud le jeu 

du fort-da correspond à cette première relation de l’enfant à la 

mère. 

Il s’agit d’une relation spéculaire en ce sens que l’enfant est tout 

ce que la mère désire. L’enfant désire être tout pour la mère, il 

veut la combler, satisfaire son désir. Il désire être l’objet du désir 

de la mère, en s’identifiant à ce qui, symboliquement, représente 

cet objet: le Phallus. 

L’enfant est ce qui manque à la mère, il est le phallus de la 

mère, mais un phallus imaginaire. 

Il est alors dépendant du désir de la mère, soumis 

passivement à son vouloir; il n’est pas sujet, mais «assujet». Il 

n’y a donc pas de subjectivité à proprement parler, dans la mesure 

où il n’existe encore aucun substitut symbolique qui puisse entrer 

en jeu. En ce sens, cette étape initiale est en corrélation avec le 

narcissisme primaire. Puis l’enfant s’identifie secondairement à la 

mère dans la mesure où il s’identifie à l’objet de son désir (A. 

Lemaire,1997,p14). 

Il EST le Phallus. «Son désir est désir du désir de la 

mère…Le sujet s’identifie en miroir à ce qui est l’objet du désir 

de la mère. (J. Lacan,1972,p182).  

-Le deuxième temps: 

Le deuxième temps de l’Œdipe, caractérisé essentiellement 

par la présence gênante du père: il est là pour rappeler à l’enfant, 

mais surtout à la mère, qu’elle n’est pas seule avec son désir. Le 

deuxième temps est le moment «privatif» de l’Œdipe, le moment 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 16 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

où l’enfant est «délogé» de la position idéal. La réalité commence 

à prendre sa place, sous la figure du père intervenant comme 

privateur. Le père imaginaire est alors vu comme doublement 

privateur: 

1-il prive la mère de l’objet phallique: «tu ne réintégreras pas ton 

objet phallique». 

2-il prive l’enfant de son illusion d’être l’objet du désir de la 

mère: «tu ne coucheras pas avec ta mère», certes, mais surtout, 

«tu n’es pas le Phallus». 

Ce second temps est donc celui de la rencontre avec la Loi 

du Père, avec le «Nom-du- Père», l’ordre symbolique, par 

l’intervention de la nomination, de l’interdiction. La Loi du père 

est comprise par l’enfant comme privant la mère, elle signifie le 

renvoi de la mère à une loi qui n’est pas la sienne mais celle d’un 

Autre, avec le fait que l’objet de son désir est souverainement 

possédé dans la réalité par ce même Autre. (J. Lacan,1972, p192). 

Cette relation à la parole du père, ainsi que la position 

même du père est mise en question lorsque sa parole ne «fait pas 

la loi» à la mère. Le père tout-puissant est donc bien un père 

privateur, et pour Lacan, «(il) n’est présent que par sa loi qui est 

Parole et ce n’est que dans la mesure où la parole est reconnue 

par la mère qu’elle prend valeur de Loi» (J. Lacan,1972,p33).  

- Le troisième temps: 

Finalement, le troisième temps de l’Œdipe sera caractérisé 

par un père qui n’est plus gênant ou privatif. Ce dernier temps de 

l’œdipe est consacré au repérage de soi dans la famille, par 

rapport à la différence des sexes et des générations. C’est le 

temps de l’identification au père. 

Le père sera celui qui peut donner à l’enfant, soit une 

promesse de virilité pour le garçon qu’un jour il deviendra 

comme le père, soit une promesse de savoir où aller chercher ce 

qu’il faut pour la fille qui saura s’adresser ailleurs: «C’est dans 

cette mesure que le troisième temps du complexe d’Œdipe peut 

être franchi, c’est-à-dire l’étape de l’identification où il s’agit 

pour le garçon de s’identifier au père en tant que possesseur du 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 17 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

pénis, et pour la fille, de reconnaître l’homme en tant que celui 

qui le possède» (J. Lacan,1957-1958,p196). Dans les deux cas, 

l’enfant finit par s’identifier à un insigne du père où il incorpore 

symboliquement un trait phallique du père. 

La mère reconnaît le père comme homme et comme 

représentant de la Loi. Le père peut alors donner le Phallus car il 

est porteur de la Loi. Pour la mère, la possession du Phallus 

dépend de la loi du père, qui intervient ainsi comme donateur, 

pouvant accorder à la mère ce qu’elle désire, parce qu’il l’a.  

3. Le Nom- du- Père: 

En 1951, Lacan emploie pour la première fois l’expression 

de Nom du père dans le cadre du cas de l’homme aux loups. Il 

l’applique à l’homme aux rats, cette première apparition, pointe 

sur la formation du père, précisée par la suite en fonction 

symbolique (pour distinguer cette fonction du père réel) Lacan 

adoptera l’expression de métaphore paternelle. 

En 1956, apparaît la formule nom du père: Lacan traite le 

cas du président Schreiber et théorise la forclusion du nom du 

père dans la psychose. 

J. Lacan utilise le terme de forclusion au sens juridique du 

terme. Un droit est forclos, ne peut plus s’exercer à partir d’une 

date donnée, si celui qui devait l’exercer ne l’a pas fait à cette 

date. Ainsi le père ne peut plus exercer sa fonction symbolique 

s’il n’intervient pas comme tiers dans la dyade mère-enfant. Il y a 

forclusion. 

Pour J. Lacan, le père n’est pas un objet réel, alors qu’est- ce qu’il 

est? 

Le père est une métaphore, qu’est- ce que c’est ?...C’est un 

signifiant qui vient à la place d’un autre signifiant…Le père est 

un signifiant substitué à un autre signifiant. Et là est le ressort et 

l’unique ressort essentiel du père en tant qu’il Intervient dans le 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 18 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

complexe d’Œdipe (J. Dor,1989,p43). J. Lacan précise qu’il ne 

s’agit pas de situer au moyen d’une métaphore le père dans sa 

famille réelle mais bien de situer le père dans la structure de 

l’Œdipe (p174). J. Lacan introduit la notion de métaphore 

paternelle où ce qui apparu du désir de la mère à travers ses allers 

et venues qui marquent l’enfant, se trouve relayé par un 

signifiant, le Nom- du- Père, qui indique le rapport de ce désir à 

la Loi. Ce signifiant un statut particulier puisque après avoir 

opéré, il a une position particulière par rapport au symbolique, 

comme signifiant qui n’est pas dans l’Autre (A. 

Vanier,2000,p58). 

Donc le Nom- du- père n’est pas équivalent du nom 

patronymique d’un père particulier, mais désigne la fonction 

paternelle telle qu’elle est intériorisée et assumée par l’enfant lui- 

même (J.D. Nasio,1988,p267). Nous insistons ici pour bien 

souligner que le Nom- du- père n’est pas simplement la place 

symbolique que peut occuper ou non la personne d’un père, mais 

tout expression symbolique produite par la mère ou produite par 

l’enfant représentant l’instance tierce, paternelle, de la loi de 

l’interdit de l’inceste. 

J. Lacan introduit le terme «Nom- du- père» pour désigner 

ce qui opère dans la métaphore paternelle, et permet la 

transmission de la Loi symbolique. Pour dégager ce qui se trouve 

au cœur de l’Œdipe « le nom du père comme noyau symbolique 

de l’Œdipe.» (François Balmès,1997,p 32). 

Qu’est- ce alors que la métaphore du Nom- du- Père? C’est 

l’opération selon laquelle l’enfant remplace le signifiant du désir 

de la mère, le phallus par un autre signifiant le Nom- du- Père. Et 

à travers le désir de la mère que l’enfant est référé au père, au 

Nom- du- Père. Ici le nom est pris dans son sens le plus fort, il est 

symbolique. Etre mère c’est parler d’un père à son enfant. Le 

nom que l’on a donné exprime aussi un désir. Il n’y a pas de père 

sans mère affirme J. P Durif- Varembont (Joël Clerget,1992). 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 19 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

L’attribution d’un père est donc un don de la parole. C’est amener 

l’enfant à du symbolique. Le symbole qui a pour fonction de 

rendre présente dans le langage une chose absente. Le nom que 

l’on donne à l’enfant est donc le pivot de sa structure. 

La fonction de «nom-du-père» est de couper 

symboliquement le lien fusionnel entre la mère et l’enfant, en les 

référant à un interdit universel transmis par le père en tant que 

Loi inconsciente et auquel il est lui-même soumis: l’interdit de 

l’inceste. Par son désir pour la mère, le tiers séparateur, père ou 

compagnon, suffit à interdire le fantasme de retour à la fusion 

avec la mère. L’enfant renonce à l’idéal d’être tout pour l’autre. 

«La fonction première de l’imago du père est l’interdiction 

de la mère et par cet interdit l’ordonnancement du désir dans son 

rapport à la loi.» (J. Lacan cité par Françoise Hurstel (1989). 

Le rôle principe joué par la métaphore du nom du père dans 

la structuration psychique de l’enfant permet de comprendre en 

quoi le statut du père réel est secondaire dans la mesure où 

l’enfant ne parvient pas à l’investir réel. C’est grâce au Nom- du- 

père, que l’homme ne reste pas attaché au service sexuel de la 

mère. 

Le père réel être le représentant du père symbolique qui 

vient signifier à l’enfant qu’il doit renoncer à être l’objet 

manquant imaginaire et désiré par la mère. La fonction du père 

est de venir signifier le père symbolique à la mère et à l’enfant: 

- à l’enfant en lui faisant entendre qu’il ne sera pas le phallus, 

c'est-à-dire objet du désir de la mère, qu’il ne viendra pas combler 

son manque; 

- à la mère, qu’elle ne réintégra pas son enfant. 

Le père réel se présente de plus en plus imaginaire. L’enfant le vit 

alors comme: 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 20 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

- interdicteur car seul le père a droit sur la mère. 

- privateur car il pensait être le seul à pouvoir combler le désir de 

la mère. 

- Frustrateur car l’enfant est confronté au manque imaginaire de 

l’objet réel qu’est la mère dont il a besoin. 

4. Les trois fonctions paternelles: 

J. Lacan a introduit très tôt dans son enseignement ces trois 

catégories du Symbolique, de l'Imaginaire et du Réel comme 

étant trois catégories qui permettent de structurer ce qu'il en est 

de l'expérience analytique, de pouvoir s'y repérer de façon 

rigoureuse et surtout d'assurer ce qui est la fonction décisive du 

psychanalyste : l'interprétation. 

4.1. Le père Réel:  

Le réel, disait Lacan, est «l’impossible à démontrer le vrai 

dans le registre d’une articulation symbolique» (J. Lacan,1969-

1970,p201), non pas à dire le vrai, mais à le démontrer par un 

savoir articulable. Sans ce savoir de l’impossible s’établit un faux 

savoir de la paternité. En effet, la vérité d’un homme, c’est sa 

femme: «cherchez la femme!». Le père réel ne s’agit pas 

bêtement du père de réalité empirique, ni simplement du géniteur. 

Le père est autre: il est ce qui introduit l’impossible. Il y a du 

non-démontrable et donc du non-savoir concernant le dire vrai. 

Le réel est l’impossible qu’à toute vérité corresponde son savoir, 

c’est-à-dire le démontrable de ce en quoi elle est vraie. Ainsi, le 

père réel, c’est le réel du père, soit ce que l’on atteint quelque peu 

comme de l’impossible à savoir, concernant le vrai de la paternité 

(P. Julien,1991,p41). 

La fonction du père réel pour l’enfant est l’homme d’une femme. 

L’enfant a un père réel dans la mesure où cet homme est celui qui 

a fait d’une femme, celle-ci, celle que j’appelle maman, la cause 

de son désir et l’objet de sa jouissance. 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 21 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

La seule garantie réelle de  la fonction paternelle, c’est un 

homme tourné vers une femme (habituellement la mère, mais pas 

toujours!), celle qui est la cause de son désir.(P. Julien,1991,p43). 

Ce père réel ou Genitor freudien  intervient cependant au 

niveau imaginaire en tant que castrateur, par des menaces 

proférées plus ou moins directement. Pour J. Lacan, la castration 

est un acte symbolique accompli par le père réel, et portant sur un 

objet imaginaire: le Phallus. 

Donc, le père réel est celui qui introduit pour l’enfant une 

castration, c’est-à-dire un dire-non: Tu n’es pas le phallus de la 

mère, tu n’es pas ce qui lui manque. Il est l’agent de cette 

castration. (P. Julien,1991,p44). 

Le père réel est agent de la castration entant qu’il instaure 

pour l’enfant un rideau, une voile. Il établit pour l’enfant un non-

savoir de sa jouissance d’homme concernant telle femme. 

Rideau! 

Le réel du père est l’impossible à savoir du vrai de la 

jouissance paternelle. Le père réel n’est donc pas à analyser, mais 

au contraire le rideau mis devant lui. C’est ce qui faisait dire un 

jour à Lacan: «Je tiens pour exclu qu’on analyse le père réel, et 

pour meilleur le manteau de Noé quand le père est imaginaire» (J. 

Lacan,1973,p35). 

Le réel du père permet de répondre enfin à la question 

concernant le père imaginaire que l’enfant se forge: comment 

celui-ci peut-il faire le deuil, par-delà l’amour et la haine, du père 

idéal? Nous pouvons désormais répondre : il pourra accomplir ce 

deuil, s’il a un père réel, c’est-à-dire un homme qui n’épouse pas, 

qui n’endosse pas, qui ne s’identifie pas à l’image d’un père tout-

puissant, d’un maître, précisons : d’un éducateur faisant la loi sur 

tout. 

Le père réel est celui qui trouvant sa jouissance auprès 

d’une femme, ne la cherchera pas dans son rapport à l’enfant. 

Autrement dit, il n’interviendra pas tout le temps et surtout auprès 

de son enfant. Il ne fera pas la loi sur tout en se tournant vers 

l’enfant. 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 22 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

L père du réel est celui qui, instaurant pour l’enfant le deuil 

du père imaginaire, lui permet de ne en chercher un ailleurs: hors 

de la famille, chez tel leader social, tel modèle politique ou 

religieux. (P. Julien,1991,p47). 

Un père réel, comme agent de la castration en tant qu’il a 

introduit un non-savoir de la jouissance de la mère.(P. 

Julien,1991,p49). 

4.2. Le père imaginaire: 

Le père imaginaire correspond aux différentes images que 

l'enfant a du père. En cas d’absence du père réel, le père 

imaginaire est cependant toujours présent, mais en tant que «père 

absent». Autrement dit, il n’y a pas absence d’une représentation 

de présence, mais présence d’une représentation d’absence. 

Le père comme Nom vient de la mère, mais le père comme 

Image, d’où vient-il donc? Il vient de l’enfant. 

(P.Julien,1991,p37). 

Vers l’âge de cinq ou six ans, au moment du déclin de 

l’Œdipe et de l’intériorisation du surmoi, l’enfant, garçon ou fille, 

efface le père réel. Il le dédouble en le recouvrant d’un père 

imaginaire. Il fomente, il forge une image paternelle de haute 

stature, de fort statut, de belle statue. Il se retourne vers cette 

image digne d’être admirée; et il étaye de tel ou tel trait venant 

d’un homme, beau, fort, viril. 

Ce père-là est suscité en tant que puissant. L’enjeu cherché 

est qu’un père fasse le poids quant au désir de la mère. Si la mère 

a un manque, que ce manque en elle ne vienne que du père et non 

de moi, l’enfant, qui ne peut être que non suffisant ! Faiblesse de 

l’enfant à pouvoir combler la mère : son propre narcissique est là 

mis en question. A se vouer à être le phallus de la mère, l’enfant 

ne peut que renoncer l’impuissance. 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 23 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

Alors, qu’il y ait un père à la hauteur et qu’il soit la cause 

unique de la privation de la mère ! Tel est l’appel: que la mère 

soit privée par ce père-là seul. 

Ainsi, l’enfant se tourne vers ce père en tant que privateur- 

privateur à double titre: 

1-Tout d’abord, il est posé comme maître législateur, faisant la loi 

(et non comme son représentant). C’est ainsi que Freud nous 

présente le père primordial. Ce père mythique est l’image d’un 

père en tant que maître, c’est-à-dire il correspond au souhait de 

l’enfant. 

Ce père-là est cherché, voulu, parce qu’il est promu comme 

digne d’être aimé. Et c’est en raison de cet amour, qu’au moment 

du déclin de l’Œdipe s’opère une identification à lui, une 

incorporation, dit Freud, de sa voix dictant la loi: voix de la 

conscience! A cet héritage, Freud a donné le nom du surmoi. Le 

surmoi, nous dit Freud, est l’héritier de l’Œdipe.  

2- Mais, plus encore, ce père n’est pas seulement érigé en maître, 

mais n créateur de l’enfant. Il n’est pas un père parmi d’autres, 

mais le père, celui qui l’a fait, lui l’enfant. Il est responsable de ce 

qu’est l’enfant, et donc de ce qu’il n’est pas. 

A ce père créateur, nous avons en effet beaucoup de 

reproches à adresser, pour n’avoir pas accompli tout, tout ce qu’il 

pouvait faire…Si l’avait voulu! Il pouvait, parce que tout-

puissant Pourquoi ne l’a-t-il pas voulu? Or, il n’y a pas de 

réponse à cette question. Le dire de ce reproche est donc à 

poursuivre tant que deuil de ce père idéal ne sera pas accompli. 

Plus exactement: le deuil ne pourra s’opérer que par le risque du 

dire tout ce que l’enfant grandissant à lui reprocher… 

En effet, le renoncement à l’amour pour la puissance d’un 

tel père suppose nécessairement de passer par un moment de 

haine à son égard, pour que le deuil se réalise (P. 

Julien,1991,p39-40). 

 

 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 24 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

4.3. Le père symbolique: 

J. Lacan, précise que le père «symbolique» existe pour 

l’enfant, seulement s’il existe pour la mère. C’est à dire, qu’elle le 

nomme, le reconnaisse, non comme le père biologique, le père 

éducateur, ou le père donneur du nom, mais par le «cas qu’elle 

fait de sa parole, disons, en un mot, de son autorité, autrement dit, 

de la place qu’elle réserve au nom du père dans la promotion de 

la Loi» (J. Lacan, 1966,p579). 

Le père symbolique est le Pater freudien, garant de la 

fonction symbolique du langage, l’accès au symbolique et au 

langage impliquant également une évolution sur le plan de 

l’imaginaire, par le passage d’un imaginaire spéculaire non 

symbolisé à un imaginaire symbolisé. 

À l’issue de l’œdipe, l’enfant a accès au «Nom-du-Père» ou 

métaphore paternelle, pur signifiant de la fonction paternelle. En 

acceptant la Loi, l’enfant s’identifie au père considéré comme 

étant celui qui A le phallus. 

C’est le père symbolique qui accomplit un acte imaginaire 

concernant un objet réel, la mère. Mais sa parole n’a de validité 

que s’il se présente comme représentant de la Loi. 

Le père symbolique instaure le manque, et «en assure la 

pérennité» (A. Naouri,1987). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LA FONCTION PATERNELLE                            Dr. Azeddine Merouane 

 

ية         مجلة الجامع في الدراسات ال 25 بو 2017 مارس      ( 04العدد ) نفسية والعلوم التر  
 

-Bibliographie: 

1-Balmès, F., (1997): Nom, la Loi, la Voix. Ramonville: Erès. 

2-Clerget, J., (1992): Place du père, violence et paternité. Lyon: 

Presse universitaire de Lyon, 1998. 

3-Dor, J., (1989): Le père et sa fonction en psychanalyse. Paris: 

Erès, 1998. 

4-Hurstel, F., (1989): La fonction paternelle, question de théorie 

ou: des lois à la loi. In Le père. Métaphore paternelle et fonction 

du père. Paris: Denoël. 

5-Julien, P., (1991): Le manteau de Noé: Essai sur la paternité. 

Paris: desclée de   Brouwer. 

6-Lacan, J., (1957-1958): La métaphore paternelle et les trois 

temps de l’Œdipe. In Le séminaire livre V. Paris: Seuil. 1998. 

7-Lacan, J., (1957-1958): Les formations de l’inconscient. In Le 

séminaire livre V. Paris: Seuil. 1998. 

8-Lacan, J., (1972): Le savoir du psychanalyste, inédit, séance du 

6 janvier 1972, version AFI. 

9-Lacan, J., (1973): Télévision. Paris: Seuil. 

10-Lacan, J.,(1969-1970): L’envers de la psychanalyse. Le 

séminaire, Livre XVII. Paris: Seuil. 1991. 

11-Lemaire, A., (1997). Jacques Lacan, Paris: Mardaga. 

Naouri, A., (1987): Le père noyau de doute. In De l’homme 

absent. ANPASE 

12-Nasio, J. D., (1988): Enseignement de 7 concepts cruciaux de 

la psychanalyse, Paris: Payot, 1992. 

13-Vanier, A.,(1996): Elément d’introduction à la Psychanalyse. 

Paris: Nathan. 

14-Vanier. A.,(2000): Lexique de Psychanalyse.  Paris: Armand 

colin. 

 

 


