
 

  2017ديسمبر                                                                                            دراسات                         مجلة 

 

168 
 

 

La quête de l’identité dans l’écriture féminine de la post-indépendance.  

 

Dr. Sabrina Yebdri, Université Tahri Mohammed, Algerie 
 

 
  

 

Résumé  
Les femmes maghrébines emploient un style d’écriture qui emprunte un autre 
cheminement narratif, dans un espace différent que celui décrit par les hommes. 
Cependant, leur description n’est pas uniforme, étant donné que chaque roman est un cas 
particulier.  La perspective permet de souligner la nature et la forme d’écriture menées par 
l’écrivaine de la post-indépendance, des femmes telles Assia Djebbar qui a choisi d’écrire 
pour elle et surtout pour toutes celles qui ont souffert pendant la guerre d’Algérie.  
Notre problématique dans cette étude est de décrire le style de la femme algérienne dans 
son écriture féminine et d’essayer de comprendre comment ou à quel moment cette forme 
d’écriture est celle de la quête d’un territoire favorable aux inspirations féminines et à 
l’épanouissement personnel détachés de ceux de l’homme. 
Mots-clés : femme, quête, écriture féminine, roman, espace. 

Abstract : 
Maghrebi women use a style of writing that takes another narrative path, in a different 
space than that described by men. However, their description is not uniform, since each 
novel is a special case. The perspective highlights the nature and form of writing 
conducted by the writer of post-independence, women such as Assia Djebbar who chose to 
write for her and especially for all those who suffered during the war. Algeria. 
Our problem in this study is to describe the style of the Algerian woman in her feminine 
writing and to try to understand how or when this form of writing is that of the quest for a 
territory favorable to feminine inspirations and personal fulfillment detached from those of 
man. 
Keywords: woman, quest, space, woman, writing, space 
 

Introduction : 
Après l’indépendance, les femmes algériennes ont appris à s’imposer dans leur société et 
même ailleurs et ce, à travers un style d’écriture bien défini. Or, cette écriture féminine est 
une manière pour ces femmes d’exprimer leurs joies, et de décrire ainsi leurs souffrances. 
 En effet, c’est à travers cette perspective et à l’image de toutes les algériennes que nous 
allons essayer de voir si toutes les femmes écrivent de la même manière ou alors chacune à 
un style propre à elle.  



 

  2017ديسمبر                                                                                            دراسات                         مجلة 

 

169 
 

Il est intéressant de remarquer que par rapport aux hommes, ces femmes qui sont à la 
quête de l’identité féminine et algériennes réclament parfois un langage osé et audacieux, 
c’est probablement une façon pour elles de se faire entendre et de gagner une place dans la 
société algérienne. En effet, pour sortir de l’ombre, toutes ces femmes ont réussi à envahir 
ce territoire d’écriture pour finalement parvenir à laisser leurs empreintes avec succès.  
 
Dans l’un de ses écrits, Béatrice Didier disait que « Parce que des femmes écrivent, les 
hommes ne peuvent plus écrire comme ils le faisaient quand elles étaient réduites au 
silence. ( ... ) Depuis que les femmes écrivent sans entrave, quelque chose a changé ; la 
conception de l'écrit et de la littérature n'est plus la même. »1  
 
En effet, cette quête, nous la retrouvons chez toutes ces femmes telles Assia Djebbar par 
exemple, rendons hommage à cette grande dame de l’écriture féminine qui a une pensée et 
un style d’écriture particuliers, sa vie elle l’a consacrée à écrire pour l’Histoire et dans 
l’Histoire, des romans tels L’Amour, La fantasia, La Soif ou encore loin de Médine, ces 
romans permettent aux lecteurs de revivre l’Histoire telle qu’elle est racontée par la femme 
algérienne.  
 
Ainsi, le style d’écriture d’Assia Djebbar est aussi un véritable travail sur une quête de 
l’identité féminine entre celle de la mémoire du passé et celle d’aujourd’hui. Dans son 
roman, Loin de Médine, Assia Djebbar nous décrit la vie des femmes au temps du prophète 
(que le salut et la paix soit sur lui).  
Ces femmes à caractère marquant, qui dans leur vécu, sont restées fortes et la vie de 
chacune avait un sens de liberté puisqu’elles étaient guerrières et combattantes au sens 
propre du terme.  
 
En ce sens, il est difficile de les comparer aux femmes d’aujourd’hui car Assia Djebbar 
n’hésite pas à dire dans l’un de ses écrits que « l’Algérie était devenue une société 
d’hommes gérée par les hommes et au profil des hommes »2 puisque les femmes 
préféraient l’enferment et le repli sur elles-mêmes. 
En effet, l’écriture particulière d’Assia Djebbar nous permet de voyager à travers le temps 
et peut-être même de nous identifier aux personnages si bien décrits, elle a réussi 
brillamment à établir un dialogue de générations féminines à travers des siècles et ce grâce 
à l’oralité du passé. 
  
Le style d’Assia Djebbar a permis au monde de découvrir la femme algérienne sous forme 
de plusieurs études cinématographiques, historiques, poétique, autobiographiques, etc. 
Dans son roman L’Amour la fantasia, elle continue de tracer son chemin vers une écriture 
autobiographique qui a une double fonction, d’une part la quête des mots et d’autre part la 
                                                           
1
 Béatrice Didier,  « L'écriture-femme », Paris, Puf/Ecriture, 1981, collection dirigée par B.Didier, p39. 

2 Assia Djebar, « Pourquoi écrire », Présence de femmes, Alger, ARFA, 1985. 

 



 

  2017ديسمبر                                                                                            دراسات                         مجلة 

 

170 
 

quête de son identité, ou celle d’une petite fille qui grandit avec un sentiment mitigé entre 
l’Algérie et la France puisqu’elle nous emporte à travers la langue française dans 
l’Histoire de l’Algérie pendant la révolution.  
Une autre femme algérienne qui a accompli avec succès sa quête de l’écriture, il s’agit 
bien de Nina Bouraoui, cette femme de mère française et de père algérien a su imposer son 
existence en tant que femme d’abord avec son premier roman, La voyeuse interdite,  
l’écrivaine raconte l’histoire d’une fille et décrit sa famille, son vécu, sa situation sociale, 
et tous les autres détails comme la rue où elle a grandi et même l’appartement où elle a 
vécu.  
 
L’histoire souligne la souffrance de la vie de la jeune fille restée enfermée et plongeant 
son regard à travers sa fenêtre vers l’extérieur, le roman raconte aussi comment ses parents 
voulaient la préparer pour son mariage. C’est le cas de plusieurs jeunes filles qui, 
incapables de s’affirmer préfèrent rester dans le silence et acceptent de subir l’enferment 
imposé par les hommes. C’est le problème de l’emprisonnement de la femme algérienne 
retrouvé dans les familles traditionnelles. Ce roman est inéluctablement l’occasion pour la 
femme algérienne de briser l’interdit à la recherche de la liberté avec les mots. Ainsi, à 
travers cette histoire, nous comprenons d’ores et déjà la quête de l’identité de Nina 
Bouraoui qui se situe à mi-chemin entre la femme algérienne et française à la fois, entre 
l’ici et l’ailleurs. Or, c’est cette double identité qui permet à la jeune femme de découvrir 
les deux cultures et de les concrétiser dans une écriture algérienne d’expression française. 
Cette écriture rappelle clairement les phrases de Simone de Beauvoir lorsqu’elle disait que 
« La femme libre est seulement en train de naître. »3 ou dans une autre phrase « On ne 
naît pas femme : on le devient. »3 
 
Une autre figure de l’écriture féminine c’est Ahlem Mosteghanemi, une algérienne qui est 
née en Tunisie puis épouse un journaliste libanais et s’installe à Paris où elle poursuit ses 
études et obtient son Doctorat à la Sorbonne sur le thème de l’image de la femme dans la 
littérature algérienne. Elle cherche aussi dans ses différents romans, à comprendre la 
situation de la femme en Algérie, un pays qu’elle aime tant puisqu’elle dit dans l’un de ses 
écrits « il ya des pays qu’on habite et d’autres qui nous habitent ».4  
L’Algérie est en effet un pays qu’Ahlem tente de s’y approcher à travers l’écriture 
féminine. Le Noir te va si bien est un de ses romans les plus connus, c’est l’histoire d’une 
jeune femme enseignante dans un petit village en Algérie. Ce roman représente à la fois 
l’image de l’amour et de la violence dont souffrent beaucoup de femmes en Algérie 
puisque la jeune enseignante voit l’assassinat de son père chanteur dans la décennie noire. 
 
 Aux funérailles, la foule sera subjuguée par la voix de cette jeune fille qui décida de 
chanter à la mémoire de son père, c’est la première fois qu’on entend sa voix car comme 
toutes les femmes des sociétés traditionnelles, elle n’avait pas le droit à la parole. C’est là 
                                                           
3
 Simone de Beauvoir, « Le deuxième sexe », tome I, 1949, page 559 

4 Idem, page 13 



 

  2017ديسمبر                                                                                            دراسات                         مجلة 

 

171 
 

qu’elle se lança dans la chanson mais en exil de l’Algérie à la Syrie.  C’est ainsi que va 
réellement commencer l’histoire de la jeune femme lorsqu’elle sera remarquée par un 
riche Libanais qui lui envoya anonymement des tulipes noires à chacun de ses concerts. Le 
Noir te va si bien fait référence à la couleur qu’elle s’engagea à porter en hommage à son 
père. Nous trouvons aussi d’autres écritures féminines comme celles de Malika 
Mokeddem qui, elle aussi se veut indépendante et libérée de l’homme mais l’écriture de 
cette femme est une écriture plus osée, plus distinguée voir sans tabou puisqu’elle n’hésite 
pas dans ses roman tels Mes Hommes à dénoncer d’abord son père qui n’était guère 
enchanté par sa naissance, elle dit dans son roman : « j’ai quitté mon père pour apprendre 
à aimer les hommes. Ce continent encore hostile car inconnu. Et je lui dois aussi de 
savoir me séparer d’eux. Même quand je les ai dans la peau… »5.  
 
Son enfance est un réel combat pour sa liberté en tant que femme puisqu’elle raconte que 
son père, s’adressant à sa femme disait « mes fils » et « tes filles » lorsqu’il voulait parler 
de ses filles. L’écrivaine peint alors un tableau négatif de sa vie. En effet, sachant que la 
femme n’avait pas sa place dans une société d’homme, Malika décida donc de se battre 
pour ne pas subir le même destin que celui des femmes de son village. Elle se lance dans 
une quête de l’identité vers un espace de liberté.  
 
Dans son roman autobiographique Malika raconte sa vie avec les hommes qu’elle a 
connus, aimés et détestés à la fois. C’est aussi à travers sa relation avec eux qu’elle tente 
de construire son identité.  
« Mon père, mon premier homme, c’est par toi que j’ai appris à mesurer l’amour à 
l’aune des blessures et des manques. A partir de quel âge le ravage des mots ? Je traque 
les images de la prime enfance. Des 12 paroles ressurgissent, dessinent un passé noir et 
blanc.»6 
 
 
 
 
 
 
Conclusion 
 
En guise de conclusion nous pouvons dire que l’écriture féminine est un paradoxe de mots 
ou d’émotion ressentis par toutes ces femmes qui tentent de décrire agréablement la notion 
de l’amour et de la haine, de la liberté et de l’enferment, du noir et du blanc, de la quête et 
de la fuite.  
 

                                                           
5
 Malika Mokeddem, « Mes hommes », Grasset 2005.Réédition Sedia 2006.  p. 5 

6
 Ibid 



 

  2017ديسمبر                                                                                            دراسات                         مجلة 

 

172 
 

L’écriture féminine pour cette génération de femmes n’est donc pas seulement une forme 
littéraire ou un art, selon elles, écrire est un réel dépassement de soi, c’est une libération 
puisqu’elles écrivent pour se démarquer des hommes lorsqu’elles essayent d’avoir leur 
propre style d’écriture. Dans ce cas, nous pouvons dire que l’écriture féminine devient un 
besoin, une nécessité vers une quête identitaire et un désir vital de liberté. Cependant, 
l’écriture féminine ressentie par les écrivaines algériennes tel un besoin d’évasion et de 
liberté ne serait-elle pas également un piège vers la solitude et l’enfermement tissé par leur 
propre plume ? 
 
Références bibliographiques 
 
BOURAOUI, Nina, « La voyeuse interdite », édition Gallimard, 1993.  
BARTHES Roland, « Le degré zéro de l’écriture », Éditions du Seuil, Paris, 1953 
Béatrice Didier,  « L'écriture-femme », Paris, Puf/Ecriture, 1981, collection dirigée par 
B.Didier. Algérie, « femmes et écriture », préface de Jacques Berque, 1985, réédité chez 
Harmattan en 2000.  
CIXOUS, Hélène, « Les Rêveries de la femme sauvage, scènes primitives », Paris, Galilée, 
2000. 
CIXOUS, Hélène, « Entre l’écriture, in Entre l’écriture », Paris, Edition des femmes, 
1986 DE BEAUVOIR, Simone, « Le deuxième sexe », tome I, 1949 
DJEBBAR, Assia, « Pourquoi écrire », Présence de femmes, Alger, ARFA, 1985. 
MOSTEGHANEMI, Ahlem, « Le Noir te va si bien », Hachette-Antoine, 2012. 
MOKEDDEM, Malika, « Mes hommes », Grasset 2005.Réédition Sedia 2006.   
SCHAEFFER Jean-Marie, « Qu’est-ce qu’un genre littéraire? », Éditions du Seuil, coll. 
Poétique, Paris, 1989. 
 


